Lectio della Domenica (V T.O.)

V DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO (B)

8 febbraio 2015

Marco 1, 29-39

Vangelo di Marco

p. Filippo Clerici e p. Silvano Fausti

Trascrizione non rivista dagli autori
14 novembre 1996

Marco 1, 29-31

La febbre la lasciò e serviva loro.

È il primo miracolo di Gesù, il più piccolo in apparenza, che dice il significato di tutti gli altri: la Parola, come ci libera dal male, ci rende liberi per il bene. La suocera di Pietro, guarita dalla febbre, è come Gesù, che è venuto per servire. Servire significa amare, non a parole, ma con i fatti.

Nella casa di Pietro, che è la chiesa, quali sono le mie febbri che mi impediscono di servire? Perché, dove c’è amore e servizio, la sera e la notte, simbolo di morte, sono piene di vita?

29 E subito, usciti dalla sinagoga,

vennero nella casa di Simone e di Andrea,

con Giacomo e Giovanni.

30 Ora la suocera di Simone

giaceva febbricitante

e subito gli parlano di lei.

31 E, fattosi avanti,

la destò

prendendola per mano.

E la febbre la lasciò,

e serviva loro.

Questo miracolo, è il primo del Vangelo, ci dà il senso dei miracoli. Prima di leggerlo diamo il contesto generale. Gesù ha detto che è finito il tempo, è giunto il momento di credere al Vangelo perché è qui e ora presente il Regno di Dio.

Credere al Vangelo cosa significa? significa seguire Gesù, seguire questa persona. Come faccio a seguirlo io che non l'ho visto? Lo seguo attraverso la sua Parola. Che cosa avviene ascoltando la parola? Ascoltando la sua parola veniamo liberati dallo spirito del male. Tutto il Vangelo è un esorcismo, ci fa conoscere la nostra verità che è la verità del figlio di Dio e vedendo questa verità, la menzogna che è in noi lentamente scompare. Questo è il vero miracolo del Vangelo: liberare dallo spirito del male. Poi, una volta liberati dallo spirito del male, ci capita quello che capita alla suocera di Pietro che adesso vediamo.

29 E subito, usciti dalla sinagoga, vennero nella casa di Simone e di Andrea, con Giacomo e Giovanni. 30 Ora la suocera di Simone giaceva febbricitante e subito gli parlano di lei. 31 E, fattosi avanti, la destò prendendola per mano. E la febbre la lasciò, e serviva loro.

Questo brano come vedete è molto breve e potrebbe essere letto d'un fiato per poi andare avanti a vedere che cosa c'è. Uno può berlo come un bicchiere d'acqua, una banalità. In realtà questo miracolo è il primo dei miracoli, e il primo è sempre il più importante perché dà il senso di tutti.

Possibile che il miracolo primo e più importante sia guarire dalla febbre? Sarebbe bastata una Tachipirina, un po' di pazienza. Come mai è il più importante di tutti i miracoli? Poi, fatto a una donna, a una suocera! Ci sono tutte le componenti per rendere questo miracolo poco significativo. Poteva almeno fare subito una resurrezione! Qualcosa di potente! Invece è qualcosa di molto semplice e banale che poi termina col servire a tavola.

È importante perché così comprendiamo cos'è il miracolo. Noi quando pensiamo al miracolo pensiamo sempre a qualcosa di molto potente, di prodigioso. Mentre il miracolo è un segno. E il segno non è importante, importante è quel che significa; se il segno è troppo grosso, non riesci a leggerlo. Se ci fosse scritto un'indicazione per l'autostrada qui fuori, con un cartello alto 10 chilometri, non riuscireste a leggerlo.

Il segno è piccolo. Non ti devi fermare a quello, devi andare oltre. Quindi il segno piccolo fa capire qual è il significato; non è mai il miracolo, perché questa suocera riprenderà la febbre la prossima volta e morirà; quindi non è un gran che questo miracolo! Il miracolo invece sta nel finale, non in ciò che avviene nella guarigione, ma in ciò che segue la guarigione. Cioè: questa suocera, guarita dal male e dalla febbre, serviva.

Il vero miracolo, segno di tutti i miracoli è che si sia capaci di servire. Mentre l'egoismo si serve dell'altro e lo schiavizza, il vero miracolo che ci rende simili a Dio, è la capacità di amare e amare vuol dire servire.
Quindi capite allora l'importanza di questo miracolo che dà l'inquadratura di tutti i miracoli. Poi fa capire anche da dove vengono i miracoli: vengono dal fatto che Dio non è padrone ma servo, quindi sono segno di Dio. È segno dell'umiltà di Dio il miracolo, non della sua potenza. È segno della sua debolezza: Dio ci ha serviti in croce.

Allora vediamo il miracolo per ordine.

29 E subito, usciti dalla sinagoga, vennero nella casa di Simone e di Andrea, con Giacomo e Giovanni.

Nella Sinagoga c'era quel che non ci doveva essere: lo spirito immondo. In chiesa ci sta benissimo il diavolo. E nella casa di Simone, che nel Vangelo diventa subito dopo sinonimo della Chiesa, come nella nostra chiesa cristiana, cosa c'è? Non è detto che le cose vadano bene. Di fatti....

30 Ora la suocera di Simone giaceva febbricitante e subito gli parlano di lei.

Qui c'è una suocera con febbre, quindi è malata. Ora la casa di Pietro, viene fuori spesso dal Vangelo, dove c'è anche Andrea, Giacomo, Giovanni e tutti gli altri; ammettiamo che ci sia nella casa di Pietro anche un'altra febbre... Se voi guardate al capitolo 9, al v. 33, Gesù giunge a Cafarnao nella casa di Pietro - quindi ancora in questa casa - "e quando fu in casa chiese loro: di cosa stavate discutendo lungo la via? Ed essi tacevano. Per la via infatti avevano discusso tra loro chi fosse il più grande".
Qual è la febbre che tiene l'uomo a letto, gli impedisce di servire e fa sì che sia servito dagli altri? È proprio il desiderio di essere più grande dell'altro. Questa è la febbre che rovina tutti i rapporti umani. Perché uno vuol essere più grande, non è contento di essere quello che è. Perché l'altro deve servire da piedistallo ai miei piedi, perché io stia sotto? Non è forse mio fratello? E proprio questa febbre di dominare l'altro che si chiama egoismo è esattamente il male che c'è anche nella casa di Pietro, c'è in ogni casa, c'è nella Chiesa, è quel male che il Signore è venuto a toglierci perché possiamo servire.

Sembra piccola cosa questa febbre. In realtà è la cosa peggiore, perché tutti i mali vengono da questa febbre. Perché tutte le ingiustizie, le sopraffazioni a livello personale, sociale, internazionale, se non per questa febbre? Perché non ci si intende, ci si fraintende, ci si rende schiavi gli uni degli altri, ci si ricatta? Per questa febbre. Gesù è venuto solo a liberarci da questa febbre che ci costringe a letto. Tutti gli altri devono servirci.

E gli parlano di lei.

È interessante: questa suocera ha la febbre, lei ha la febbre materiale, ma è chiaro dal contesto che siamo nella casa di Pietro, c'è anche Andrea, Giacomo e Giovanni, e andando avanti nel Vangelo si capisce molto bene che cos'è questa febbre.

Qui ci sono le quattro persone che per prime hanno risposto all'invito di Gesù. Si è loro manifestata la potenza di questa parola, lo hanno seguito e lasciato tutto. Ora il Signore sta facendo loro questo apprendistato che è poi il cammino di coloro che ascoltano la sua voce e vogliono seguirlo.

Parlano a Gesù di lei. Il miracolo avviene perché gli parlano di lei. C'è sempre una mediazione degli altri. Dio interviene direttamente in prima persona, però è sempre un altro che ti porta da lui o che porta lui da te. È interessante questa mediazione dei fratelli. Nessuno è solo.

Ed è importante perché qualche volta succede il contrario. Dobbiamo essere strattonati per accorgerci degli altri, mentre qui c'è questa attenzione, ma soprattutto il rivolgersi a colui dal quale può venire effettivamente una soluzione. Così come costruendo gli idoli si cercava una salvezza, una sicurezza in qualcosa che non poteva assolutamente darla, così occorre di fronte alla nostra febbre e a quella degli altri, sapere a chi parlare di questo, a chi rivolgersi.

31 E, fattosi avanti, la destò prendendola per mano. 
Davanti al bisogno cosa fa Gesù? Non è che si ritrae, si fa avanti. Non è che le nostre malattie, le nostre febbri, la nostra cattiveria, tengano lontano il Signore. No. Forse è più la nostra bontà presunta che lo tiene lontano. Dove è chiamato, dove c'è bisogno, viene.

E la risvegliò.

La parola risvegliare in greco è la stessa che si usa per dire che Gesù è risorto. Perché la guarigione da questa febbre è il passaggio dalla morte alla vita. Chi guarisce dall'egoismo passa dalla morte alla vita, nasce alla vita divina. È il vero risveglio, la vera illuminazione. E questo risveglio lo fa prendendola per mano. Molto interessanti sono questi miracoli che avvengono toccando, non è una forma di magia il toccare. No. Il contatto è la prima forma di conoscenza, di comunione e di comunicazione. E Dio realmente ci tocca. Più avanti nel Vangelo vedrete quando Gesù domanda: chi mi tocca? Tutti ti toccano... Non è vero, gli altri mi schiacciano, ma c'è uno che mi ha toccato in modo particolare. Cioè c'è toccare e toccare. 
Avete provato anche voi che qualche volta la parola vi tocca. Allora cambia tutto. Quello vuol dire toccare. Avete provato sul tram quando avete addosso delle persone che vi schiacciano, ma non vi toccano, vi infastidiscono. Dio ci tocca. C'è il tocco interiore che guarisce. Ed è il vero tocco. Perché l'altro, fisico, può anche non essere desiderato. Veramente il Signore tocca. Anzi addirittura la prende per mano. La mano è il segno dell'azione, del potere, della capacità di fare: ci comunica la sua stessa mano, il suo stesso potere. E come toccare il fuoco brucia, toccare l'acqua bagna, così toccare Dio, essere toccati da Dio, entrare in comunione con lui ti dà la forza di Dio, e la forza di Dio è quella di servire.

Abbiamo, credo, fatto tutti l'esperienza di fronte a difficoltà in cui invece di tendere la mano noi la rifiutiamo e ci lamentiamo con Dio perché ci lascia così. Qui si capisce anche come ci voglia questa mediazione, perché molte volte in queste situazioni di non autenticità ci lamentiamo con Dio e rifiutiamo un contatto che invece sarebbe sanatorio. Cosa vuol dire rifiutare questo contatto? È non riconoscere che Dio è venuto fin dentro i nostri mali, dentro le cose che non ci piacciono e lì ci tende la sua mano.

E la febbre la lasciò, e serviva loro.

Credo che la vostra traduzione metta: e si mise a servirli. "Si mise a servirli" significa che lo fece per quella volta e poi basta. "Serviva" (verbo all'imperfetto) vuol dire che ha cominciato a servirli e non ha ancora finito.

E cercando un po' il significato di questo miracolo, mi ricordo che leggendo i vari commentari quando studiavamo molti anni fa, c'erano spiegazioni molto belle. La prima spiegazione era che serviva. Il fatto che servisse a tavola significava che era guarita, se no come avrebbe fatto? La seconda: per forza serviva, le donne devono servire! Una terza diceva quando commentando un'altra parte del Vangelo dove Gesù dice: sono in mezzo a voi come uno che serve: guarda te, allora Gesù era una donna! Esattamente. Questa donna incarna Gesù. È il primo frutto del Vangelo. È come lui, serve.

Ed è il senso di tutti i miracoli questo "serve". Il Vangelo di Tommaso che è un vangelo apocrifo molto antico, quasi contemporaneo dei Vangeli, termina dicendo che la Maddalena voleva seguire Gesù risorto, assieme ai discepoli. Allora Pietro dice: che facciamo di questa donna che vuol seguire con noi? E Gesù: lasciatela pure venire, io la farò un maschio, perché nessuna donna può entrare nel Regno dei cieli. Qui si dice esattamente il contrario: questa donna è la prima che entra nello spirito di Cristo. È guarita dalla febbre, si mette a servire e continua a servire. E servire è l'espressione concreta dell'amore. Contrario di servire è asservire. Dio è servo. Serve alla libertà dell'altro. Ed è interessante: perché questa donna serve? Questa donna ha le qualità tipiche di chi serve. Innanzitutto in quanto donna. Noi siamo abituati a valorizzare delle qualità tipiche, la sensibilità, l'accoglienza, l'attenzione e tanti altri aspetti; è vero che sono gli aspetti fondamentali di Dio, sono l'aspetto materno di Dio, sensibile all'amore. Questo è vero.

Poi c'è anche l'altro discorso: le donne nella cultura ebraica erano considerate assolutamente niente, la donna vale niente, non poteva neanche testimoniare. La donna era considerata debole, stupida. Veramente anche queste sono qualità sublimi: sono le qualità di Dio che è debole e stupido. Perché la persona furba e intelligente mica si mette a servire. Si fa servire dagli altri. Quindi è interessante che Dio scelga questa donna; e le donne, una volta, erano deboli e stupide, come Dio.

Chi ama è debole. Sente tutto il male dell'altro. È vulnerabile ed è talmente stupido che si mette dentro. Mentre il furbo subito se ne va. È interessante allora che questa in quanto donna, nella sua debolezza, nella sua stoltezza, perché il furbo non fa così, è ciò che sceglie Dio nella storia per salvare il mondo. Perché? Perché Dio è fatto così.

Noi abbiamo normalmente l'immagine di un Dio potente, molto furbo, anche molto intelligente. Dio è rappresentato da questa donna e questa donna in sordina comincia adesso a istruire il Vangelo. Quando Pietro capirà anche lui che è come sua suocera, diventerà anche lui apostolo. Prima ce ne vuole di tempo, si metterà anche lui a servire. È interessante, perché il Vangelo di Marco ha molte di queste figure che quasi vengono trascurate. Il Vangelo di Marco voi sapete che ha 600 versetti, se no ve lo dico io: Sapete quanti versetti parlano delle donne su 600? Dieci è normalmente quello che rispondono tutti quelli che se ne intendono. Io che li ho contati dico che sono cento. Uno quasi non ci fa caso. In realtà: in questo primo miracolo c'è una donna, al capitolo 12 e prima del discorso escatologico c'è di nuovo una vedova che Gesù nomina come suo successore, scriba, lo scriba del Nuovo Testamento; poi la passione comincia con l'unzione di Betania che è una donna; poi termina con tre scene che sono donne: ai piedi della croce, al sepolcro e all'annuncio della resurrezione. Poi dopo all'interno del Vangelo ancora vedete che le donne escono: al capitolo 5, la figlia di Giairo che risorge; poi l'emorroissa che lo tocca, la sirofenicia che gli strappa il primo miracolo in assenza, per cui è interessante: le donne occupano i punti chiave del Vangelo. Questo fa riflettere allora. Da chi è portata avanti la storia della salvezza? Qui siamo nella casa di Pietro, Pietro è il primo papa, chi incarna il Cristo in questa casa? È questa donna. Nessuno ci fa caso. Cioè non sono le persone importanti che contano agli occhi di Dio. Sono le persone che realmente san servire.

E credo che questo brano allora ci vuol dare un grande segno, il segno del valore supremo che Gesù è venuto a portare sulla terra: il valore di Dio che è amore e servizio. Di fatti il simbolo di Gesù e del suo messianismo è l'asinello, quando entra a Gerusalemme. L'asinello è l'animale da servizio. Sulla Croce lui cosa fa? Porta tutto il nostro male, porta il peso, si fa servo. Questo è il miracolo definitivo del Vangelo che è messo all'inizio come frutto, come primizia di quella che sarà la messe che poi troveremo alla fine. 
Ancora su questo miracolo, mi ricordo che una volta stavo scrivendo un articolo su questo miracolo e dovevo batterlo a macchina e non sapevo scrivere a macchina. Suona il campanello, arriva una ragazza che batteva a macchina. Subito mi sono detto: ecco lei mi servirà per battere a macchina questo! E stavo scrivendo. Istintivamente quando c'è una persona, tu ti chiedi: a cosa mi serve? M'è venuto da ridere. A cosa mi serve? È istintivo servirsi dell'altro. Senza nessun cattiveria. A cosa mi serve. Se mi serve a nulla, la getto via.

Come a Dio è istintivo servire.

Nel nostro Cristianesimo, nella civiltà occidentale che è data dentro questa esperienza c'è una specie di corto circuito in cui attraverso la buona notizia si è restaurata la persona, è nato questo uomo nuovo, il quale però è rimasto con la febbre, perché proprio nell'esaltazione, nella valorizzazione della persona si pensa che questa ritrovata dignità debba affermarsi servendosi degli altri. È come un processo che si è fermato a un certo punto. Scoperta, valorizzazione, affermazione della persona non attraverso il modello che l'ha resa tale nella sua dignità, ma è invece il contrario. Per questo è un miracolo che deve continuamente accadere.

Pensavo ancora su questo miracolo del servizio: pensate se noi vivessimo tutti i nostri atteggiamenti, le nostre relazioni come servizio reciproco, come cambierebbe il mondo! È quel che dice Paolo in Galati 5, 13: servitevi a vicenda gli uni gli altri, questa è tutta la legge di Cristo. 
La differenza tra il paradiso e l'inferno non è così grande come pare. Il paradiso è un banchetto splendido e l'inferno invece pure. In questo banchetto bisogna mangiare con certe forchette, perché ci vuole una certa creanza in paradiso. Forchette però lunghe un metro e mezzo e così all'inferno. La differenza qual è? Il paradiso è dove l'uno dà all'altro, l'inferno è dove ognuno dà forchettate all'altro e non arriva a mangiare nulla. Questo mondo può cioè essere cambiato in inferno o paradiso attraverso lo spirito di servizio oppure il contrario. Quindi siamo noi a decidere della realtà di questo mondo secondo lo spirito che abbiamo. Se abbiamo lo spirito di Gesù che è quello del servo, che è quello di Dio, dell'amore, questo mondo diventa bello, vivibile, tutte le cose sono strumento di comunione, di dono, di perdono. Se no, tutte le cose sono oggetto di divisione, di lotta, di insaziabilità.

Quindi come vedete questo piccolissimo miracolo messo all'inizio ci apre lo squarcio su tutto il cammino del Vangelo. Si potrebbero dire anche tante altre cose ma magari si potrebbe dire con semplicità che cosa ci ha colpito di questo miracolo e magari sulla concezione che normalmente abbiamo dei miracoli.
Marco 1, 32-39

Fattasi sera. Andiamo altrove

La prima sera – anticipo dell’ultima! – segna, sorprendentemente, il dilatarsi dell’azione di Gesù. Gesù non cede alla tentazione di mietere successo: agisce per diffondere la libertà

32 Ora, fattasi sera,

quando cadde il sole,

portavano a lui

tutti quelli che stavano male

e gli indemoniati;

33 e tutta la città

era riunita presso la porta.

34 E curò molti ammalati

di diverse malattie

e scacciò molti demoni,

e non lasciava parlare i demoni

perché lo conoscevano.

35 E di buonora, in notte fonda,

risorto

uscì

e se ne andò in luogo deserto

e là pregava.

36 E lo inseguì Simone

e quelli con lui;

37 e lo trovarono

e gli dicono:

Tutti ti cercano!

38 E dice loro:

Andiamo altrove,

nei borghi vicini,

perché anche là proclami.

Per questo infatti sono uscito.

39 E venne,

proclamando nelle loro sinagoghe

in tutta la Galilea

e scacciando i demoni.

È un brano interessante perché è un brano redazionale dove non si racconta qualcosa di preciso, ma un insieme di tante cose. E allora il redattore nei brani redazionali ha la mano più libera, mette dentro quello che gli interessa per dare il senso di tutto. E allora in questo primo brano redazionale si vede tutto il senso dell'attività di Gesù.

32 Ora, fattasi sera, quando cadde il sole, portavano a lui tutti quelli che stavano male e gli indemoniati; 33e tutta la città era riunita presso la porta. 34E curò molti ammalati di diverse malattie e scacciò molti demoni, e non lasciava parlare i demoni perché lo conoscevano. 35 E di buonora, in notte fonda, risorto uscì e se ne andò in luogo deserto e là pregava. 36E lo inseguì Simone e quelli con lui; 37 e lo trovarono e gli dicono: Tutti ti cercano! 38E dice loro: Andiamo altrove, nei borghi vicini, perché anche là proclami. Per questo infatti sono uscito. 39E venne, proclamando nelle loro sinagoghe in tutta la Galilea e scacciando i demoni.

Questo brano è la conclusione della prima giornata di Gesù e la prima giornata rappresenta il programma di tutta la giornata della sua vita. Allora possiamo ricavare da questa giornata tutto il programma del Vangelo. Abbiamo visto la prima cosa che Gesù dice: è finito il tempo, perché il Regno di Dio è qui; in cosa consiste il Regno di Dio? Nell'andare dietro a lui. Cosa capita andando dietro a lui? Capita che siamo liberati dallo spirito del male, attraverso l'ascolto della Parola, l'esorcismo. E liberati dallo spirito del male ci capita come alla suocera di Pietro di esser capaci di fare il bene, di servire.

Quindi tutta la vita di Gesù non è altro che questa presentazione di un cammino, che è il cammino stesso che ha percorso lui, che vince la menzogna, vince il male, vince la schiavitù e ci dà la libertà per amare. E questo è quanto abbiamo visto finora. Il che è tutto bello. Questa è la giornata di Gesù.

Ma poi viene la sera.

Queste cose saranno belle, ma poi finiscono. Viene la sera. Poi viene la notte.

E allora cosa fa Gesù la sera, e cosa fa la notte, è interessante. Perché la sera, il calare delle tenebre è l'inizio dell'inattività dell'uomo, cioè rappresenta la morte. Quando tutto finisce, quando la notte si riprende tutto, quando l'uomo cessa la sua attività, quando non può più far niente, che cosa avviene? Allora tutto il bene che hai fatto durante il giorno è finito. E questo è in fondo la prospettiva che ha l'uomo: di giorno fa, vive la sua giornata di esistenza, poi muore, tutto finisce.

E qui vediamo invece che la sera e la notte di Gesù è particolarmente interessante più del giorno. E allora lo vediamo.

32Ora, fattasi sera, quando cadde il sole, portavano a lui tutti quelli che stavano male e gli indemoniati; 33e tutta la città era riunita presso la porta.

È interessante che giunta la sera non è che tutto finisca, ma se di giorno ha parlato a poche persone, ha guarito una suocera, fatta la sera, tutta la città è attorno alla porta ad ascoltare la Parola.

Il che vuol dire che la sera - e la sera di Gesù è la sua morte - non è la fine del suo cammino, è il luogo dove compie tutto. Per noi la sera è la fine di tutto, per Gesù la sera, quando darà la vita per tutti, è il principio di tutta la sua attività. La sua attività non è bloccata dalla morte, ma nella morte si realizza pienamente. Perché? Perché nella morte dà la vita per tutti, nella morte ci dona il suo Spirito. E allora se di giorno ha fatto solo poche azioni, di sera raggiunge tutti, tutta la città. Come vedete è rovesciata la nostra prospettiva. Per noi di giorno si fa quel che si può, poi di sera non si fa più niente e tutto è finito.

E lui di giorno ha fatto quel che poteva come ogni persona. La sera invece è il momento in cui raggiunge la sua universalità. Perché? Perché Gesù con la sua sera, con la sua morte è stato vicino ad ogni uomo, perché in quel che facciamo ognuno fa qualcosa che poi finisce; nella sera siamo tutti insieme. Tutti uguali. Ci arriviamo tutti. E lì ci raggiunge tutti e lì comunica a tutti il suo potere.

Mentre noi agiamo gli lasciamo poco spazio per agire. Quando smettiamo di agire può agire. E Dio agisce sempre, nella sera soprattutto. Anche Elia quando a un dato punto, dopo aver fatto tante cose dice: ora basta! non riesco più a far niente, è allora che Dio dice: no, no, è qui che comincia.

Ora, il capire che la sera non è la fine di tutto, ma è la solidarietà con Lui che si prende cura di tutti, vuol dire cambiare il senso della vita.

Se io so che la mia sera non è semplicemente il cessare di ogni attività, di ogni relazione, dove tutto scompare nel nulla, ma è esattamente è il lasciar lo spazio all'attività di Dio in me, allora cosa vorrà dire la mia sera? La sera della vita, che poi c'è anche ogni giorno, vuol dire che è il luogo dove sperimento Dio in modo più profondo, dove vivo la vita in modo più profondo. Questo è il primo senso.

Debitamente intesa, credo che quella sera - che non è appena il termine della vita, ma può essere anche una situazione particolarmente difficile, una situazione estremamente difficile - davvero suggerisce, in termini di fede, che lì incomincia soprattutto l'attività del Signore, la sua possibilità. Quando finisce la nostra possibilità - finisce abbastanza presto - allora comincia l'azione più specifica da parte di Dio. Il difficile e possibile è il lavoro tipico di Dio.

E notate, la sera, tutti gli ammalati, gli indemoniati, tutta la

città è lì. È il raggiungimento di tutti, perché tutti arriviamo a sera.

Proprio dove noi diciamo: basta, è finita la nostra capacità, dove

sperimentiamo il nostro limite, è lì che noi entriamo in comunione

con l'altro, nel nostro limite. Nel nostro limite assoluto siamo in

comunione con l'Assoluto. E allora abbiamo la sua forza.

Nella vita, non temere più la sera, non temerla come il vuoto

della vita, vuol dire vivere bene tutta la vita.

Se no, vivi tutta la vita nell'incubo di arrivare a sera e sai già

che tutto quel che fai non vale nulla, perché poi viene la sera. Se

invece, questa sera è il compimento di tutto quello che fai durante il

giorno, ben venga la sera e ben venga quello che c'è durante il

giorno. E tutto ha senso. È il problema del senso della vita che si

pone alla sera. Ed è bello vedere che nella prima giornata di Gesù, la

sera diventa una pienezza di vita, una totalità di vita.

Circa il riferimento al limite di cui parlava prima Silvano, dico

che l'esperienza del mio limite significa indubbiamente la

percezione che io lì finisco. E però se lo trapassi, se vai oltre, capisci

che lì principia la comunicazione con l'altro, la comunione con l'altro

addirittura. Soprattutto se questo Altro è Dio.

34E curò molti ammalati di diverse malattie e scacciò molti demoni,

e non lasciava parlare i demoni perché lo conoscevano.

La parola "curò" che si traduce anche "guarì", in greco

significa proprio avere cura, avere rispetto, è una terapia. La cura

che lui ha di noi e proprio il suo rispetto per ciascuno di noi. È

questa la cura fondamentale. Si prende cura di noi.

A me piace questo verbo perché, mentre il guarire è molto

spiccio e definitivo, il curare è proprio un prendersi cura continuo nel

tempo. Dio si prende cura sempre di noi, forse anche perché noi non

siamo perfettamente guariti.

Vangelo di Marco

p. Filippo Clerici e p. Silvano Fausti

Trascrizione non rivista dagli autori 7

Gesù curava queste persone, faceva proprio terapia.

E poi, piccolo dettaglio, non cura le malattie, cura i malati.

Quindi scacciò molti demoni, la sua cura è la liberazione del

male e poi c'è una cosa strana: non lasciava parlare i demoni perchè

lo conoscevano.

I demoni conoscono Gesù. Abbiamo già visto nell'esorcismo

che dicono a Gesù: Tu sei il Cristo di Dio. E Gesù impedisce. Lo

troveremo di continuo adesso questo ordine di Gesù di non parlare

di lui. Perchè? Per molti motivi.

Primo motivo: Gesù non ama la pubblicità ed è già sufficiente

questo, non vuole propaganda, quel che fa lo fa per il bene

dell'altro, non per vantaggio proprio.

Secondo motivo: i demoni lo conoscono, perché sono di

ordine spirituale, ma è mica detto che lo amino. Il problema non è

conoscerlo, è amarlo. Uno può avere una fede correttissima, ma se

non ama è sbagliato, è una fede diabolica.

Terzo motivo: di Gesù non si può dire che è Dio prima che

muoia in Croce.

Perché il mistero del Dio che Gesù rivela, non è quel Dio

potente che sta in alto, e che domina tutti, ma quel Dio che è amore

assoluto per l'uomo, che è servizio assoluto per l'uomo. E lo capisci

solo dalla croce.

Perché se tu pensi che Dio è quello che fa i miracoli perchè è

potente, allora vuol dire che Dio è potente e va bene. Siccome io

devo essere come Dio, diventerò potente anch'io. Se invece Dio è

amore che dà la vita e serve tutti, allora vuol dire che io se cerco di

diventare come Dio, invece di diventare potente diventerò servo

degli altri. E amerò gli altri. La differenza è molto grossa: una è

l'immagine diabolica di Dio, di un Dio potente che domina; l'altra è

l'immagine divina di Dio che è amore e che è servo di tutti.

Vangelo di Marco

p. Filippo Clerici e p. Silvano Fausti

Trascrizione non rivista dagli autori 8

Per questo non li lascia parlare.

Siccome insiste molto l'evangelista Marco possiamo insistere

anche noi: Ricalco un po' questo terzo motivo che diceva Silvano.

Non si tratta tanto di dire che Dio è Dio; dire che Dio è Dio può

essere inteso bene e può essere inteso molto male; Gesù allora dice:

piano a dire così, bisogna vedere come intendi Dio, come lo vivi tu.

Se lo vivi come il despota o il tiranno è un conto, sei fregato; se

invece, segui tutto il percorso del Vangelo, al termine del Vangelo,

quando Gesù è sulla croce, si potrà fare questa affermazione, allora

lo intendi bene. Non è il tiranno ma il servo, non è uno che ti succhia

la vita, ma uno che dà la sua vita per te. Quando hai inteso così

allora puoi dire che Dio è Dio, che Gesù è il figlio di Dio.

Se no, il Vangelo dice sempre prima: Dio non è Dio, è un altro.

Non farti alcuna immagine di Dio. Vuol dire questo: Dio non è Dio

come lo pensi tu.

Questo che leggiamo ora è un racconto che vuol essere la

radice dell'essere e dell'agire da parte di Gesù.

35E di buonora, in notte fonda, risorto uscì e se ne andò in luogo

deserto e là pregava.

Ci fermeremo abbondantemente su questo versetto.

Come immagine si può dire che questa è una piccolissima

vetrata. All'esterno si vede niente, vedi poche parole. Dall'interno,

comprendendo, invece è estremamente illuminante. Ed è un versetto

densissimo. È la chiave della lettura di questa sera.

Cosa fa Gesù di notte?

La notte è simbolo di tutto il male, simbolo della morte, del

nulla, di ciò che tutti noi temiamo, di ciò che tutti aspettiamo: la

morte. Richiama la notte del caos originario, le tenebre, richiama la

notte dell'Esodo quando si formano le tenebre sull'Egitto, richiama

Vangelo di Marco

p. Filippo Clerici e p. Silvano Fausti

Trascrizione non rivista dagli autori 9

quando tramonterà il sole a mezzogiorno, cioè la notte definitiva.

Cosa fa Gesù?

Si alzò.

Nella notte si alza. Il termine alzarsi è lo stesso di risorgere.

Esce.

Richiama l'Esodo.

Va nel deserto.

E lì prega. È in comunione con Dio.

Cosa avrà fatto Gesù nella sua preghiera?

Prima di vedere cosa avrà fatto, è interessante capire da

questo versetto cos'è la preghiera. È qualcosa che avviene nella

notte.

La notte è fatta per pregare oppure per morire, o per

stordirsi, oppure è il sonno, che fa molto bene, che è la mimesi della

morte, per questo fa bene.

Lui nella notte risorge.

La preghiera è risurrezione nella notte. È il passaggio dalla

morte alla vita. La preghiera è ciò che ti fa uscire dalla morte, dalla

tua chiusura di ogni notte e ti pone in comunione con Dio.

La preghiera è un uscire, è un esodo.

Sto pensando che Gesù risorge per pregare e noi pregando

risorgiamo.

E poi esce.

La preghiera è un esodo ed è l'esodo fondamentale che deve

fare ogni uomo per essere se stesso, uscire da se stesso.

Vangelo di Marco

p. Filippo Clerici e p. Silvano Fausti

Trascrizione non rivista dagli autori 10

Quando preghi esci da te, come in ogni comunicazione, in

ogni comunione sei fuori di te. Esci da te, abbandoni te stesso e

accogli l'altro.

Va nel deserto.

Uscire da se stessi, indica anche come preghiera uscire da

quella che è una pericolosissima soggettività, un soggettivismo che è

spirituale e non è meno pericoloso, quasi un aggirarsi su se stessi,

non dico in autocontemplazione, ma nello svolgimento di sentimenti

di cui ci compiacciamo, di pensieri di cui in qualche modo ci

compiacciamo. È proprio comunicare, stare davanti all'Altro, non

davanti a se stessi, stare davanti a Lui, fermarsi anche per

sperimentare come dice il Salmo 46: fermatevi e sappiate che io

sono Dio. Sapremo che Dio è Dio se ci fermiamo e usciamo da noi

stessi e ci mettiamo davanti a lui.

E lì Gesù pregava.

Cosa vuol dire pregare?. In tutte le religioni è comune la

preghiera.

In genere la preghiera è di due tipi: è un'opera buona che fai

verso Dio, così te lo ingrazi e Lui ti fa i suoi favori; oppure addirittura

è un'opera magica con cui capti l'energia di Dio. La preghiera è nulla

di tutto questo. Non è un'opera buona verso Dio. Dio non ha

bisogno di opere buone. Tanto meno è una cosa magica, se mai ti

impossessi solo del male con la magia.

La preghiera per l'ebreo è quello star ritti davanti a Dio che è

Padre, che è Madre, che è lo Sposo, l'altra parte, che è l'Amico. È

proprio quella relazione di amore con l'altro che fonda il tuo io. E

l'uomo è fatto per essere partner di Dio, l'altra parte di Dio.

E la preghiera è l'atto fondante del mio io che è lo star davanti

a Lui. Ognuno esiste perché è di qualcuno. È l'essere di Dio. È il

vivere questo essere di Dio, questa relazione con Lui. Ed è il respiro

della vita. Per sè ogni istante di vita che è fuori dalla preghiera è

Vangelo di Marco

p. Filippo Clerici e p. Silvano Fausti

Trascrizione non rivista dagli autori 11

morto. Perché la vita è questo amore con Dio e per Dio, che poi

diventa amore per tutte le creature, per tutti gli altri.

Quindi la preghiera è il respiro stesso della vita ed è la vita.

Perché è relazione di amore con Dio che è tutto e ti fa entrare in

relazione con tutti. Quindi il fine della giornata di Gesù è la

preghiera nella notte, perché nella preghiera nella notte, realizza la

pienezza di vita. E la notte è piena di luce, è piena di Dio.

La preghiera è l'arte somma della vita che non si è mai

imparata abbastanza.

Io per la preghiera avevo un grosso guru. Era venuto anche

qui una volta. Era un pastore tedesco che si chiamava Lea e veniva

su da me e si metteva lì per ore davanti e stava lì così contento di

essere lì.

Così è la preghiera lo star davanti a Dio come lui stava davanti

a me. Contento di essere lì. È la gioia proprio di stare alla presenza,

di quella presenza che fonda la tua esistenza, l'esistenza di tutto,

perché è la presenza di Dio.

Capite allora che la preghiera - nonostante sia uscito un libro

dagli americani che dice che la preghiera fa bene agli psicofarmaci, è

un buon tranquillante, fa dormire bene, sì è vero, ma non è per

questo che si prega - perché lì l'uomo davvero ritrova le proprie

radici e ritrova la linfa vitale; è proprio il fine della giornata, non è la

notte, ma è questa luce nella notte. Per cui la notte diventa il

grande mistero stesso della comunione con Dio.

Il Vangelo dice di buon'ora, in notte fonda, è un'espressione

quasi un po' complessa. Però è nella notte. Questa preghiera è

anche il principio, la radice della giornata. Magari uno prega quando

può. Però sentendo che lì è il principio della giornata, da lì derivi la

forza.

Potremmo adesso vedere qualcosa della preghiera attraverso

la Bibbia in modo un po' sintetico ma preciso: invece di spiegare

Vangelo di Marco

p. Filippo Clerici e p. Silvano Fausti

Trascrizione non rivista dagli autori 12

cos'è, vedere dei modelli biblici che eventualmente durante la

settimana vi vedete.

Prendete Gen. 18, 22-32: c'è la preghiera, l'intercessione di

Abramo, molto bella. Quando Dio decide che Sodoma deve essere

distrutta, Abramo intercede e allora c'è tutto il dialogo di Abramo

con Dio. Ed è bellissimo vedere Abramo che sembra un mercante

che con Dio mercanteggia quel che bisogna fare, tira giù sul conto. E

imparate proprio da questo brano l'anima della preghiera che è

questo rapporto da persona a persona, da amico a amico; è un

dialogo la preghiera, non è monologo; è dialogo la salvezza

dell'uomo; è costituita dal dialogo, dalla relazione. Prescindendo

dall'oggetto che poi è interessante - che è intercessione - la

preghiera è questo dialogo serrato, molto osato anche con Dio.

In questo dialogo, Abramo intercede per un altro, parla per

altri, prega per qualcuno, espone delle difficoltà, delle obiezioni.

Come posso io pregare per un altro? La Bibbia suggerisce

spessissimo questa intercessione. E anche prima vedevamo che delle

persone portavano dei malati. Non è che uno faccia solo i suoi affari

privati e anche le sue devozioni, se prega davanti a Dio che è Padre,

si ricorda del fratello.

Un altro esempio di preghiera molto bello l'avete in Esodo 17,

8-13, quando, appena usciti nel deserto, Mosè col suo popolo si

trova a fare il primo scontro coi nemici: allora il condottiero Mosè

cosa fa? va sul monte a pregare. Perché la vittoria sta nella

preghiera. Mosè sta a braccia alzate e quando gli cadono le braccia,

perdono; allora due gliele sostengono. Per dire che la nostra forza

nella notte deriva dalla preghiera, dalla comunione con Dio.

E per dire anche che la stessa preghiera è una lotta. Come

vedremo da un altro brano molto significativo: Genesi 32, 23 e

seguenti: c'è Giacobbe che lotta con Dio. La preghiera è una lotta

con Dio, è un corpo a corpo con Dio. Anche questo si svolge nella

notte, questa lotta tremenda e in questa notte Giacobbe riceve il

Vangelo di Marco

p. Filippo Clerici e p. Silvano Fausti

Trascrizione non rivista dagli autori 13

suo proprio nome, il nome di Israele. Cioè nella lotta con Dio noi

riceviamo il nostro vero nome. La nostra identità. Chi è l'uomo? È

uno che litiga con Dio. Che non è poca cosa. Che si definisce in

questa sua relazione molto conflittuale con Dio, non è poca cosa. E il

nome diventa Israele: ho visto Dio faccia a faccia.

Siamo chiamati a vedere Dio faccia a faccia, questo è il nostro

nome. È il nome, cioè è la verità dell'uomo.

Non è che ci si perda nella preghiera, svanisce forse un nostro

falso io, ma emerge la nostra vera identità. Davanti a Dio capisco

piano, piano chi è lui, chi sono io.

Tra l'altro Dio è il vero nemico dell'uomo. Intendiamoci bene:

alla fine noi ce la prendiamo con lui. Perché vanno male le cose,

perché c'è la fame nel mondo, perché c'è l'ingiustizia, perché c'è la

morte, perché c'è la sofferenza... Prendiamocela con Lui e vediamo

cosa ne esce.

Tutto sommato non è che Dio ci dica: mi manchi di rispetto,

perché fai questo corpo a corpo con me. Direi che ci gode. La Bibbia

presenta un Dio che gode del corpo a corpo con noi. Dei nostri

pensieri, dei nostri sospiri credo si annoi. Preferisce il corpo a corpo.

Quindi prendiamocela con lui, ma purché si operi un contatto con

Lui, questo è importante.

Sono brani molto misteriosi.

E così un altro aspetto della preghiera l'avete in Marco 14, 32,

Gesù nell'orto ancora in preghiera. Lì scopre il vero nome di Dio,

ancora nella preghiera: è Abbà. Cioè nella preghiera scopriamo due

realtà profonde: il nome nostro e il nome di Dio.

Nasce il nuovo popolo Israele, nasciamo noi come persone e

nasce Dio sulle nostre labbra e nel nostro cuore col suo vero nome.

Ed è interessante. Leggete anche Luca 11, 9-13, dove dice:

Cercate e troverete, bussate e vi sarà aperto. Chi di voi se il figlio gli

Vangelo di Marco

p. Filippo Clerici e p. Silvano Fausti

Trascrizione non rivista dagli autori 14

chiede un uovo gli dà uno scorpione o se gli chiede un pane gli dà

una pietra o se gli chiede un pesce gli dà una serpe?

Se voi che siete cattivi sapete dare cose buone ai vostri figli,

tanto più il Padre vostro che è nei cieli sarà lo Spirito Santo a quelli

che glielo chiedono.

Cioè, cosa ottengo nella preghiera? Ottengo non quel che

voglio, quasi mai grazie a Dio! Se no, è peggio. Ottengo lo Spirito

Santo: Spirito vuol dire "vita", di Dio, ottengo la vita stessa di Dio.

Dio mi dà se stesso nella preghiera. Se stesso che è amore per gli

altri, per tutti. Mi dà questa sua vita. Questo è il frutto infallibile

della preghiera. L'amore per tutto il mondo, per Dio, per me stesso,

per tutti; questo è il dono della preghiera, tutti gli altri sono doni

falsi se non portano lì. Perchè questa è la vita di Dio che è amore. Ed

è questo dono che contiene ogni dono.

E questo non manca mai nella preghiera.

E lo Spirito chi l'ha mai visto? Lo Spirito è come il vento, non

lo vedi, ma t'accorgi se c'è vento oppure c'è nebbia! Cioè il vento lo

vedi dagli effetti. Così lo Spirito lo vedi dai risultati.

Prendete Galati 5, 22, si parla del frutto dello Spirito e lo vedi:

lo Spirito è amore, gioia, pace, pazienza, benevolenza, fedeltà,

mitezza, libertà. Cosa vedi allora nello Spirito? Che invece

dell'egoismo sei amore, invece che tristezza sei gioia, invece che

inquietudine sei pace, invece che durezza sei mitezza, ecc. Vedi la

tua vita che è diventata vita viva. Questo è il dono dello Spirito. Che

non è mai acquisito del tutto fin che viviamo. Però il senso della

nostra vita è acquisire questo Spirito, che vuol dire la pienezza di

vita. E questo lo ottieni dalla preghiera. Cioè dalla comunione con

Dio.

State attenti: quando diciamo "preghiera" intendiamo proprio

quella comunione, quell'affetto con Dio che non ha nulla a che fare

con le pratiche spirituali. Noi potremmo fare cinquanta messe al

giorno e trecentocinquanta rosari, e nei tempi intermedi far tutti i

Vangelo di Marco

p. Filippo Clerici e p. Silvano Fausti

Trascrizione non rivista dagli autori 15

"mantra" possibili, poi yoga tutta notte, o "ron ron", come volete,

ma non è preghiera.

La preghiera è il cuore che ama, qualunque cosa faccia,

anche se sta pulendo i pavimenti, se sta lavorando, se sta studiando,

se incontra uno che lo scoccia. Dopo troverà anche i suoi tempi di

preghiera.

Ma formalmente la preghiera è qualcosa di più profondo: è la

vita dello Spirito in noi. Ed è questa attenzione allo Spirito di Dio che

abita in noi, ed è il vivere a questa presenza. Poi fai quello che devi

fare.

Quindi vedete che la giornata di Gesù si chiude nella

preghiera e nella notte e quindi rappresenta il fine del programma

della sua vita. La notte diventa preghiera, diventa pienezza di vita e

di luce. E da qui attinge la forza.

Qui principia il giorno. La fine è ciò che è il principio.

È un piccolo versetto, ma molto grande.

Molte altre cose si potrebbero dire sulla preghiera e uno

potrebbe chiedere come si fa. Provate a domandarvi: come sarà

stata la preghiera di Gesù. Il Vangelo dice: "Pregava", una cosa che

continuava, era una dimensione costante della sua giornata e della

sua esistenza. Come pregava Gesù. Fare delle ipotesi e

sperimentarle.

36E lo inseguì Simone e quelli con lui; 37e lo trovarono e gli dicono:

Tutti ti cercano!

Pietro lo insegue, non è che va in cerca, cioè lo perseguita, è

la stessa parola. Comincia già il rapporto molto strano di Pietro con

Gesù che è molto bello perchè è il prototipo del discepolo, che gli

vuol bene e non ne azzecca una!

Vangelo di Marco

p. Filippo Clerici e p. Silvano Fausti

Trascrizione non rivista dagli autori 16

E quindi prende sempre cantonate e queste sono utilissime,

perché grazie proprio a queste s'illumina a sua volta, cioè capisce.

Qui è la prima. Guardate, sembra dire, una giornata così bella,

abbiamo avuto un successo strepitoso; adesso mettiamo su

un'impresa e funzionerà per il Regno di Dio ovviamente. Funzionerà

benissimo. Tutti lo stanno cercando e lui è lì a perdere tempo!,

andiamo a chiamarlo. Lo richiama al suo dovere: Pietro, si sente già

un po' di responsabilità pastorale!

Avrà detto: la preghiera va bene, io non ho niente contro la

preghiera, però bisognerebbe venire al pratico. Un po' milanese

questo atteggiamento. Qualche prete dice: chiudi la Bibbia, veniamo

a trattare qualche problema pratico!

E gli dice: tutti ti cercano. Questa è la prima grande

tentazione. Se voi ricordate, Marco dice che Gesù fu tentato, ma

non dice quali tentazioni. Questa è la prima tentazione è sulla bocca

di Pietro. È soprattutto sulla bocca di Pietro la tentazione. Sono gli

amici che ci tentano.

La prima tentazione: tutti ti cercano. Cercare il proprio io, è il

male radicale di tutti noi che cerchiamo il nostro io. Invece di

cercare Dio e il suo Regno.

A pensarci bene: è' mattino presto e Pietro, secondo me, non

ha dormito tutta notte pensando a quello che è avvenuto. Pietro è

mosso da uno spirito che si capisce che non è giusto. Al mattino dice:

tutti ti cercano. Al mattino, certamente, non lo cercavano! Quindi è

davvero tutto un suo modo di pensare e di sentire. Allora, è vero,

Marco non racconta dettagliatamente attraverso scene successive e

significative come gli altri due, Matteo e Luca, le tentazioni. Le

tentazioni sono nella voce del discepolo, sono striscianti, in tutto il

Vangelo, quasi non te ne accorgi neanche e hanno la voce, hanno il

timbro del discepolo, nel caso: Pietro.

Vangelo di Marco

p. Filippo Clerici e p. Silvano Fausti

Trascrizione non rivista dagli autori 17

Che a metà Vangelo verrà chiamato Satana da Gesù.

Tutti ti cercano.

Cosa c'è di male, tutti mi cercano, sto facendo del bene,

finalmente la gente ha capito che ci sono delle cose buone e gliene

diamo.

E vediamo la risposta che dà Gesù.

38E dice loro: Andiamo altrove, nei borghi vicini, perché anche là

proclami. Per questo infatti sono uscito.

Tutti ti cercano... andiamo via.

La logica è molto chiara. Il contrario di quello che faremmo

noi: mi cercano, adesso vado. Andiamo altrove. Perché bisogna che

proclami il Regno di Dio, non sono qui per far cercare il mio io. "Per

questo infatti sono uscito". Non si capisce bene che cosa voglia dire

"sono uscito": sono uscito di casa, da Cafarnao, sono uscito dal

Padre, cioè tutta la sua vita è un uscire, è un esodo. Ognuno di noi è

chiamato ad uscire con Lui per acquistare la sua libertà. E la prima

libertà è quella dal proprio "io" e la preghiera è questa uscita dal

proprio io, dalla propria chiusura.

39E venne, proclamando nelle loro sinagoghe in tutta la Galilea e

scacciando i demoni.

Gesù allora continua la sua attività che Pietro con buona

volontà aveva cercato di bloccare. E al centro c'è però la preghiera.

La notte, invece di arrestare la sua attività, la compie. E diventa la

sorgente di un'attività nuova. Tanto per dire che la preghiera, la

contemplazione è il fine dell'azione, ma è anche sorgente di una

nuova azione. Non è che: o la preghiera o l'azione. No, la preghiera,

la comunione con Dio è il fine di ogni azione. E questa comunione

con Dio è il principio di un'azione nuova.

Ci possiamo fermare qui.
