https://combonianum.org/ FP.esp 2/2019

Formacion Permanente - espafiol 2/2019

SENTIR CON LA IGLESIA
Papa Francisco

Encuentro con los obispos centroamericanos
Viaje apostolico a Panama

Entre esos frutos proféticos de la Iglesia en Centroamérica me alegra destacar la figura de san
Oscar Romero, a quien tuve el privilegio de canonizar recientemente en el contexto del Sinodo de los
Obispos sobre los jovenes. Su vida y ensefianza son fuente de inspiracion para nuestras Iglesias y, de
modo particular, para nosotros obispos, ¢l también fue mala palabra, sospechado, excomulgado en
los cuchicheos privados de tantos obispos.

El lema que escogio para su escudo episcopal y que preside su lapida expresa de manera clara
su principio inspirador y lo que fue su vida de pastor: “Sentir con la Iglesia”. Brjula que marco su
vida en fidelidad, incluso en los momentos mas turbulentos.

Este es un legado que puede transformarse en testimonio activo y vivificante para nosotros,
también llamados a la entrega martirial en el servicio cotidiano de nuestros pueblos, y en este legado
me gustaria basarme para esta reflexion, sentir con la Iglesia. La reflexion que quiero compartir con
ustedes bajo la figura de Romero. Sé que entre nosotros hay personas que lo conocieron de primera
mano —como el cardenal Rosa Chavez, de quien el cardenal Quarracino me dijo que era candidato al
premio Nobel de fidelidad— asi que, Eminencia, si considera que me equivoco con alguna
apreciacion me puede corregir, no hay problema. Apelar a la figura de Romero es apelar a la santidad
y al caracter profético que vive en el ADN de vuestras Iglesias particulares.

Sentir con la Iglesia

1. Reconocimiento y gratitud

Cuando san Ignacio propone las reglas para sentir con la Iglesia —perdonen la publicidad—
busca ayudar al ejercitante a superar cualquier tipo de falsas dicotomias o antagonismos que reduzcan
la vida del Espiritu a la habitual tentacion de acomodar la Palabra de Dios al propio interés. Asi
posibilita al ejercitante la gracia de sentirse y saberse parte de un cuerpo apostédlico mas grande que ¢l
mismo y, a la vez, con la consciencia real de sus fuerzas y posibilidades: ni débil, ni selectivo o
temerario. Sentirse parte de un todo, que sera siempre mds que la suma de las partes (cf. Exhort.
ap. Evangelii gaudium, 235) y que estd hermanado por una Presencia que siempre lo va a superar (cf.
Exhort. ap. Gaudete et exsultate, 8).

De ahi que me gustaria centrar este primer Sentir con la Iglesia, de la mano de san Oscar, como
accion de gracias, o sea gratitud por tanto bien recibido, no merecido. Romero pudo sintonizar y
aprender a vivir la Iglesia porque amaba entrafiablemente a quien lo habia engendrado en la fe. Sin
este amor de entranas sera muy dificil comprender su historia y su conversion, ya que fue este unico
amor el que lo guio hasta la entrega martirial; ese amor que nace de acoger un don totalmente
gratuito, que no nos pertenece y que nos libera de toda pretension y tentacion de creernos sus
propietarios o unicos intérpretes. No hemos inventado la Iglesia, ella no nace con nosotros y seguira
sin nosotros. Tal actitud, lejos de abandonarnos a la desidia, despierta una insondable e inimaginable
gratitud que lo nutre todo. El martirio no es sinonimo de pusilanimidad o de la actitud de alguien que
no ama la vida y no sabe reconocer el valor que tiene. Al contrario, el martir es aquel que es capaz de
darle carne y hacer vida esta accion de gracias.


https://combonianum.org/

Romero sinti6 con la Iglesia porque, en primer lugar, am¢é a la Iglesia y como madre que lo
engendrd en la fe y se sintid miembro y parte de ella.

2. Un amor con sabor a pueblo

Este amor, adhesion y gratitud, lo llevd a abrazar con pasion, pero también con dedicacion y
estudio, todo el aporte y renovacion magisterial que el Concilio Vaticano II proponia. Alli encontraba
la mano segura en el seguimiento de Cristo. No fue idedlogo ni ideoldgico; su actuar nacié de una
compenetracion con los documentos conciliares. [luminado desde este horizonte eclesial, sentir con la
Iglesia es para Romero contemplarla como Pueblo de Dios. Porque el Sefior no quiso salvarnos
aisladamente sin conexion, sino que quiso constituir un pueblo que lo confesara en la verdad y lo
sirviera santamente (cf. Const. dogm. Lumen gentium, 9). Todo un Pueblo que posee, custodia y
celebra la «uncién del Santoy (ibid., 12) y ante el cual Romero se ponia a la escucha para no rechazar
la inspiracion (cf. S. Oscar Romero, Homilia, 16 julio 1978). Asi nos muestra que el pastor, para
buscar y encontrarse con el Sefior, debe aprender y escuchar los latidos de su pueblo, percibir “el
olor” de los hombres y mujeres de hoy hasta quedar impregnado de sus alegrias y esperanzas, de sus
tristezas y angustias (cf. Const. past. Gaudium et spes, 1) y asi escudrifiar la Palabra de Dios (cf.
Const. dogm. Dei Verbum, 13). Escucha del pueblo que le fue confiado, hasta respirar y descubrir a
través de ¢l la voluntad de Dios que nos llama (cf. Discurso durante el encuentro para la familia, 4
octubre 2014). Sin dicotomias o falsos antagonismos, porque solo el amor de Dios es capaz de
integrar todos nuestros amores en un mismo sentir y mirar.

Para ¢, en definitiva, sentir con la Iglesia es tomar parte en la gloria de la Iglesia, que es llevar
en sus entrafias toda la kénosis de Cristo. En la Iglesia Cristo vive entre nosotros y por eso tiene que
ser humilde y pobre, ya que una Iglesia altanera, una Iglesia llena de orgullo, una Iglesia
autosuficiente, no es la Iglesia de la kénosis, nos decia €l en una homilia del 1 de octubre del 78.

3. Llevar en sus entranas la kénosis de Cristo

Esta no es solo la gloria de la Iglesia, sino también una vocacion, una invitacion para que sea
nuestra gloria personal y camino de santidad. La kénosis de Cristo no es cosa del pasado sino garantia
presente para sentir y descubrir su presencia actuante en la historia. Presencia que no podemos ni
queremos callar porque sabemos y hemos experimentado que solo El es “Camino, Verdad y Vida”.
La kénosis de Cristo nos recuerda que Dios salva en la historia, en la vida de cada hombre, que esta es
también su propia historia y alli nos sale al encuentro (cf. S. Oscar Romero, Homilia, 7 diciembre
1978).

Es importante, hermanos, que no tengamos miedo de acercarnos y tocar las heridas de nuestra
gente, que también son heridas nuestras y esto hacerlo al estilo del Sefior. El pastor no puede estar
lejos del sufrimiento de su pueblo; es mas, podriamos decir que el corazéon del pastor se mide por su
capacidad de dejarse conmover frente a tantas vidas dolidas y amenazadas. Hacerlo al estilo del Sefior
significa dejar que ese sufrimiento golpee, marque nuestras prioridades y nuestros gustos, golpee y
marque el uso del tiempo y del dinero e incluso la forma de rezar, para poder ungirlo todo y a todos
con el consuelo de la amistad de Jesucristo en una comunidad de fe que contenga y abra un horizonte
siempre nuevo que dé sentido y esperanza a la vida (cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, 49). La
kénosis de Cristo implica abandonar la virtualidad de la existencia y de los discursos para escuchar el
ruido y la cantinela de gente real que nos desafia a crear lazos. Permitanme decirlo: las redes sirven
para crear vinculos, pero no raices, son incapaces de darnos pertenencia, de hacernos sentir parte de
un mismo pueblo. Sin este sentir, todas nuestras palabras, reuniones, encuentros, escritos seran signo
de una fe que no ha sabido acompafiar la kénosis del Sefor, una fe que se quedd a mitad camino,
cuando, peor [ain] —me recuerdo un pensador latinoamericano— no termina siendo una religion de
un Dios sin Cristo, de un Cristo sin Iglesia y de una Iglesia sin pueblo.



La kénosis de Cristo es joven

Esta Jornada Mundial de la Juventud es una oportunidad tnica para salir al encuentro y
acercarse aun mas a la realidad de nuestros jovenes. Realidad llena de esperanzas y deseos, pero
también hondamente marcada por tantas heridas. Con ellos podremos leer de modo renovado nuestra
época y reconocer los signos de los tiempos porque, como afirmaron los padres sinodales, los jovenes
son uno de los “lugares teologicos™ en los que el Sefior nos da a conocer algunas de sus expectativas y
desafios para construir el mafiana (cf. Sinodo sobre los Jovenes, Doc. final, 64). Con ellos podemos
visualizar como hacer mas visible y creible el Evangelio en el mundo que nos toca vivir; ellos son
como termometro para saber donde estamos como comunidad y sociedad.

Ellos portan consigo una inquietud que debemos valorar, respetar, acompafiar, y que tanto bien
nos hace a todos porque desinstala y nos recuerda que el pastor nunca deja de ser discipulo y siempre
esta en camino. Esa sana inquietud nos pone en movimiento y nos primerea. Asi lo recordaron los
padres sinodales al decir: «los jovenes, en ciertos aspectos, van por delante de los pastores» (ibid.,
66). El pastor en relacion a su rebafio no siempre va adelante; por momentos tiene que ir adelante para
indicar el camino; por momentos tiene que estar en el medio para olfatear lo que pasa, para entender
el rebafio; por momentos tiene que estar detrds para custodiar a los ultimos, que no quede ningin
rezagado y sea material descartable. Nos tiene que llenar de alegria comprobar como la siembra no ha
caido en saco roto. Muchas de esas inquietudes e intuiciones de los jévenes han crecido en el seno
familiar alimentadas por alguna abuela o catequista. Hablando de las abuelas, ya es la segunda vez
que la veo, la vi ayer y la vi hoy, una viejita asi, flacucha, de mi edad o mas todavia, con una mitra, se
habia puesto una mitra que habia hecho con carton y un cartel que decia: “Santidad, las abuelas
también hacemos lio”. jUna maravilla de pueblo! Y, los jovenes aprendieron las cosas con la familia o
en la parroquia o en la pastoral educativa o juvenil. Esas inquietudes que crecieron en una escucha del
Evangelio y en comunidades con fe viva, ferviente que encuentra tierra donde germinar. jCémo no
agradecer tener jovenes inquietos por el Evangelio! Por supuesto que cansa, por supuesto que a veces
molesta. Me viene al pensamiento esa frase que decia un filosofo griego, de si mismo la decia, yo la
digo de los jovenes: Son como un tabano sobre el lomo de un noble caballo, para que no se duerma
(cf. Platon, Apologia de Socrates]. El caballo somos nosotros, ;no? Esta realidad nos estimula a un
mayor compromiso para ayudarlos a crecer ofreciéndoles mas y mejores espacios que los engendren
al suefio de Dios. La Iglesia por naturaleza es Madre y como tal engendra e incuba vida protegiéndola
de todo aquello que amenace su desarrollo. Gestacion en libertad y para la libertad. Los exhorto pues,
a promover programas y centros educativos que sepan acompafiar, sostener y potenciar a sus jovenes;
por favor, “robenselos” a la calle antes de que sea la cultura de muerte la que, “vendiéndoles humo” y
magicas soluciones se apodere y aproveche de su inquietud y de su imaginacion. Y haganlo no con
paternalismo, que no lo toleran, no de arriba hacia abajo, porque eso no es tampoco lo que el Sefior
nos pide, sino como padres, como hermanos a hermanos. Ellos son rostro de Cristo para nosotros y a
Cristo no podemos llegar de arriba a abajo, sino de abajo a arriba, nos decia Romero el 2 de
septiembre del 79 (cf. S. Oscar Romero, Homilia, 2 septiembre 1979).

Son muchos los jovenes que dolorosamente han sido seducidos con respuestas inmediatas que
hipotecan la vida. Y tantos otros a quienes se les ha dado una ilusion cortoplacista en algunos
movimientos y que después, si, los hacen o pelagianos o suficientes de si mismos y quedan
abandonados a mitad de camino. Nos decian los padres sinodales: por constriccion o falta de
alternativas los jovenes se encuentran sumergidos en situaciones altamente conflictivas y de no rapida
solucion: violencia doméstica, feminicidios —qué plaga que vive nuestro continente en esto —,
bandas armadas, criminales, trafico de droga, explotacion sexual de menores y de no tan menores,
etc., y duele constatar que en la raiz de muchas de estas situaciones se encuentran experiencias de
orfandad fruto de una cultura y una sociedad que se fue “desmadrando”, sin madre, los dejo
huérfanos. Hogares resquebrajados tantas veces por un sistema econdémico que no tiene como
prioridad las personas y el bien comtn y que hizo de la especulacion “su paraiso” desde donde seguir
“engordando” sin importar a costa de quién. Asi nuestros jovenes sin hogar, sin familia, sin
comunidad, sin pertenencia, quedan a la intemperie del primer estafador.



No nos olvidemos que «el verdadero dolor que sale del hombre, pertenece en primer lugar a Dios»
(Georges Bernanos, Diario de un cura rural, 74). No separemos lo que El ha querido unir en su Hijo.

El mafana exige respetar el presente dignificando y empeniandose en valorar las culturas de
vuestros pueblos. En esto también se juega la dignidad: en la autoestima cultural. Vuestros pueblos no
son el “patio trasero” de la sociedad ni de nadie. Tienen una historia rica que ha de ser asumida,
valorada y alentada. Las semillas del Reino fueron plantadas en estas tierras. Estamos obligados a
reconocerlas, cuidarlas y custodiarlas para que nada de lo bueno que Dios plantdé se seque por
intereses espurios que por doquier siembran corrupcion y crecen con la expoliacion de los mas pobres.
Cuidar las raices es cuidar el rico patrimonio histérico, cultural y espiritual que esta tierra durante
siglos ha sabido “mestizar”. Empénense y levanten la voz contra la desertificacion cultural y contra la
desertificacion espiritual de vuestros pueblos, que provoca una indigencia radical ya que deja sin esa
indispensable inmunidad vital que sostiene la dignidad en los momentos de mayor dificultad. Y los
felicito por la iniciativa de que esta Jornada Mundial de la Juventud se haya comenzado con la
Jornada de la Juventud Indigena, creo que en la didcesis de David y con la Jornada de la Juventud de
origen africana, ese fue un buen paso para hacer ver este plurifacetismo de nuestro pueblo.

En la Gltima carta pastoral, ustedes afirmaban: «Ultimamente nuestra region ha sido impactada por la
migracion hecha de manera nueva, por ser masiva y organizada, y que ha puesto en evidencia los motivos
que hacen una migracion forzada y los peligros que conlleva para la dignidad de la persona humanay
(SEDAC, Mensaje al Pueblo de Dios y a todas las personas de buena voluntad, 30 noviembre 2018).

Muchos de los migrantes tienen rostro joven, buscan un bien mayor para sus familias, no temen
arriesgar y dejar todo con tal de ofrecer el minimo de condiciones que garanticen un futuro mejor. En esto
no basta solo la denuncia, sino que debemos también anunciar concretamente una “buena noticia”. La
Iglesia, gracias a su universalidad, puede ofrecer esa hospitalidad fraterna y acogedora para que las
comunidades de origen y las de destino dialoguen, contribuyan a superar miedos y recelos, y
consoliden los lazos que las migraciones, en el imaginario colectivo, amenazan con romper. “Acoger,
proteger, promover e integrar” pueblos pueden ser los cuatro verbos con los que la Iglesia, en esta
situacién migratoria, conjugue su maternidad en el hoy de la historia (cf. Sinodo sobre los Jovenes, Doc.
final, 147). El Vicario general de Paris, Mons. Benoist de Sinety acaba de sacar un libro que tiene como
subtitulo: “Acoger [a] los migrantes, un llamado al coraje” (cf. 1/ faut que des voix s'élevent. Accueil des
migrants, un appel au courage, Paris 2018). Una joya ese libro, ¢l esta aqui en la Jornada.

Todos los esfuerzos que puedan realizar tendiendo puentes entre comunidades eclesiales,
parroquiales, diocesanas, asi como por medio de las Conferencias Episcopales seran un gesto
profético de la Iglesia que en Cristo es «signo e instrumento de la unidn intima con Dios y de la
unidad de todo el género humano» (Const. dogm. Lumen gentium, 1). Y asi la tentacion de quedarnos
en la sola denuncia se disipa y se hace anuncio de la Vida nueva que el Sefor nos regala.

Recordemos la exhortacion de san Juan: «Si alguien vive en la abundancia, y viendo a su
hermano en la necesidad, le cierra su corazdn, ;como permanecera en €l el amor de Dios? Hijitos
mios, no amemos solamente con la lengua y de palabra, sino con obras y de verdad» (/ Jn 3,17-18).

Todas estas situaciones plantean preguntas, son situaciones que nos llaman a la conversion, a la
solidaridad y a una accion educativa incisiva en nuestras comunidades. No podemos quedar
indiferentes (cf. Sinodo sobre los Jovenes, Doc. final, 41-44). El mundo descarta, el espiritu del
mundo descarta, lo sabemos y padecemos; la kénosis de Cristo no, la hemos experimentado y la
seguimos experimentando en propia carne por el perdon y la conversion. Esta tensidn nos obliga a
preguntarnos continuamente: ;dénde queremos pararnos?

La kénosis de Cristo es sacerdotal

Es conocida la amistad y el impacto que generd el asesinato del P. Rutilio Grande en la vida de
Mons. Romero. Fue un acontecimiento que marc6 a fuego su corazéon de hombre, sacerdote y pastor.
Romero no era un administrador de recursos humanos, no gestionaba personas ni organizaciones,



Romero sentia, sentia con amor de padre, amigo y hermano. Una vara un poco alta, pero vara al fin
para evaluar nuestro corazon episcopal, una vara ante la cual podemos preguntarnos: ;Cuanto me
afecta la vida de mis curas? ;Cuanto soy capaz de dejarme impactar por lo que viven, por llorar sus
dolores, asi como festejar y alegrarme con sus alegrias? El funcionalismo y clericalismo eclesial —tan
tristemente extendido, que representa una caricatura y una perversion del ministerio— empieza a
medirse por estas preguntas. No es cuestion de cambios de estilos, maneras o lenguajes —importantes
ciertamente— sino sobre todo es cuestion de impacto y capacidad de que nuestras agendas
episcopales tengan espacio para recibir, acompaiar y sostener a nuestros curas, tengan “espacio real”
para ocuparnos de ellos. Y eso hace de nosotros padres fecundos.

En ellos normalmente recae de modo especial la responsabilidad de que este pueblo sea el
pueblo de Dios. Ellos estan en la linea de fuego. Ellos llevan sobre sus espaldas el peso del dia y del
calor (cf. Mt 20,12), estan expuestos a un sinfin de situaciones diarias que los pueden dejar mas
vulnerables y, por tanto, necesitan también de nuestra cercania, de nuestra comprension y aliento,
ellos necesitan de nuestra paternidad. El resultado del trabajo pastoral, la evangelizacion en la Iglesia
y la mision no se basa en la riqueza de los medios y recursos materiales, ni en la cantidad de eventos o
actividades que realicemos sino en la centralidad de la compasion: uno de los grandes distintivos que
como Iglesia podemos ofrecer a nuestros hermanos. Me preocupa como la compasion ha perdido
centralidad en la Iglesia, incluso en grupos catolicos, o esta perdiendo, para no ser tan pesimistas.
Incluso en medios de comunicacion catolicos la compasion no estd, el cisma, la condena, el
ensaflamiento, la valoracion de si mismo, la denuncia de la herejia... No se pierda en nuestra Iglesia la
compasion y que no se pierda en el obispo la centralidad de la compasion. La kénosis de Cristo es la
expresion maxima de la compasion del Padre. La Iglesia de Cristo es la Iglesia de la compasion, y eso
empieza por casa. Siempre es bueno preguntarnos como pastores: /,Cudnto impacta en mi la vida de
mis sacerdotes? ;Soy capaz de ser padre o me consuelo con ser mero ejecutor? ;|Me dejo incomodar?
Recuerdo las palabras de Benedicto XVI al inicio de su pontificado hablandole a sus compatriotas:
«Cristo no nos ha prometido una vida cémoda. Quien busca la comodidad con El se ha equivocado de
camino. El nos muestra la senda que lleva hacia las cosas grandes, hacia el bien, hacia una vida
humana auténtica» (Benedicto X VI, Discurso a los peregrinos alemanes, 25 abril 2005). El obispo
tiene que crecer todos los dias en la capacidad de dejarse incomodar, de ser vulnerable a sus curas.
Estoy pensado en uno, ex obispo de una didcesis grande, muy trabajador, tenia las audiencias en la
mafiana y era bastante, bastante frecuente que cuando terminaba las audiencias en la mafiana y ya no
veia la hora de ir a comer, habia dos curas ahi que no estaban en la agenda esperandolo, y este volvia
atras y los atendia como si tuviera toda la manana por delante. Dejarse incomodar y dejar que los
fideos se pasen y que la chuleta se enftrie. Dejarse incomodar por los curas.

Sabemos que nuestra labor, en las visitas y encuentros que realizamos —sobre todo en las
parroquias— tiene una dimensioén y componente administrativo que es necesario desarrollar. Asegurar
que se haga si, pero eso no es ni seria sindnimo de que seamos nosotros los que lo tenemos que hacer
y utilizar el escaso tiempo en tareas administrativas. En las visitas, lo fundamental y lo que no
podemos delegar es “el oido”. Hay muchas cosas que hacemos a diario que deberiamos confiarlas a
otros. Lo que no podemos encomendar, en cambio, es la capacidad de escuchar, la capacidad de
seguir la salud y vida de nuestros sacerdotes. No podemos delegar en otros la puerta abierta para ellos.
Puerta abierta que cree condiciones que posibiliten la confianza mas que el miedo, la sinceridad mas
que la hipocresia, el intercambio franco y respetuoso mas que el monélogo disciplinador.

Recuerdo esas palabras de beato Rosmini—acusado de hereje y hoy beato—: «No hay duda de
que solo los grandes hombres pueden formar a otros grandes hombres [...]. En los primeros siglos, la
casa del obispo era el seminario de los sacerdotes y diaconos. La presencia y la vida santa de su
prelado, resultaba ser una leccion candente, continua, sublime, en la que se aprendia conjuntamente la
teoria en sus doctas palabras y la practica en asiduas ocupaciones pastorales. Y asi se veia crecer a los
jovenes Atanasios junto a los Alejandros» (Antonio Rosmini, Las cinco llagas de la santa Iglesia,

63).



Es importante que el cura encuentre al padre, al pastor en el que “mirarse”, no al administrador
que quiere “pasar revista de las tropas”. Es fundamental que, con todas las cosas en las que
discrepamos ¢ inclusive los desacuerdos y discusiones que puedan existir (y es normal y esperable
que existan), los curas perciban en el obispo a un hombre capaz de jugarse, dar la cara por ellos, de
sacarlos adelante y ser mano tendida cuando estdn empantanados. Un hombre de discernimiento que
sepa orientar'y encontrar caminos concretos y transitables en las distintas encrucijadas de cada
historia personal. Cuando estaba en Argentina a veces escuchaba gente que decia: “Llamé al obispo
—curas, ;no?—, y la secretaria me dijo que tenia la agenda llena y que llamara dentro de veinte dias,
y no me preguntd qué queria, nada” —“Quiero ver al obispo. No puede, asi que yo lo anoto en la
lista”—. Claro, después ya no llamé mas el cura y siguié con lo que queria consultarle —bueno o
malo— dentro de si. Esto es, no un consejo sino una cosa que digo del corazon, que tengan la agenda
llena, bendito sea Dios, asi van a comer tranquilos porque se ganaron el pan, pero si ustedes ven un
llamado de un cura hoy, a mas tardar mafiana llamenlo: “Che, vos me llamaste, qué pasa, ;podés
esperar hasta tal dia o no?”. Ese cura desde ese momento sabe que tiene padre.

La palabra autoridad etimologicamente viene de la raiz latina augere que significa aumentar,
promover, hacer progresar. La autoridad en el pastor radica especialmente en ayudar a crecer, en
promover a sus presbiteros, mas que en promoverse a si mismo —eso lo hace un solterén no un padre
—. La alegria del padre/pastor es ver que sus hijos crecieron y que fueron fecundos. Hermanos, que
esa sea nuestra autoridad y el signo de nuestra fecundidad.

Y el ultimo punto: La kénosis de Cristo es pobre

Sentir con la Iglesia es sentir con el pueblo fiel, el pueblo sufriente y esperanzador de Dios. Es
saber que nuestra identidad ministerial nace y se entiende a la luz de esta pertenencia Unica y
constituyente de nuestro ser. En este sentido quisiera recordar con ustedes lo que san Ignacio nos
escribia a los jesuitas: «la pobreza es madre y muro», engendra y contiene. Madre porque nos invita a
la fecundidad, a la generatividad, a la capacidad de donacion que seria imposible en un corazon avaro
0 que busca acumular. Y muro porque nos protege de una de las tentaciones mads sutiles que
enfrentamos los consagrados, la mundanidad espiritual: ese revestir de valores religiosos y “piadosos”
el afan de poder y protagonismo, la vanidad e incluso el orgullo y la soberbia. Muro y madre que nos
ayuden a ser una Iglesia que sea cada vez mas libre porque esta centrada en la kénosis de su Sefior.
Una Iglesia que no quiere que su fuerza est¢ —como decia Mons. Romero— en el apoyo de los
poderosos o de la politica, sino que se desprende con nobleza para caminar unicamente tomada de los
brazos del crucificado, que es su verdadera fortaleza. Y esto se traduce en signos concretos, en signos
evidentes, y esto nos cuestiona ¢ nos impulsa a un examen de conciencia sobre nuestras opciones y
prioridades en el uso de los recursos, en el uso de las influencias y posicionamientos. La pobreza es
madre y muro porque custodia sobre todo nuestro corazén para que no se deslice en concesiones y
compromisos que debilitan la libertad y parresia a la que el Sefior nos llama.

Hermanos, antes de terminar pongamonos bajo el manto de la Virgen, recemos juntos para que
ella custodie nuestro corazon de pastores y nos ayude a servir mejor al Cuerpo de su Hijo, el santo
Pueblo fiel de Dios que camina, vive y reza aqui en Centroamérica. Recémosle a la Madre.



	Formación Permanente - español 2/2019
	SENTIR CON LA IGLESIA Papa Francisco 
	Sentir con la Iglesia
	1. Reconocimiento y gratitud
	2. Un amor con sabor a pueblo
	3. Llevar en sus entrañas la kénosis de Cristo
	La kénosis de Cristo es joven
	La kénosis de Cristo es sacerdotal
	Y el último punto: La kénosis de Cristo es pobre



