Proto-MICHEA (1) Capitoli 1-5
1l Signore avanza; ha da dirci qualcosa
Pino Stancari

Accettiamo I’opinione degli studiosi secondo la quale il libro di Michea si compone di due scritti
attribuibili a due personaggi diversi, per cui ¢’¢ un proto-Michea e un deutero-Michea; la redazione
del libro raccoglie la testimonianza dell’applicazione di diversi profeti, ma noi concentriamo
I’attenzione su quel personaggio a cui spetta il nome di Michea che cerchiamo di inquadrare con
qualche elemento di carattere storico. Si colloca nel Regno di Giuda, seconda meta dell’ottavo
secolo a.C., esattamente al tempo del regno di Ezechia, dal 726 in poi, a scendere naturalmente.
Questo significa che, sostanzialmente, Michea ¢ un contemporaneo di Isaia. I profeti Osea e Amos
risalgono a un’epoca precedente di qualche decennio. Abbiamo a che fare con un personaggio che
vive nel contesto di quell’entita statuale che ebbe origine a partire dallo scisma. Regno di Giuda e
regno di Israele: due stati diversi, due regni a partire dal 931 a.C., dopo Salomone e il figlio
Roboamo, poco adatto a ereditare il piccolo impero come suo padre glielo ha consegnato, per cui le
tribu del nord, le grandi tribu con un’identita particolarmente qualificata, continuano a rivendicare
motivi di autonomia rispetto alle tribu meridionali, che coincidono con la tribu di Giuda che ha
acquisito un ruolo di guida, di spicco a partire da Davide. Le tribu settentrionali, dunque, si
separano ¢ Roboamo fonda una dinastia diversa rispetto a quella davidica, a cui succederanno
diverse dinastie, anche in modo turbolento. Il regno settentrionale ¢, infatti, segnato da un
dinamismo politico molto vivace e anche feroce.

Il regno di Israele ¢ la porzione piu rilevante con la prerogativa di una situazione di particolare
benessere, una prosperita piu evidente per i terreni piu fertili, una produzione piu abbondante,
grandi strade commerciali. E’ esposto a molti contatti con situazioni di idolatria, trascinato da
fenomeni di religiosita pagana imposta dall’alto perché il famoso re Achab sposa una principessa
fenicia, Gezabele, per cui viene imposto come culto dovuto 1’ossequio da rendere al Baal cananeo:
situazioni di particolare depravazione ma, in quel contesto, anche fenomeni carismatici molto
vivaci. Pensate che Elia ¢ contemporaneo di Achab: una tensione che raccoglie anche sentimenti
popolari molto accesi, una memoria del dono di fede ricevuto che ¢ quanto mai vitale, feconda e
dunque la testimonianza di profeti che sono di altissima qualita, ma in un contesto che ¢
istituzionalmente inquinatissimo.

Il regno di Giuda, il regno meridionale, rimane legato alla dinastia di Davide e si raccoglie intorno
alla capitale, Gerusalemme, scelta da Davide, punto di riferimento insostituibile. A Gerusalemme
Salomone ha costituito il tempio in opposizione al quale Roboamo, quando fonda il regno di Israele,
impone ai sudditi di frequentare due santuari che egli ha scelto come riferimenti ufficiali: culti
idolatrici che dovrebbero dare forma a quella devozione che, anche per le tribu del nord, continua a
restare in continuita con 1’identita del popolo impegnato in un rapporto di alleanza con il Signore,
ma in una situazione molto controversa, sfilacciata dove 1’idolatria serpeggia non solo nei dati di
ordine cultuale, rituale, cerimoniale, ma anche per quanto riguarda situazioni di coscienza.

Il regno meridionale ¢ rivolto a Gerusalemme, I’unico tempio monumentale costruito da Salomone
che rimane grande sacramento di alleanza fra Dio e il suo popolo. Rimane la dinastia di Davide e
questo non significa che 1 personaggi che siedono sul trono del regno di Giuda siano esemplari,
tutt’altro: si moltiplicano le contraddizioni e, come adesso leggeremo nel libro di Michea, la
situazione generale ¢ estremamente precaria. Michea ¢ un uomo del popolo. Non ¢ un aristocratico
come Isaia e non ¢ nemmeno qualificato perché appartenente alla discendenza sacerdotale; ¢ un
uomo comune, ma sincero, acuto, lucido e irrompe dando forma a un groviglio di sentimenti che
ribollono nell’anima.

Ottavo secolo a.C.: un grande fenomeno sta sullo sfondo. La scena politica internazionale ¢
caratterizzata in modo drammatico dall’espansione dell’impero assiro, la grande potenza dell’epoca,
in fase di crescita: ¢ una potenza stritolante, micidiale. Occupa, provoca dissesti tali nelle

1



popolazioni sconfitte per cui ¢ impossibile la rivincita; usa sistematicamente 1’arma della
deportazione per impedire alle popolazioni sconfitte di riprendersi e attivarsi in vista di una
possibile rivincita a breve termine; ci vogliono generazioni e generazioni perché una popolazione
deportata abbia modo di recuperare il filo conduttore della propria storia. L’ impero assiro, in fase di
espansione, impone nuovi equilibri e tributi onerosissimi alle popolazioni che man mano entrano
nel vortice di questa tensione espansiva. Dopo la meta dell’VIII secolo, impone un tributo al regno
di Aram (che oggi corrisponde piu o meno alla Siria) che non ¢ in grado di pagare per cui questo
regno sparisce; il regno di Israele viene privato di tutte le regioni settentrionali, nel 732; nel 721
a.C. il regno di Israele sparisce; Samaria ¢ conquistata e distrutta, la popolazione deportata.

E una storia cresciuta e maturata nel corso dei secoli che viene triturata in questa macina infernale
che I’impero assiro ¢ in grado di mettere in movimento. Molti profughi rientrano, premono, cercano
di trovare accoglienza nelle regioni meridionali portando con sé materiale, documenti, tradizioni e il
regno di Giuda sopravvive in un contesto piuttosto ambiguo. Si allea nel 734 a.C. con I’impero
assiro, ma questo significa comunque accettare una condizione di vassallaggio, pagare tributi,
cosicche il crollo ¢ rinviato di qualche anno, ma inevitabile. Alla fine del secolo, il regno di Giuda ¢
invaso, rimane soltanto Gerusalemme, 721 a.C. Un episodio che poi segna un’epoca, una tappa
fondamentale nella maturazione della coscienza del popolo di Dio perché nell’anno 701 il regno di
Giuda ¢ completamente occupato ¢ Gerusalemme assediata, ma non viene conquistata. L’esercito
assiro si ritira: un episodio che lascio una traccia indelebile nella coscienza dei contemporanei e le
generazioni successive custodiranno la certezza incrollabile che Gerusalemme, per quanto potra
essere assediata, non sara mai conquistata.

E’ vero poi che I’impero assiro entra in un processo di decadenza; nel corso del VII secolo, un’altra
potenza viene intravista, emerge, si impone — il regno neo-babilonese — e sara proprio
Nabucodonosor, re di Babilonia, che assediera e distruggera Gerusalemme; ma bisogna aspettare
I’anno 597 e poi il 586 a.C.

Michea vive nell’VIII secolo, tempo del re Ezechia, re di Giuda, 726 a.C a seguire. Dal regno di
Giuda lo sguardo ¢ proiettato su tutto quello che sta avvenendo nel contesto che, dal punto di vista
istituzionale, fa riferimento a un altro regno — regno di Israele — ma in realta sono tribu che fan parte
di un’unica storia, di un’unica identita, di un’unica alleanza: ¢ il regno di Israele che ¢ venuto meno
e il regno di Giuda non si trova in una situazione migliore; i dati storici sono macroscopici:
testimonianze di un disastro irreparabile in corso. Ma quello che Michea coglie, come dato decisivo
in tutto questo contesto, ¢ la venuta del Signore. Non “viene” il re d’Assiria, non “viene” chissa
quale calamita: questa ¢ la ridondanza, il rigurgito anche tempestoso, travolgente, catastrofico, ma ¢
il rigurgito dovuto al fatto che il Signore avanza. Il Signore ha preso I’iniziativa perché Lui, il
Signore, ha qualcosa da dire a noi che siamo il popolo dell’alleanza e, attraverso noi, al mondo. A
noi, perché in realta ¢ la nostra storia che ¢ inquinata, ¢ la nostra risposta che ¢ deficitaria, ¢ la
nostra relazione con Lui che ¢ gia squalificata e non solo perché quelli del nord sono ormai
naufragati in un abisso infernale, ma perché questa ¢ la condizione nostra che pure siamo
sopravvissuti € potremmo in qualche modo ritenerci meritevoli di chissa quali gratificazioni.

I primi cinque capitoli sono da attribuire a questo profeta di nome Michea, mentre il seguito
(cap. 6 e 7) sono invece testimonianza di un altro profeta — anonimo (deutero-Michea) — che é
vissuto qualche tempo prima nel regno del nord.

Dio irrompe sulla scena del mondo

Cap. 1, vv. 1-4: “Parola del Signore, rivolta a Michea di Moreset, al tempo di lotam, di Acaz e di
Ezechia, re di Giuda. Visione che egli ebbe riguardo a Samaria (Samaria ¢ la capitale del regno del
nord, regno di Israele) e a Gerusalemme”. 1 versetti da 2 a 16, la pagina introduttiva di questo libro,
sono il motivo ispiratore di tutta la predicazione profetica di Michea. Predicazione significa aver a
che fare con un pover’uomo di questo mondo che si ¢ reso conto di essere interpellato, chiamato,
coinvolto in una relazione con la parola del Signore; ¢ chiamato ad ascoltare perché il Signore ha

2



qualcosa da dire, avanza, e questo ribollimento della coscienza diventa testimonianza. E’ I’ascolto
della Parola che fa di un pover’'uomo come Michea un profeta, non il gusto di gridare o 1’eloquenza
del linguaggio o la sapienza dell’insegnamento. Il profeta pud anche essere un uomo muto: ¢ profeta
in quanto ascoltatore della Parola.

“Udite, popoli tutti! (viene convocato, in uno scenario cosmico, il coro universale dei popoli; quello
che sta avvenendo ha una rilevanza di portata ecumenica)

Fa attenzione, o terra,

con quanto contieni! (sono convocati tutti ma anche messi sull’attenti: zitti!)

11 Signore Dio sia testimone contro di voi,

il Signore dal suo santo tempio (siamo tutti coinvolti in un’avventura grandiosa che ci impone un
discernimento radicale).

Poiché ecco, il Signore esce dalla sua dimora (¢ Lui che si presenta in qualita di contestatore, che
prende ’iniziativa, che irrompe sulla scena)

e scende e cammina

sulle alture del paese (¢ un’immagine maestosa);

si sciolgono i monti sotto di lui

e le valli si squarciano

come cera davanti al fuoco,

come acque versate su un pendio”. Questa sua solennita, per altri versi agilissima, si muove dando
forma ad un’armonia leggera; ripercussioni che vengono registrate negli effetti di ordine naturale:
I’immagine di un vulcano in eruzione, un terremoto, una frana, 1’alluvione; tutte immagini che
servono ad illustrare la comparsa del Signore. Viene Lui.

L’infedelta di Samaria, ma anche di Gerusalemme

Vv. 5-7: “Tutto cio per l'infedelta di Giacobbe (il Signore viene perché ha motivo di contestare
Giacobbe. Giacobbe ¢ Israele, termine che ancora puo servire a precisare quella porzione del popolo
che raccoglie le tribu del nord; ma Giacobbe ¢ anche un nome che serve ad indicare la totalita delle
tribu. Michea parla di Israele nel senso specifico di quel regno settentrionale che proprio in quegli
anni sta scomparendo e nel senso piu ampio che serve a identificare il popolo intero e ci tiene a
rimarcare che quanto avviene alle tribu del nord coinvolge anche la tribu di Giuda, il regno di
Giuda, questa porzione meridionale del popolo che sembra essere rimasta intatta, indenne) e per i
peccati della casa di Israele.

Qual e l'infedelta di Giacobbe?

Non e forse Samaria (Samaria ¢ la capitale e viene indicata come il centro della profanazione
idolatrica)?

Qual é il peccato di Giuda?

Non e forse Gerusalemme? Gerusalemme ¢ la capitale del regno di Giuda e vedete che quel che
capita a Samaria riguarda anche Gerusalemme, quel che capita alle tribu del nord riguarda anche la
tribu di Giuda: la storia del nostro popolo viene visitata con tanta energia e con tanta precisione dal
Signore, che ¢ uscito dalla sua dimora. Tutta la predicazione di Michea ¢ determinata da questa
esperienza radicale di questa presenza che avanza, che incombe, che si afferma come protagonista
della storia e, dunque, ¢ un’esperienza radicalmente contemplativa che mette lui stesso in questione
in prima persona in quanto attento interlocutore di questa presenza che afferma la propria
inesauribile volonta di orientare la storia di un popolo, la storia umana verso quella pienezza che
Egli ha annunciato fin dall’inizio: ¢ il Dio vivente che si ¢ manifestato mediante le sue promesse e,
in rapporto a questa sua iniziativa originaria, ¢ fedele, coerente, inesauribilmente puntuale.
L’infedelta di Giacobbe appare in tutta la sua macroscopica gravitd, ma questo dobbiamo
constatarlo anche a riguardo di Giuda.

“Ridurro Samaria a un mucchio di rovine in un campo,

a un luogo per piantarvi la vigna.



Rotolero le sue pietre nella valle,

scopriro le sue fondamenta.

Tutte le sue statue saranno frantumate (un richiamo esplicito all’idolatria. L’idolatria non ¢ soltanto
devozione rivolta a certe figure artificialmente costruite, ma significa tutto un rigurgito della
coscienza umana che vuole trovare in se stessa il principio della propria affermazione nella vita, del
proprio successo nel mondo, della propria capacita di gestire e dominare le cose: 1’iniziativa umana
che si afferma come protagonista. Qui & I'urto radicale tra la presenza viva del Signore, che
rivendica quello che ¢ Suo, e il ripiegamento sistematico, puntiglioso, prepotente dell’iniziativa
umana, che pretende di affermarsi come detentrice di un valore assoluto, magari accompagnando
questa affermazione con devozioni, con una sentimentale effusione di religiosita anche molto
calorosa ¢ molto diffusa)

tutti i suoi doni andranno bruciati,

di tutti i suoi idoli faro scempio

perche messi insieme a prezzo di prostituzione

e in prezzo di prostituzione torneranno”. L’idolatria ¢ un grande fenomeno di prostituzione; ¢ la
pretesa umana (ne parlavamo leggendo il libro della Sapienza) di affermarsi come abilitata a
dominare il mondo, e tutto viene ridotto a oggetti di cui gli uomini possono avvalersi a loro
piacimento; anche le persone umane sono oggetti. In realta 1’idolatria ¢ un macroscopico fenomeno
di infernale riduzione di se stessi alla misura delle cose, € ’autocondanna all’inferno della nostra
coscienza umana.

Samaria precipita nel vortice di questa idolatria, che le ¢ diventata connaturale e che coinvolge il
vissuto, I’organizzazione civile, I’impianto sociale, il governo, la politica internazionale: quel che
conta ¢ riuscire a trovare il meccanismo che consenta di schierarsi dalla parte del potere e si diventa
“divini” nel momento in cui si ¢ in grado di individuare il principio del potere e di esercitarlo.
Bisogna trovare quell’aggancio, quell’ingranaggio, quel meccanismo che consenta questa capacita
di strumentalizzare il potere a vantaggio della propria iniziativa umana.

Lamento sulle citta del regno di Giuda

Vv. 8-16: “Percio faro lamenti e gridero (¢ Michea a cuore aperto; c¢’¢ in lui un dolore acuto,
straziante che non trova consolazione)

me ne andro scalzo e nudo,

mandero ululati come gli sciacalli,

urli lamentosi come gli struzzi,

perché la sua piaga e incurabile

ed e giunta fino a Giuda (Giuda ¢ infetta come Samaria, “noi siamo come loro”),

si estende fino alle soglie del mio popolo,

fino a Gerusalemme”. Che dolore! Un pericolo che incombe come una piaga che si sta estendendo,
una minaccia che ormai tocca Gerusalemme, la capitale del regno di Giuda, la sede della dinastia
davidica, la sede del tempio.

Michea vive in una campagna e grida, come adesso qui ha dichiarato, e il suo lamento si sviluppa
fino al v. 16 in una serie di echi che raccolgono la partecipazione di una serie di cittad. Vengono
elencati un po’ di nomi, in gran parte sconosciuti: sono dodici citta del territorio di Giuda (per dire
tutte). Questo suo lamento, questo suo “ululare come gli sciacalli”, riecheggia uno strazio che forse
rimane silenzioso, privo di linguaggio, nascosto, custodito negli animi ancora grezzi di tanti suoi
contemporanei; ma lui non ha dubbi: noi siamo coinvolti in un’avventura dolorosissima.
Nell’elenco delle dodici citta di Giuda che partecipano a questo lamento corale, 1’attenzione poi si
rivolge puntualmente a Gerusalemme: “Non [l'annunziate in Gat,

non piangete in Acri,

a Bet-le-Afra avvoltolatevi nella polvere.

Emigra, popolazione di Safir,



nuda, nella vergogna,

non e uscita la popolazione di Zaanan.

In lutto é Bet-Esel;

egli vi ha tolto la sua difesa.

Si attendeva il benessere

la popolazione di Marot,

invece e scesa la sciagura

da parte del Signore

fino alle porte di Gerusalemme.

Attacca i destrieri al carro,

o abitante di Lachis!

Essa fu l'inizio del peccato

per la figlia di Sion,

poiche in te sono state trovate

le infedelta d'Israele.

Percio sarai data in dote a Moréset-Gat,

le case di Aczib saranno una delusione

per ire d'Israele (altro che difesa, altro che garanzia).

Ti faro ancora giungere un conquistatore,

o abitante di Maresa,

egli giungera fino a Adullam,

gloria d'Israele.

Tagliati i capelli, rasati la testa

per via dei tuoi figli, tue delizie;

renditi calva come un avvoltoio,

perche vanno in esilio

lontano da te”. Questa ¢ Gerusalemme. Questo riguarda le tribu del nord che sono deportate?
Questo, per Michea, ¢ uno scorcio che si apre nella storia contemporanea per intravedere la
prospettiva in cui si inserisce anche la vicenda del regno meridionale: questo riguarda noi.

Dal v. 1 del cap. 2 fino a tutto il cap. 3 una sequenza di oracoli che ci illustrano 1 motivi di questo
intervento cosi clamoroso, irruento, travolgente per il popolo di Dio. Per Michea la notizia non
consiste nel fatto che I’impero assiro ¢ in espansione, ma nel fatto che il Signore ¢ uscito dalla sua
dimora: viene Lui, la nostra storia ¢ visitata da Lui, noi siamo alle prese con Lui. Questo ¢
determinante nel caso di Michea, ma ¢ determinante nella testimonianza dei profeti: noi siamo alle
prese con Lui e non ¢ un’entita astratta, teorica, evanescente; ¢ il protagonista della nostra storia.

Cap. 2-3: sei oracoli. Due terne messe in parallelo. Motivi di questa accusa, di questa contestazione
cosi aspra che il Signore manifesta nei confronti dei suo popolo.

Contro gli avidi e i prepotenti

Cap. 2, vv. 1-5, primo oracolo: “Guai a coloro che meditano l'iniquita

e tramano il male sui loro giacigli;

alla luce dell'alba lo compiono,

perche in mano loro e il potere (vedete come ¢ rapido il passaggio dal progetto malvagio
all’efficacia della sua attuazione)

Sono avidi di campi e li usurpano (la contestazione ¢ rivolta alla sfacciataggine della prepotenza,
compiuta in piena luce, che si manifesta nei soprusi che 1 prepotenti di turno si permettono nei
confronti di coloro che sono in condizioni di debolezza e sovvertono cosi tutto I’ordine antico
perché la terra ¢ stata distribuita fin dal tempo dell’ingresso nella terra promessa. Ricordate quando
Giosu¢ distribui la terra tribu per tribu, poi, all’interno, clan per clan, famiglia per famiglia; adesso

5



quell’ordine che tutto rimanda all’iniziativa di Dio, tutto interpreta come dono Suo, eredita ricevuta
da Lui, ¢ tragicamente, spudoratamente sovvertito),

di case, e se le prendono.

Cosi opprimono ['uvomo e la sua casa,

il proprietario e la sua eredita (nell’espressione “sono avidi” ¢ usato il verbo che compare nel
decimo comandamento: “non desiderare”; qui € proprio il desiderio che ¢ elaborato, coltivato,
esasperato e diventa motivo portante e garanzia auto-giustificatrice di comportamenti cosi ingiusti e
prepotenti. 11 desiderio, 1’avidita diventano il titolo di merito per sopraffare la debolezza altrui).
Percio cosi dice il Signore:

«Ecco, io medito contro questa genia

una sciagura da cui non potran sottrarre il collo

e non andranno piu a testa alta,

perche sara quello tempo di calamita.

In quel tempo

si comporra su di voi un proverbio

e si cantera una lamentazione. «E' finita!»,

e si dira: «Siamo del tutto rovinati!

Ad altri egli passa l'eredita del mio popolo;

- Ah, come mi é stata sottratta! -

al nemico egli spartisce i nostri campiy.

Percio non ci sara nessuno

che tiri la corda per te,

per il sorteggio nell'adunanza del Signore”. Michea non se la prende con i cosiddetti nemici; ci
saranno quelli che diranno: “mi ¢ stata sottratta la mia eredita” ma non c¢’¢ niente da fare, dice
Michea. Siamo alle prese con gentaglia che merita solo di essere messa al giogo. Questi prepotenti
di adesso non sono altro che ridicoli personaggi che meritano gli sberleffi e poi non c’¢ prospettiva
di avvenire: “non ci sara nessuno che tiri la corda per te”, che giochi a tuo favore in una futura
redistribuzione della terra.

Contrasto con gli avversari

Vv. 6-11, secondo oracolo. Facciamo conoscenza con i falsi profeti e ne parleremo ancora perché
Michea ¢ particolarmente impegnato sul fronte del conflitto sulla falsa profezia che vorrebbe in tutti
1 modi tranquillizzare gli animi e, anzi, trovare, negli eventi che si stanno svolgendo, i segni di una
benedizione confermata: “dobbiamo essere contenti cosi”. Questa interpretazione gratificante,
consolatrice, in qualche modo addirittura beatificante, per Michea ¢ uno sbrodolamento. Dice: “Non
profetizzate!”. E’ usato il verbo “nataf”’, un modo di parlare che in realtd non dice niente, sono
sbrodolamenti inconcludenti. Uno scontro diretto: “«Nomn profetizzate!y - «Ma devono
profetizzarey.

«Non profetizzate riguardo a queste cose!»

- «Ma non si terra lontano l'obbrobrio»” (sono proprio i falsi profeti che ritengono di essere in
dovere di tenere lontano 1’obbrobrio quando Michea sta dicendo ‘“guardate che 1’obbrobrio ci
invade”).

V. 7 sui falsi profeti che pongono domande retoriche perché sono loro che si ritengono in dovere di
tenere lontano 1’obbrobrio (occorre cambiare la traduzione): “E’ forse maledetta la casa di
Giacobbe (sarebbe come dire che 1’antica benedizione rivolta da Dio ai patriarchi, la promessa
originaria ¢ stata rinnegata. Non ¢ possibile? Domanda retorica)?

E' forse stanca la pazienza del Signore,

o questo e il suo modo di agire (domande retoriche)?

Non sono forse benefiche le sue parole



per chi cammina con rettitudine?”. 11 Signore ¢ generoso con gli innocenti che sarebbe come dire
“noi siamo in una situazione di innocenza”. Questi falsi profeti vantano il diritto che spetta al
popolo, a questa porzione di popolo che ¢ sopravvissuta e che sta riemergendo come garanzia di
stabilita per I’avvenire, vantano un titolo di innocenza. Domande retoriche: ¢ certo che il Signore
con gli innocenti non puo essere rigido, intransigente e severo.

Vv. 8-9. Nel libretto di Michea ¢ molto importante cogliere tutto il dibattito che ¢ in atto, ma ¢ un
dibattito interiore perché questa falsa profezia ritorna, rigurgita, riemerge sempre come una
componente del nostro discernimento. E Michea che parla: “Ma voi come nemici

insorgete contro il mio popolo (questa innocenza che date per scontata non ¢’¢).

Da chi e senza mantello

esigete una veste (altro che innocenza; rapacita. Qui sono in questione i profughi, provenienti dal
regno di Israele, che inermi stanno chiedendo asilo)

dai passanti tranquilli,

un bottino di guerra.

Cacciate le donne del mio popolo

fuori dalla casa delle loro delizie,

e togliete ai loro bambini il mio onore per sempre (vedove e orfani trattati senza alcun riguardo).

V. 10: Su, andatevene,

perche questo non ¢ piu luogo di riposo (Michea fa eco alla reazione indispettita di coloro che
dicono “non se ne puo piu con tutti questi profughi’)

Per una inezia esigete un pegno insopportabile” (lo fate pagare. Pensate di essere innocenti “il
guaio ¢ loro, noi non c’entriamo e ci riteniamo meritevoli di una benedizione confermata quando i
fatti dimostrano esattamente 1’opposto”).

Nel v. 11 Michea registra anche quella che spesso e volentieri ¢ [’approvazione popolare,
generalizzata nei confronti dei falsi profeti: “Se uno che insegue il vento

e spaccia menzogne dicesse:

«Ti profetizzo in virtu del vino e di bevanda inebriantey,

questo sarebbe un profeta

per questo popolo”. 1l popolo ¢ contento — dice Michea — quando ha a che fare con uomini che
sanno brindare, ma ¢ gente che poi insegue il vento, non acchiappa niente; ed ¢ contento perché
pensa di aver trovato il profeta di cui aveva bisogno.

Promessa di salvezza

Vv. 12-13, terzo oracolo. Michea sta denunciando di nuovo I’illusione della falsa profezia: “Certo
ti radunero tutto, o Giacobbe,

certo ti raccogliero, resto di Israele.

Li mettero insieme come pecore in un sicuro recinto,

come una mandria in mezzo al pascolo,

dove muggisca lontano dagli uomini (una situazione garantita, inattaccabile).

Chi ha aperto la breccia li precedera;

forzeranno e varcheranno la porta

e usciranno per essa;

marcera il loro re innanzi a loro

e il Signore sara alla loro testa”. 11 gregge e il pastore — immagini che tornano anche altrove, anche
nel vangelo secondo Giovanni — come garanzia di stabilita inattaccabile.

Contro gli uomini di potere

Cap. 3, v. 1-4, quarto oracolo: “/o dissi (ricordate il discorso della Montagna: Gesu, a piu riprese,
“ma io vi dico”, “fu detto, ma io vi dico”): «Ascoltate, capi di Giacobbe (Michea avverte



urgentissimo il bisogno di controbattere le illusioni dei falsi profeti), voi governanti della casa
d'Israele:

Non spetta forse a voi conoscere la giustizia (c’¢ di mezzo il pervertimento del diritto che poi ¢
I’equilibrio di tutta la relazione di alleanza tra il Signore e il suo popolo)?

Nemici del bene e amanti del male,

voi strappate loro la pelle di dosso

e la carne dalle ossa» (una violenza scatenata che viene imputata ai governanti, ai responsabili.
Michea si rivolge direttamente alle persone di riferimento, che hanno specifiche competenze di
ordine civile e qui, proprio, la squallida gestione del potere in nome della propria posizione
burocratica).

Divorano la carne del mio popolo

e gli strappano la pelle di dosso,

ne rompono le ossa e lo fanno a pezzi

come carne in una pentola, come lesso in una caldaia.

Allora grideranno al Signore,

ma egli non rispondera (in rapporto a questa violenza scatenata che peraltro segue le forme
dell’assolutismo istituzionale per cui abbiamo a che fare con un dissesto che ¢ proprio intrinseco
alle strutture della nostra vita civile);

nascondera loro la faccia, in quel tempo,

perche hanno compiuto cattive azioni’.

Contro i falsi profeti

Vv. 5-8, quinto oracolo: “Cosi dice il Signore

contro i profeti che fanno traviare il mio popolo (i falsi profeti che usano la bocca per traviare;
quella bocca che dovrebbe servire per comunicare, per produrre un messaggio ¢ bocca che serve per
sbranare: sono i divoratori),

che annunziano la pace

se hanno qualcosa tra i denti da mordere,

ma a chi non mette loro niente in bocca

dichiarano la guerra.

Quindi per voi sara notte

invece di visioni,

tenebre per voi invece di responsi.

1l sole tramontera su questi profeti

e oscuro si fara il giorno su di essi.

1 veggenti saranno ricoperti di vergogna

e gli indovini arrossiranno,

si copriranno tutti il labbro,

perche non hanno risposta da Dio” (vedete questa descrizione dei veggenti che non vedono niente
perché sono al buio; sono intrappolati dentro 1’esperienza di una vergogna disgustosa).

Mentre io son pieno di forza (€ un momento di forte testimonianza in prima persona) con lo spirito
del Signore,

di giustizia e di coraggio,

per annunziare a Giacobbe le sue colpe,

a Israele il suo peccato”.

Contro i capi che curano solo i loro interessi

Vv. 9-12, un sesto oracolo: “Udite questo, dunque,

capi della casa di Giacobbe (adesso sono interpellate tutte le classi dirigenti che hanno rinunciato
alle proprie responsabilita),

governanti della casa d'Israele,



che aborrite la giustizia e storcete quanto é retto,

che costruite Sion sul sangue (sono in atto lavori pubblici trasformati in una fonte di lucro per
promuovere 1’interesse privato)

e Gerusalemme con il sopruso,

i suoi capi giudicano in vista dei regali,

i suoi sacerdoti insegnano per lucro,

i suoi profeti danno oracoli per denaro (re, sacerdoti, profeti le categorie di riferimento dove la
concordia ¢ trasversale: le categorie, cosi diversificate, sono coerenti nel perseguire 1’utile privato
delle singole categorie e di ciascuno).

Osano appoggiarsi al Signore dicendo:

«Non é forse il Signore in mezzo a noi?

Non ci cogliera alcun male»”. La presenza di Dio ¢ incompatibile con quella disgrazia che ¢
capitata ad altri, ma che non puo capitare a noi. E Michea:

“Percio, per causa vostra,

Sion sara arata come un campo

e Gerusalemme diverra un mucchio di rovine,

il monte del tempio un'altura selvosa”. Quello che viene considerato come il sacramento garanzia
dell’appartenenza al Signore ¢ un sacramento ribaltato, capovolto, ¢ un sacramento che sta a
testimoniare che la presenza di Dio ¢ incompatibile con I’ingiustizia nostra: questa ¢
I’incompatibilita reale.

Ora diamo uno sguardo ai capitoli 4 e 5. Dopo gli oracoli che illustravano il motivo di quella
contestazione, adesso una serie di oracoli che illustrano il superamento di quella contestazione:
Michea guarda oltre il dramma in atto che, come ha dichiarato, non si potra evitare. E questo
superamento della contestazione, questo sguardo che va oltre il passaggio attraverso il dramma in
corso che gia ha travolto le tribu del nord e che incombe sul regno di Giuda, viene qui espresso in
forma dialogica, piu esattamente di disputa. Leggiamo una serie di brani che contengono gli
elementi essenziali di dispute tra i falsi profeti e Michea; Michea e i falsi profeti. Per leggere il testo
occorre ricorrere all’aiuto di qualche tecnico; ma il senso non ¢ incomprensibile, né riservato agli
specialisti.

1l regno di Dio é universale: un unico Dio per un’unica storia

Cap. 4, vv.1-5. Primo brano. Michea dice la sua, fino al v. 4; poi i falsi profeti:

“Alla fine dei giorni

il monte del tempio del Signore (I’oracolo che leggiamo qui ¢ presente anche nel libro di Isaia, nel
cap. 2)

restera saldo sulla cima dei monti

e s'innalzera sopra i colli

e affluiranno ad esso i popoli (I’afflusso di una processione che convoglia la moltitudine umana
verso Gerusalemme);

verranno molte genti e diranno:

«Venite, saliamo al monte del Signore

e al tempio del Dio di Giacobbe;

egli ci indichera le sue vie

e noi cammineremo Sui SUoi sentieriy,

poiche da Sion uscira la legge

e da Gerusalemme la parola del Signore.

Egli sara arbitro tra molti popoli

e pronunziera sentenza fra numerose nazioni,

dalle loro spade forgeranno vomeri,

dalle loro lame, falci.



Nessuna nazione alzera la spada contro un'altra nazione

e non impareranno piu l'arte della guerra.

Siederanno ognuno tranquillo sotto la vite

e sotto il fico

e piu nessuno li spaventera,

poicheé la bocca del Signore degli eserciti ha parlato!”. La forza attrattiva della Parola che da
Gerusalemme esercita il suo influsso sulla storia umana: tutti i popoli della terra partecipano a
questa unica grande avventura, che giunge a porre fine alle guerre e quindi a questa riconciliazione
con la vita — in una forma cosi semplice e pacifica ma anche cosi intensa, affettuosa, pregnante — di
tutte quelle energie di comunione che verranno trasmesse ad altri ancora, nella prospettiva di una
ricomposizione ecumenica della storia degli uomini.

V. 5, i falsi profeti: “Tutti gli altri popoli

camminino pure ognuno nel nome del suo dio,

noi cammineremo nel nome del Signore Dio nostro,

in eterno, sempre”. Un’affermazione esclusivista: “noi abbiamo il nostro dio, gli altri popoli se la
vedano con il loro”. E’ come se Michea desse voce a tanti dibattiti che avvengono nei nostri
ambienti e nell’animo nostro: “tutti gli altri popoli camminino pure, facciano quello che vogliono, a
casa loro, nella loro storia”, come se le storie fossero diverse. “E’ un’unica storia — dice Michea —
un’unica famiglia, un’unica moltitudine umana, unico ¢ il Signore. Noi camminiamo nel nome del
Signore Dio nostro, in eterno; ma chi ¢ questo Signore, Dio nostro, se non ¢ 1’unico Signore
protagonista di un’unica storia che raccoglie in sé la partecipazione di tutte le creature nel tempo e
nello spazio?”.

1l gregge disperso sara radunato

Vv. 6-8. Michea parla nei vv. 6-7, poi i falsi profeti.

“«In quel giorno - dice il Signore - (Michea guarda sempre avanti)

radunero gli zoppi,

raccogliero gli sbandati (Michea ha detto: ¢ inevitabile il disastro, Gerusalemme sara ridotta in
macerie, come gia capitato a Samaria e gli esuli ritornano, gente invalida, malconcia, derelitta)

e coloro che ho trattato duramente.

Degli zoppi io faro un resto,

degli shandati una nazione forte.

E il Signore regnera su di loro

sul monte Sion,

da allora e per sempre (la regalita del Signore si manifestera attraverso la presenza di questa
comunita di gente derelitta dove I’identita, che conserva e che prolunga al di 1a di tutti 1 fallimenti
nella storia umana la presenza del popolo di Dio, ¢ riconosciuta a coloro che proprio in quanto
debolissimi, sono divenuti sacramento della regalita del Signore).

V. 8 (falsi profeti): “E a te, Torre del gregge,

colle della figlia di Sion, a te verra,

ritornera a te la sovranita di prima,

il regno della figlia di Gerusalemmey». 1 falsi profeti si rivolgono a Gerusalemme con il titolo di
“Torre del gregge” per dire che Gerusalemme ¢ restaurata in quanto capitale, sede del potere che
viene esercitato con la stessa perentoria presunzione di prima; tutta un’altra cosa.

Attraverso la prova, la vera liberazione

Vv. 9-10: V. 9 (falsi profeti): “Ora perché gridi cosi forte? (i falsi profeti non capiscono perché
Gerusalemme si lamenti) Non c'e forse nelle tue mura alcun re?
1 tuoi consiglieri sono forse periti,

10



perche ti prendono i dolori come di partoriente?”. Secondo i falsi profeti Gerusalemme non ha
motivo per rammaricarsi perché ¢ la sede di una dinastia regale, la corte funziona e 1 consiglieri
stanno al loro posto.

V. 10, Michea: “Spasima e gemi, figlia di Sion, come una partoriente,

perche presto uscirai dalla citta

e dimorerai per la campagna

e andrai fino a Babilonia (questa ¢ un’aggiunta del redattore, perché al tempo di Michea Babilonia
¢ ancora fuori del contesto).

La sarai liberata,

la il Signore ti riscattera

dalla mano dei tuoi nemici”. L’esilio ¢ inevitabile — per questo il lamento di Gerusalemme — ma ¢
proprio I’esilio che, con tutto lo strazio, il turbamento delle coscienze, il disordine della vita
pubblica che comportera, diventera strada di redenzione, strada aperta, strada di liberazione. I falsi
profeti annunciano un messaggio per cui ¢ inutile lamentarsi, non ¢ il caso di preoccuparsi, non c’¢
niente da temere. Invece Michea dice “lamentiamoci con tutta la passione perché qui si tratta non di
illudere la gente affermando che ce la facciamo; non ce la faremo affatto e proprio quel dramma a
cui non potremo sottrarci diventera via di redenzione: “la il Signore ti riscattera

dalla mano dei tuoi nemici”.

L’ottimismo sterile dei falsi profeti

Vv. 11-14: i falsi profeti fino al v. 13, ancora una visione ottimistica. E’ un’interpretazione un po’
banale perché Michea non ¢ un pessimista. E’ un contemplativo che ¢ buttato nel crogiolo della
storia del suo popolo — che ¢ la storia sua e dell’umanitd — con un’inesauribile, totale confidenza
non nell’iniziativa umana che pud vantare qualche residuo di presentabilita squallidissima, ma
nell’iniziativa fedele del Signore, nella coerenza della sua Parola; e 1a dove il Signore viene e ci
contesta noi possiamo fidarci solo di Lui. In Lui, contestati, ridotti a una schiera di zoppi, sciancati,
derelitti, troveremo la conferma della vocazione che ci chiama alla pienezza della vita non per una
prerogativa privata, ma per un disegno di salvezza che riguarda la storia dell’umanita intera.

“Ora si sono adunate contro di te

molte nazioni

che dicono: «Sia profanata

e godano i nostri occhi

alla vista di Sion».

Ma esse non conoscono

i pensieri del Signore

e non comprendono il suo consiglio,

poiche le ha radunate

come covoni sull'aia.

Alzati e trebbia, figlia di Sion,

perche rendero di ferro il tuo corno

e di bronzo le tue unghie

e tu stritolerai molti popoli:

consacrerai al Signore i loro guadagni

e le loro ricchezze al padrone di tutta la terra (risolverai tutte le crisi)”.

Michea, v. 14: “Ora fatti incisioni, o figlia dell'orda (qui c’¢ un problema di traduzione: Michea fa
riferimento a una situazione di prova; una prova stritolante, micidiale a cui Gerusalemme, il regno e
la popolazione intera non possono sottrarsi), han posto l'assedio intorno a noi,

con la verga percuotono sulla guancia

11



il giudice d'Israele”. La realta non ¢ che noi siamo in grado di stritolare i nostri avversari, ma che
siamo percossi, colpiti, aggrediti, imprigionati; ma ¢ proprio vero che questo tempo di prova ¢
rivelazione per noi della fedelta con cui il Signore portera a compimento le sue promesse; ¢ la sua
Parola che, attraverso lo strazio di un inevitabile esilio, ci riportera alla pienezza di quel disegno che
corrisponde all’intenzione di Dio per raccogliere in unita la famiglia umana.

Nella piccolezza, la gloria della dinastia di Davide

Cap. 5, Michea fino al v. 3: “E tu, Betlemme di Efrata (Betlemme, nel vangelo secondo Matteo,
quando 1 magi vanno da Erode: “dove nasce il re di Giuda?”” Viene rievocato il valore della dinastia
davidica in rapporto alla umilta degli inizi, Davide) cosi piccola per essere fra i capoluoghi di
Giuda,

da te mi uscira colui

che deve essere il dominatore in Israele;

le sue origini sono dall'antichita,

dai giorni piu remoti.

Percio Dio li mettera in potere altrui

fino a quando colei che deve partorire partorira;

e il resto dei tuoi fratelli ritornera ai figli di Israele (la promessa messianica riguardante il
discendente di Davide ¢ una promessa che non costituisce una garanzia magica, ma si compira in
modo coerente con gli inizi di questa vicenda).

Egli stara la e pascera con la forza del Signore,

con la maesta del nome del Signore suo Dio.

Abiteranno sicuri perché egli allora sara grande

fino agli estremi confini della terra (la grandezza di quel pastore che ha come suo titolo qualificante
la piccolezza che lo ha reso minuscolo fra i suoi fratelli, il “piccolo di casa™)

La diversa visione dei falsi profeti

Vv. 4-5: E tale sara la pace (i falsi profeti, vv.4-5. Cambia proprio il tono):
se Assur entrera nella nostra terra

e mettera il piede sul nostro suolo,

noi schiereremo contro di lui

sette pastori e otto capi di uomini,

che governeranno la terra di Assur con la spada,

il paese di Nimrod con il suo stesso pugnale.

Ci libereranno da Assur,

se entrera nella nostra terra

e mettera piede entro i nostri confini”. Tutto scontato, come se questo fosse il messaggio che ottiene
il consenso della devozione popolare nel compiacimento generalizzato.

1l resto di Israele

Vv. 6-8: Di nuovo Michea, v. 6: “Il resto di Giacobbe (ecco come Michea vede cio che restera di
Israele, dopo tutto quello che si prospetta e a cui sara impossibile sfuggire) sara, in mezzo a molti
popoli,

come rugiada mandata dal Signore

e come pioggia che cade sull'erba,

che non attende nulla dall'vomo

e nulla spera dai figli dell'uomo (il dono di Dio: quelli che sono passati attraverso I’esilio, quelli che
gia sono stati deportati provenienti dalle regioni settentrionali, quello che succedera ancora per il

12



futuro; la presenza di questo residuo che passera attraverso il crogiolo dell’esilio ¢ una presenza
benefica, dolcissima, consolatrice).

V 7: Allora il resto di Giacobbe sara,

in mezzo a popoli numerosi,

come un leone tra le belve della foresta,

come un leoncello tra greggi di pecore,

il quale, se entra, calpesta e sbrana

e non c'e scampo”. Vedete come 1 falsi profeti danno questa immagine radicalmente contrapposta a
quella precedente: il futuro della nostra storia dipende dalla violenza con cui il “leone” sapra
dominare la scena, la prepotenza preventiva, urgente, indiscriminata per cui non ci deve essere
scampo per nessuno. E i falsi profeti aggiungono un’invocazione,

v. 8: “La tua mano si alzera

contro tutti i tuoi nemici,

e tutti i tuoi avversari

saranno sterminati (un’invocazione che chiede sia approvata questa visione del compito, affidato al
popolo dell’ Alleanza, di esercitare la violenza).

1l vero liberatore é il Signore

Vv. 9-14: “In quel giorno — dice il Signore — (¢ Michea che parla)

distruggero i tuoi cavalli in mezzo a te

e mandero in rovina i tuoi carri (¢’€ una nota ironica in questo messaggio perché tutte quelle
pretese dei abbarbicarsi al potere dell’iniziativa umana saranno spazzate via, senza possibilita di
recupero);

distruggero le citta della tua terra

e demoliro tutte le tue fortezze.

Ti strappero di mano i sortilegi

e non avrai piu indovini (la magia: insieme al potere militare il potere magico, il potere della
comunicazione, dell’imbroglio, della mistificazione. Non per niente Michea ¢ cosi fortemente
determinato nell’opporsi alla falsa profezia, che non ¢ un dato che sta fuori di lui, sta anche dentro
di lui).

Distruggero in mezzo a te

le tue sculture e le tue stele,

ne piu ti prostrerai

davanti a un'opera delle tue mani (in questa prospettiva inevitabile che comporta la disintegrazione
dell’iniziativa umana sbugiardata in tutte le sue espressioni — dalla forza militare, all’illusione della
magia, alla devozione idolatria — finalmente si apre e si illumina la via della liberazione: “estirpero
da te”).

Estirpero da te i tuoi pali sacri,

distruggero i tuoi idoli.

Con ira e furore,

faro vendetta delle genti,

che non hanno voluto obbedire”.

Quella scena che contemplavamo, la teofania monumentale all’inizio di tutto, ¢ espressione di come
sia urgente da parte del Signore I’intenzione di contestarci e conferma da parte Sua la volonta di
liberarci. In questo travaglio inevitabile che si prospetta per noi, un messaggio che vale come
pedagogia per tutte le nazioni della terra: quello che riguarda il popolo dell’Alleanza, dice Michea,
assume un valore esemplare, pedagogico che si illumina come prospettiva di redenzione per tutta la
famiglia umana.

13



	Dio irrompe sulla scena del mondo
	L’infedeltà di Samaria, ma anche di Gerusalemme
	Lamento sulle città del regno di Giuda
	Contro gli avidi e i prepotenti
	Contrasto con gli avversari
	Promessa di salvezza
	Contro gli uomini di potere
	Contro i capi che curano solo i loro interessi
	Il regno di Dio è universale: un unico Dio per un’unica storia
	Il gregge disperso sarà radunato
	Attraverso la prova, la vera liberazione
	L’ottimismo sterile dei falsi profeti
	Nella piccolezza, la gloria della dinastia di Davide
	La diversa visione dei falsi profeti
	Il resto di Israele

