https://combonianum.orq/ FP Italiano 2/2021

Formazione Permanente — italiano - 2/2021

Le vulnerabilita: una prospettiva di dignita umana
Pietro Parolin

Lectio magistralis del card. Pietro Parolin tenuta il 7 novembre 2020 nel quadro del convegno che ha
inaugurato la cattedra Eugenio Corecco presso la Facolta Teologica di Lugano.

L’idea della vulnerabilita umana, come categoria antropologica e tema morale, ha guadagnato
un rilievo centrale nell’ambito della filosofia politica e dell’umanesimo etico degli ultimi decenni.

La narrazione dominante dell’Occidente

In prima battura, si potrebbe dire che questo rilievo ¢ significativamente in contro-tendenza
rispetto alla narrazione dominante della nostra modernita, sino ad oggi orientata piuttosto dai miti
della potenza progressiva dell’'uomo sulle forze della natura, capace di produrre benessere e sicurezza
di livelli sempre piu alti: fino ad immaginare di poter vincere con successo anche le debolezze della
natura, mediante I’invenzione di tecniche capaci di oltrepassarne i limiti e di correggerne i difetti.

L’odierna rivalutazione del tema della vulnerabilita umana — e, come vedremo, dei diversi
livelli di questo concetto, che giustificano 1’'uso di vulnerabilita al plurale — ha incominciato a
provocare un serio ripensamento delle proiezioni prometeiche di quell’ingenua proiezione del mito
del progresso umano.

Non solo. Il nuovo concetto di vulnerabilita umana si va approfondendo anche come appello
morale di rilievo fondamentale, proprio in considerazione della ricaduta esistenziale e sociale negativa
che emerge come effetto del privilegio accordato all’illusione di una potenza illimitata, e
all’irresponsabilita della rimozione del limite umano.

Desidero illustrare i contenuti essenziali di questa maturazione della concezione antropologica
ed etica della vulnerabilita, non facile, ma al tempo stesso inarrestabile, per dare un contributo al
discernimento della reale opportunita che essa offre di mettere a frutto, in questo mutamento d’epoca,
il seme evangelico del riscatto della dignita della persona e dell’appello alla ricomposizione della
comunita umana.

La resistenza dei movimenti ambientalisti

Di fatto, una prima reazione critica alla concezione di una illimitata progressione della potenza
umana di manipolazione della natura, che procede linearmente mediante la selezione dei liberi e forti
che possono imporla, si ¢ prodotta nell’ambito dei movimenti ecologisti/ambientalisti, gia nella
seconda meta del secolo XIX.

Nella sua prima parabola, la sensibilitd e I’interesse della reazione ai tumultuosi effetti
ambientali dello sviluppo industriale e urbanistico sono focalizzati proprio sul rispetto della natura: la
difesa delle bellezze naturali, la protezione delle specie animali minacciate di estinzione, la creazione
di aree sottratte allo sfruttamento produttivo ed edificabile del territorio.

L’interesse di questa sensibilita culturale per la protezione dell’ambiente naturale pud essere
sintetizzato in due elementi. In primo luogo I’emergere di una posizione critica nei confronti della
tendenza a concepire il potere illimitato della manipolazione ambientale da parte della comunita
umana come una semplice funzione strumentale del progresso civile. Il valore delle dimensioni
contemplative, estetiche, spirituali, dell’habitat naturale della vita umana, un tempo prerogativa di
artisti, letterati, élites culturali e tradizioni religiose, si proponeva ora come un tema di sensibilita
generale, orientato a coinvolgere strati sociali pit ampi e ad affermarsi come ethos attivo della
comunita.


https://combonianum.org/

2

Non solo di ethos — ed ¢ il secondo elemento di interesse — ma anche di un’etica pubblica e
generale. La reazione agli eccessi della manipolazione e del degrado ambientale, infatti, non ha
un’intonazione esclusivamente estetica e tanto meno utilitaristica. L’aspetto interessante di questo
nuovo ethos naturalistico (che progressivamente si definira piu correntemente come ambientalistico
ed ecologistico) ¢ proprio il suo profilo etico e umanistico. In altre parole, esso promuove un concetto
di “protezione” della natura che attiene alla responsabilita etica di una civilta coerente con la qualita
umana dell’abitare.

La celebrazione del “Primo congresso internazionale sulla protezione della natura” (Parigi
1923) e la successiva istituzione di un “Bureau International pour la Protection de la Nature”
(Bruxelles 1928) portano in evidenza questo concetto riassuntivo della nuova sensibilita globale per
I’ambiente naturale.

In questa impostazione, dunque, “vulnerabile” — implicitamente — ¢ proprio la natura, intesa
come habitat terreno dell’uomo. Essa ¢ vulnerabile non tanto perché fragile e corruttibile, ma piuttosto
perché suscettibile di essere sfregiata, offesa, umiliata dalla prepotenza dell’azione umana, che le
impongono mortificazioni e stravolgimenti capaci di mettere a rischio e di danneggiare I’esuberanza
estetica e la generosa vitalita delle sue forme creative.

Questo scenario del nuovo concetto etico-ecologico di vulnerabilita — in cui la natura ¢ il
soggetto offeso e I’'uomo il soggetto prevaricatore — ha mantenuto la sua continuita, diventando,
nell’evoluzione di alcune tendenze radicali dell’ecologismo contemporaneo, una fondamentale
ragione di critica della concezione tecnocratica ed economicistica del progresso.

Di piu, questo orientamento critico rappresenta ora, in alcune interpretazioni massimalistiche, la
base di un vero e proprio atto d’accusa dell’antropocentrismo che ha dominato la cultura occidentale:
la manipolazione umana della natura sarebbe ormai talmente pervasiva, aggressiva, distruttiva, da
renderci convinti di essere una specie dannosa per il diritto alla vita delle altre specie e per 1’equilibrio
cosmologico delle forme e delle forze che rendono abitabile il pianeta.

In questo genere di radicalizzazioni, che pure esasperano punti realmente critici del nostro
modello utilitaristico di progresso, sorprende comunque un dato: in certo modo presente sin
dall’inizio della nuova cultura ambientalista contemporanea. La vulnerabilita riconosciuta alla natura
non-umana, come tema umanisticamente degno di responsabilita e di cura, non include lo specifico
riconoscimento della vulnerabilita che ¢ propria dell’essere-umano: ossia, come dimensione
eticamente rilevante per I’analoga individuazione del dovere di protezione della sua dignita personale
e di cura delle modalita relazionali di una convivenza all’altezza di tale dignita.

Limiti della militanza ambientalista

Il movimento ambientalista, non per caso, si ¢ inabissato nei decenni dello sconvolgimento
doloroso e furioso dell’'umana convivenza prodotto dalla seconda guerra mondiale. Battuta d’arresto
comprensibile, certo, in un passaggio drammatico per la convivenza umana su scala internazionale,
segnata dall’utopismo tragico di ideologie in cui prevaleva un disegno di saldatura della potenza
tecnico-economica con il dominio politico-militare delle masse.

Ma anche battuta d’arresto a suo modo sintomatica. La nuova idea ambientalista, in effetti, era
gia rimasta piuttosto defilata anche rispetto ai temi propriamente umanistici del conflitto ideologico
acceso intorno alla riconfigurazione della forma politica imposta dalle nuove dinamiche di
affermazione dell’egemonia capitalistica e dalle istanze di trasformazione dell’assetto economico-
sociale. Del resto, I’idea ambientalista non aveva significativamente intercettato neppure il nesso
evidente delle manipolazioni aggressive del sistema ambientale con le politiche coloniali dello
sfruttamento delle risorse naturali nei paesi extra-europei.

Di fatto, dopo la seconda guerra mondiale, I’orizzonte di interesse internazionale del tema, sara
ripreso esattamente nei termini in cui era stato lasciato. Nel 1948, sotto 1’egida dell’UNESCO, fa la
sua apparizione 1’“Union Internationale pour la Conservation de la Nature”.



3

Mi sono soffermato sulla evocazione di questa “premessa ecologica” dell’apparizione del tema
della responsabilita morale della vulnerabilita, perché mi sembra utile tenere ben presente il fatto che
essa non emerge anzitutto come profilo antropologico della condizione umana, bensi come argomento
di un’etica naturalistica dell’ambiente non-umano.

Questo scarto rimane altamente sintomatico della difficolta, tuttora imponente, di elaborare un
nesso piu radicale — non ultimamente estetico o utilitaristico — fra la cura dell’ambiente naturale e la
tutela della dignita umana che la giustifica.

Laudato si’ e il creato

Il tema ¢ stato posto con esplicita chiarezza — inedita nella tradizione magisteriale —
dall’enciclica di papa Francesco Laudato si. La sua lettura secondo i parametri dell’ecologismo
estetico e utilitaristico, non ¢ soltanto riduttiva: ¢ un vero e proprio fraintendimento. Potremmo dire,
con un pizzico di provocazione, che quell’insegnamento ¢ piuttosto la prosecuzione del magistero
sociale della Chiesa con altri mezzi: mezzi appunto adeguati all’inedito profilo critico raggiunto dal
rapporto fra cura della terra dei viventi e salvezza della dignita dell’essere umano.

La via piu appropriata per la giusta ricomposizione di questo rapporto, che deve dare
propulsivita e motivazione ad una antropologia adeguata, € proprio 1’esercizio di una riflessione meno
arbitraria e piu approfondita sulla dignita dell’appello a prendersi cura della vita creata, che costituisce
la prerogativa unica e preziosa dell’essere umano. Egli soltanto ¢ in grado di cogliere e di raccogliere
questo appello: questa responsabilita ¢ parte integrante della sua dignita. Questo appello — questa
vocazione, secondo le sacre scritture di rivelazione che accogliamo nella nostra fede — ¢ iscritto nella
consegna della terra abitabile e della creatura vivente alla cura dell’'uomo e della donna: anche in
questo, € per questo, creati a “immagine e somiglianza” del Dio creatore.

In questa cornice, appare francamente piuttosto singolare la lettura distorta che viene recentemente
avanzata a riguardo della “signoria” assegnata all’'uomo nei confronti del mondo naturale e delle creature
viventi. Questa “signoria”, infatti, non puo che essere “immagine e somiglianza” di quella del Creatore:
che in mille modi — pensiamo soltanto ai Salmi o al libro della Sapienza — viene celebrata come affezione
provvidente per tutte le creature viventi, anche le piu piccole e trascurate.

Del resto, nel racconto di No¢ che tutti conoscono, anche i non frequentatori della liturgia
cristiana, il gesto simbolico che indica la via della salvezza per la famiglia umana e la terra dei viventi
comprende 1’imbarco delle coppie di tutti gli animali, pulcini e pesciolini compresi. Insomma, il mito
di Prometeo, che una volta fu posto al vertice del calendario secolare dell’ateismo intenzionalmente
umanistico (Marx), ed ora ¢ impugnato come ispiratore di una volonta di potenza che autorizza il
dispotismo distruttivo della specie umana nei confronti della terra dei viventi, proprio non ci
appartiene: né per tabulas, né come ispirazione.

L’essere umano, d’altra parte, ¢ costitutivamente vulnerabile. Lo ¢ in modo specifico, perché
non lo ¢ soltanto biologicamente o psicologicamente: I’essere umano ¢ intellettualmente e moralmente
vulnerabile, ossia nella sua natura piu propria e piu intima. Questa vulnerabilita, naturalmente, si fa
sempre strada attraverso la mortificazione del corpo e della psiche. E tuttavia, essa mostra sempre,
negli esseri umani, i tratti della sua correlazione con il bisogno di un riconoscimento intenzionale e di
un apprezzamento personale che oltrepassano la fragilita e il limite psico-fisico. Riconoscimento e
apprezzamento, infine, che puntano alla certezza di una singolarita umana irrevocabile, inviolabile,
insuperabile: in qualunque costellazione sociale, in qualsiasi contesto naturale.

Questa consapevolezza ¢ forse la parte migliore, al momento, della nuova sensibilita
antropologica che sta maturando in questo pur confuso e contraddittorio cambiamento d’epoca. La
coscienza collettiva del profilo affatto speciale della vulnerabilita costitutiva dell’essere umano — la
sua disposizione ad essere ferito anche nell’anima dalla prevaricazione dell’altro e dall’impotenza
propria — ¢ un tratto nuovo della nostra evoluzione culturale. L’istanza morale del rispetto e della
responsabilita collettiva per 1’'uomo vulnerabile non ¢ una deduzione del tema ecologico, né una
variabile del calcolo economico.



Vulnerabilita e umanesimo civile

La sensibilita per le vittime e la responsabilita dei vulnerabili ¢ obiettivamente destinata ad
illuminare una questione stantis aut cadentis della civilta umana in quanto tale: siamo pronti a
prendere congedo dal nostro delirio di onnipotenza, per riaprire 1’orizzonte di una civilta della
compassione? La compassione che ci ¢ richiesta non ¢ la commiserazione sentimentale della disgrazia
altrui, che ci procura sollievo per lo scampato pericolo, ma una vera e propria passione morale per la
condivisione responsabile e fattiva della nostra comune vulnerabilita: a incominciare da quella che ¢
minacciata dall’indifferenza, dalla rimozione, dall’abbandono.

La vulnerabilita condivisa, attraverso la circolazione di una sensibilita che concepisce la sua
inclusione nel progetto sociale complessivo, ci rende umani, tanto quanto la sua mortificazione
condanna alla vana retorica ogni presunto progresso della civilta del diritto e dei diritti.

Un segno promettente dell’innalzamento di livello di questa sensibilita, che introduce il tema
nella prospettiva di una piu avanzata concezione della dignita umana e del bene comune, puo essere
colto nella Dichiarazione di Barcellona del 1998, redatta con I’aiuto di ventidue esperti, afferenti a
diverse discipline nell’ambito bioetico, su stimolo della Commissione Europea e tramite il
coordinamento del Centre for Ethics and Law di Copenhagen.

In questo testo, non soltanto la vulnerabilita ¢ nominata per la prima volta come parte integrante
dei principi regolativi della bioetica universale (autonomia, integrita, dignita, vulnerabilitd). Essa
viene anche esplicitamente collegata al riconoscimento della finitezza costitutiva della condizione
umana e all’istanza di un appello ineludibile alla responsabilitd morale della comunita umana. Il
segnale che viene da questa integrazione, non privo di una certa audacia propositiva, in tempi di
sospetto generalizzato nei confronti della rilevanza del profilo morale dell’antropologia, ¢ sicuramente
incoraggiante.

Il richiamo alla comune vulnerabilita della condizione umana disinnesca ogni possibile deriva
dell’interpretazione dei fondamentali della dignita umana (e dell’integrita e dell’autonomia) in termini
di volonta di potenza e di selezione dei vincenti. L’indifferenza e il disprezzo per la vulnerabilita
umana e, rispettivamente, per la compassione civile, unito alla esaltazione dell’autosufficienza
individualistica e della forza competitiva appaiono ora, oltre ogni mascheramento ideologico, come
fattori di degrado della persona e della comunita.

L’attuale passaggio attraverso la sconvolgente pandemia di un virus sostanzialmente ignoto, ha
mostrato — oltre ogni previsione — quanto disorientamento, quanta incertezza, quanta impotenza le
nostre societa civili, anche le piu tecnologicamente ed economicamente organizzate, hanno potuto
esibire in poche settimane. Nel repertorio delle nostre misure di contrasto, con tutta la sofisticazione
della nostra scienza, abbiamo trovato soltanto i vecchi rimedi gia adottati nelle leggendarie pestilenze
del Medioevo: isolamento, reclusione, paralisi delle attivita.

L’imprevedibile della pandemia

I tesori della nostra accumulazione economica e finanziaria sono ora forzati ad una
redistribuzione che non immaginavano, nella loro vita spensierata, soltanto per non farci morire. E per
non morire, essi stessi. La nostra vulnerabilita ha portato platealmente allo scoperto la vulnerabilita
dei nostri piu sofisticati sistemi di protezione della vita e del benessere.

Non senza la dolorosa e tragica ironia di un sistema di interdipendenze la cui rete, che dovrebbe
assicurarci maggiore protezione, ¢ anche uno strumento eccellente per la diffusione del contagio. Per
sopravvivere abbiamo dovuto fermare il mondo. Ma se il mondo si ferma, non sopravviviamo. La
nostra vulnerabilita si ¢ trovata stretta nella morsa di una inedita contraddizione: dovrebbe bastare per
occuparci piu seriamente, e in modo nuovo, del progetto civile di una civilta che ne tiene seriamente
conto nella sua normale organizzazione della convivenza.

La rimozione della vulnerabilita umana, come tema morale di una convivenza realmente a
misura d’'uomo, apre una falla inimmaginabile nelle congiunture della pura emergenza. Nella fase piu



5

critica della pandemia, ossia della vulnerabilitd di tutti, il carico maggiore ¢ stato portato
dall’istituzione familiare e dal supplemento di generosita della comunita locale.

Il contenimento piu efficace della vulnerabilita e dell’angoscia ¢ venuto dalla ritrovata
disposizione all’affetto per le persone e al sacrificio per la comunita che 1 professionisti della cura
hanno trovato in loro stessi. La tecnica e il denaro, I’amministrazione e 1’organizzazione, in altri
termini, sono apparse chiaramente risorse necessarie, ma in alcun modo sufficienti. E di fronte alla
clamorosa emergenza di una vulnerabilitd generale, sono apparse anche obsolete: legate ad una
societa del benessere selettivo, del desiderio individuale, della potenza competitiva.

Questa societa, pur con tutti i suoi innegabili progressi, fallisce la sfida della vulnerabilita: non
solo perché non riesce a generare risorse di senso per una vita che appare imperfetta e fallibile, ma
anche perché si manifesta inadeguata anche per la cura e la protezione delle persone piu fragili e piu
deboli: come se fossero fatalmente piu povere di dignita e piu ragionevolmente sacrificabili.

Infine, tutto la lascia pensare che la riscoperta della vulnerabilita umana, avviata dalla
riflessione antropologica e imposta dalla congiuntura epocale, debba giocare un ruolo centrale, € non
marginale o accidentale, nella ricomposizione di un progetto umanistico e civile — economico, sociale,
politico, culturale — all’altezza della nostra costitutiva esposizione e disposizione ad essere avviliti, €
persino travolti, nella nostra dignita di esseri umani, dagli stessi mezzi con i quali cerchiamo di
procurarci un piu sicuro possesso dei beni della vita.

Questa considerazione aggiunge alla riflessione sulla vulnerabilita della condizione umana un
profilo specifico, legato precisamente al grado di sofisticazione raggiunto dalla potenza dei mezzi
della tecnica e dello sviluppo dell’economia. In assenza di una salda prospettiva etica, capace di
regolare questa potenza secondo modalita proporzionate alla nostra vulnerabilita, il suo semplice
sviluppo accumula anche un enorme potenziale di incivilta relazionale. La sua energia disgregatrice,
oltre una certa soglia critica, ¢ destinata a diventare endemica: ossia, a incistarsi € a convivere
all’interno del normale funzionamento delle istituzioni e dell’ethos diffuso delle collettivita.

Liberta e vulnerabilita

Le forme e i livelli della vulnerabilita umana sono tema complesso: si dispiegano in rapporto a
diverse condizioni e hanno gradazioni molto diverse. In primo luogo, la condizione naturale
dell’essere umano lo espone in molti modi alla precarieta della sua dimensione corporea: ineludibile,
per quanto diversamente distribuita e diversamente condivisa. In secondo luogo, la sua costitutiva
indipendenza dal semplice istinto lo rende dipendente dall’elaborazione culturale — affettiva, sociale,
politica — delle sue relazioni e dei suoi stessi bisogni.

Infine, I’insostituibile mediazione della liberta nell’orientamento dell’esistenza, che implica la
responsabilita morale dell’agire collettivo e la corresponsabilita relazionale delle decisioni personali,
impongono a tutti gli esseri umani di fronteggiare la fallibilita del giudizio e il discernimento della
colpa.

La custodia della dignita inviolabile di una creatura corporea-spirituale, in molti modi
vulnerabile, ¢ sicuramente una sfida di alto profilo. Eppure, ¢ difficile trovare un nucleo di
condensazione del progetto di esistenza e di convivenza dell’essere umano piu preciso, piu
fondamentale, pitu promettente e piu generativo di questo.

Immaginare una comunitd umana radicalmente disegnata nella prospettiva dei tratti
fondamentali della vulnerabilita umana, ai quali abbiamo accennato, costituirebbe certamente una
svolta epocale in ordine ad una societa civile all’altezza delle condizioni-limite delle diverse e piu
specifiche vulnerabilita delle storie di vita.

Sembra venuto il momento di immaginare un sistema che, invece di limitarsi a escogitare, nello
stato di eccezione, algoritmi della redistribuzione dei sempre minori benefici comunitari
dell’economia, metta in discussione i modi e i contenuti della normale produzione di beni e di servizi
destinati al bene comune. E in particolare, per quanto riguarda la specifica vulnerabilita delle eta della



6

vita, e dei legami tra le generazioni si trattera di immaginare condizioni di maggiore contiguita e
integrazione delle reti famigliari e delle comunita locali: alla prova dei fatti, € nonostante il disarmo
delle politiche familiari, esse hanno mostrato di essere I’asse fondamentale della tenuta della
comunita.

E il cristianesimo, quali modalita di approccio ispira e sostiene, nei confronti delle vulnerabilita
che definiscono la condizione umana? Di certo, la fede cristiana non apprende dall’esperienza delle
diverse vulnerabilita umane la necessita di riconoscere e di condividere la fondamentale vulnerabilita
della creatura umana.

Il compito del cristianesimo

La testimonianza biblica della rivelazione, fin dalle scritture dell’Antico Patto, attesta la
fondamentale vulnerabilita dell’'umana creatura. Come persona e come comunitd umana. In tale
cornice, la tradizione della Parola di Dio tratteggia simbolicamente, ma con realistica chiarezza, la
verita dell’esperienza che vi corrisponde: nella quale si intrecciano misteriosamente la promessa
indefettibile della benedizione di Dio che non rinuncia al suo riscatto, e la debolezza insuperabile
della storia peccaminosa dell’'uomo e della donna, che ne ostacolano I’accesso.

Dio assegna all’alleanza dell’'uomo ¢ della donna la cura del mondo creato e la continuita della
storia umana. La loro vulnerabilita alla finitezza e alla colpa non lo induce a revocare la consegna:
questa dignita di testimone operoso della bonta e della bellezza della creazione, che Dio riconosce alla
creatura vulnerabile, dovrebbe aprirci la mente. Non ha molto senso — a parte il fraintendimento
ideologico della lettera biblica — impiantare una polemica sulla contrapposizione della “signoria”
accordata all’'uomo e alla donna (che ¢ a immagine e somiglianza di quella del Creatore, ossia
“signorile” e affettuosamente compiaciuta, non “dispotica”) e la libera espansione delle forme della
vita sulla terra (che rimangono in ogni modo misteriosamente e servizievolmente legate da una
sussidiarieta provvidenziale delle forme e delle forze: dalla catena alimentare agli equilibri della
biodiversita).

In ogni caso, noi siamo 1’unica creatura in grado di aggiungere armonia e ricchezza al cosmo
creato, esaltando le sue risorse e riparando i nostri danneggiamenti: I’immaginazione creativa della
tecnica ¢ una qualita dello spirito umano, dono della “immagine e somiglianza” del Creatore.
Naturalmente, per la stessa ragione, quando non siamo fedeli alla consegna ricevuta, la nostra
vulnerabilita ¢ drammaticamente trafitta. La convivenza umana che diventa capace di rispetto e di
protezione della dignita della creatura spirituale, porta intelligenza e ordine — non ostilita e chaos —
nella natura creata. Non si tratta di “adorare” la natura creata da Dio, si tratta di “onorare” la creazione
divina della natura. Il vero “signore” ¢ quello che sa dosare la forza, non quello che la impiega senza
amore e senza limiti.

Il vangelo del regno di Dio, infine, annunciato da Gesu — ossia il mondo in cui Dio ¢ felice di
abitare con gli uomini e le donne, ed essi vengono messi in condizione di abitare felicemente la
creazione di Dio — sigilla una volta per tutte e per sempre la suprema dignita dell’amore del prossimo,
che ne consente 1’accesso. L’amore del prossimo, che illumina lo stesso amore di Dio, che nel Figlio
si fa prossimo dell’essere finito, e anche fallito, che noi siamo — non seleziona alcuna vulnerabilita:
come se ce ne fosse qualcuna che potesse rappresentare gia in sé stessa una condanna a perdere, non
degna di inclusione e di riscatto.

Non ¢’¢ motivo di contrapporre la cura razionale della dignita umana e la dedizione amorevole
rivolta alla sua vulnerabilita. Le parabole del Vangelo impiegano sistematicamente le metafore
narrative della buona economia della casa, dei beni, delle relazioni. N¢é si deve pensare all’insistenza
di Gesu (e oggi del magistero ecclesiastico) sulla speciale attenzione che la fede rivolge alla
testimonianza del vangelo attraverso la fattiva dedizione ai poveri e agli abbandonati.

Non si tratta di una sorta di pauperismo ideologico, che cerca consenso approfittando di una
vulnerabilita al grado zero e inducendo ostilita fra le classi sociali: sarebbe veramente una
contraddizione imperdonabile. Si tratta piuttosto di portare radicalmente alla luce il tratto di dedizione



7

disinteressata e onesta intellettuale che deve connotare la testimonianza evangelica del regno di Dio.
La grazia del riscatto e del compimento offerto da Dio ¢ realmente offerto all’'uomo vulnerabile: non
al soggetto selezionato in base alla presunta perfezione delle sue caratteristiche fisiche e della sua
qualita. Se la dignita della creatura amata e riscattata da Dio si fa strada nella condizione piu disastrata
e piu distante, per la quale si ¢ disposti a metterci (e a rimetterci) del proprio allora c’¢ realmente
speranza per tutti, vulnerabili quanti siamo.

Questo tratto della genuina fede evangelica ha gia ispirato — apertamente o nascostamente — la
nostra cultura umanistica. La crescente sensibilita della nostra cultura (ma anche di culture lontane
che ne hanno assimilato 1’ispirazione) per il racconto della storia sociale dalla parte delle vittime fa
indiscutibilmente parte della storia degli effetti (e degli affetti) del vangelo cristiano.

Nella congiuntura attuale, il cristianesimo ¢ certamente chiamato a confermare, in termini
culturalmente e socialmente adeguati, la vitalita di quella originaria ispirazione della fede. Il kairos
attuale, tuttavia, sollecita la speciale responsabilita di un valore aggiunto, capace di generare una
significativa riabilitazione del rapporto fra politiche solidali degli affetti e passione per il bene
comune.

Le condizioni del mutamento di passo, su questo punto, rese inaspettatamente urgenti dalla
pressione di una vulnerabilita globale come quella che stiamo vivendo, raccomandano il massiccio
avvio di una specifica educazione delle giovani generazioni all’estetica della vulnerabilita: che va
diventando sconosciuta ad una generazione cresciuta dalle mitologie dell’invulnerabilita. La
confidenza con le vulnerabilita piu indifese — la disabilita, la solitudine, I’ignoranza, I’insignificanza —
dalle quali imparare ad estrarre gli incanti di una dignita nascosta, ormai rassegnata all’esclusione,
affina I’animo per sempre. E aprono I’orizzonte di una forma di felicita del voler bene che soltanto
attraverso questo apprendistato della tenerezza si rende nota.

Vulnerabilita e Viniziazione alla vita

La felice scoperta della capacita di trasformazione della convivenza generale, ad opera di questa
forza gentile, pud accumulare una massa critica sufficiente a chiudere culturalmente 1’avventura
tragica del super-uomo moderno, al quale abbiamo sacrificato abbastanza generazioni.

La vulnerabilita costitutiva dell’'uomo si annuncia nel cuore dei due misteri in cui la nostra
iniziazione alla vita percepisce piu chiaramente il fatto che la sua promessa e il suo riscatto sono
affidati ad un Altro. La nascita e la morte sono la soglia estrema della nostra vulnerabilita: ma al
tempo stesso 1’indizio piu sicuro della nostra trascendenza. Questa vita non giustifica il nostro avvento
come singolaritd personale, che la nascita apre all’infinito, € non contiene la giustizia del suo
compimento, che la morte lascia in sospeso.

Non lo giustifica, ma ne chiede in modo struggente la giustizia. La fede mette in campo un
pronunciamento estremo a questo riguardo: il Signore, nato da donna per opera dello Spirito € morto
in croce per amore degli uomini, ¢ risorto. La nostra vita ricevera da Dio la sua giustizia e I’intera
creazione sara infine plasmata in armonia con il suo compimento.

Noi ne saremo partecipi, se solo non ci abbandoniamo 1’un I’altro nei passaggi della storia che
mettono alla prova la nostra vulnerabilita, aprendo cosi alla fede nella promessa di Dio il nostro
affidamento reciproco. Incominciando dalle soglie estreme della nascita e della morte, che tutte le
nostre vulnerabilita, simbolicamente, riassumono.



	Formazione Permanente – italiano - 2/2021
	Le vulnerabilità: una prospettiva di dignità umana Pietro Parolin
	Lectio magistralis del card. Pietro Parolin tenuta il 7 novembre 2020 nel quadro del convegno che ha inaugurato la cattedra Eugenio Corecco presso la Facoltà Teologica di Lugano.
	La narrazione dominante dell’Occidente
	La resistenza dei movimenti ambientalisti
	Limiti della militanza ambientalista
	Laudato si’ e il creato
	Vulnerabilità e umanesimo civile
	L’imprevedibile della pandemia
	Libertà e vulnerabilità
	Il compito del cristianesimo
	Vulnerabilità e l’iniziazione alla vita


