https://combonianum.org/ FP.esp 4/2021

Formacién Permanente - espafiol 4/2021

PATRIS CORDE
Con corazon de padre

CARTA APOSTOLICA DEL SANTO PADRE FRANCISCO
CON MOTIVO DEL 150.° ANIVERSARIO DE LA DECLARACION DE SAN JOSE COMO PATRONO
DE LA IGLESIA UNIVERSAL

Con corazon de padre: asi Jos¢ amé a Jesus, llamado en los cuatro Evangelios «el hijo de
Joseéy[1].

Los dos evangelistas que evidenciaron su figura, Mateo y Lucas, refieren poco, pero lo suficiente
para entender qué tipo de padre fuese y la mision que la Providencia le confio.

Sabemos que fue un humilde carpintero (cf. Mt 13,55), desposado con Maria (cf. Mt 1,18; Lc
1,27); un «hombre justo» (Mt 1,19), siempre dispuesto a hacer la voluntad de Dios manifestada en su
ley (cf. Lc 2,22.27.39) y a través de los cuatro suefios que tuvo (cf. Mt 1,20; 2,13.19.22). Después de un
largo y duro viaje de Nazaret a Belén, vio nacer al Mesias en un pesebre, porque en otro sitio «no habia
lugar para ellos» (Lc 2,7). Fue testigo de la adoracion de los pastores (cf. Lc 2,8-20) y de los Magos (cf.
Mt 2,1-12), que representaban respectivamente el pueblo de Israel y los pueblos paganos.

Tuvo la valentia de asumir la paternidad legal de Jesus, a quien dio el nombre que le reveld el
angel: «Tu le pondras por nombre Jesus, porque ¢l salvara a su pueblo de sus pecados» (Mt 1,21). Como
se sabe, en los pueblos antiguos poner un nombre a una persona o a una cosa significaba adquirir la
pertenencia, como hizo Adén en el relato del Génesis (cf. 2,19-20).

En el templo, cuarenta dias después del nacimiento, Jos¢, junto a la madre, presento el Niiio al
Sefor y escuch6 sorprendido la profecia que Simedn pronuncié sobre Jesis y Maria (cf. Lc 2,22-35).
Para proteger a Jestis de Herodes, permanecio en Egipto como extranjero (cf. Mt 2,13-18). De regreso
en su tierra, vivié de manera oculta en el pequefio y desconocido pueblo de Nazaret, en Galilea —de
donde, se decia: “No sale ningun profeta” y “no puede salir nada bueno” (cf. Jn 7,52; 1,46)—, lejos de
Belén, su ciudad de origen, y de Jerusalén, donde estaba el templo. Cuando, durante una peregrinacion a
Jerusalén, perdieron a Jesus, que tenia doce afos, ¢l y Maria lo buscaron angustiados y lo encontraron
en el templo mientras discutia con los doctores de la ley (cf. Lc 2,41-50).

Después de Maria, Madre de Dios, ningun santo ocupa tanto espacio en el Magisterio pontificio
como José, su esposo. Mis predecesores han profundizado en el mensaje contenido en los pocos datos
transmitidos por los Evangelios para destacar su papel central en la historia de la salvacion: el beato Pio
IX lo declar6 «Patrono de la Iglesia Catdlica»[2], el venerable Pio XII lo presentdé como “Patrono de los
trabajadores”[3] y san Juan Pablo II como «Custodio del Redentor»[4]. El pueblo lo invoca como
«Patrono de la buena muerte»[5].

Por eso, al cumplirse ciento cincuenta afios de que el beato Pio IX, el 8 de diciembre de 1870, lo
declarara como Patrono de la Iglesia Catolica, quisiera —como dice Jesus— que “la boca hable de
aquello de lo que esta lleno el corazén” (cf. Mt 12,34), para compartir con ustedes algunas reflexiones
personales sobre esta figura extraordinaria, tan cercana a nuestra condicion humana. Este deseo ha
crecido durante estos meses de pandemia, en los que podemos experimentar, en medio de la crisis que
nos esta golpeando, que «nuestras vidas estan tejidas y sostenidas por personas comunes —
corrientemente olvidadas— que no aparecen en portadas de diarios y de revistas, ni en las grandes
pasarelas del ultimo show pero, sin lugar a dudas, estdn escribiendo hoy los acontecimientos decisivos
de nuestra historia: médicos, enfermeros y enfermeras, encargados de reponer los productos en los
supermercados, limpiadoras, cuidadoras, transportistas, fuerzas de seguridad, voluntarios, sacerdotes,


https://combonianum.org/

religiosas y tantos pero tantos otros que comprendieron que nadie se salva solo. [...] Cuanta gente cada
dia demuestra paciencia e infunde esperanza, cuidandose de no sembrar panico sino corresponsabilidad.
Cuantos padres, madres, abuelos y abuelas, docentes muestran a nuestros nifios, con gestos pequeios y
cotidianos, como enfrentar y transitar una crisis readaptando rutinas, levantando miradas e impulsando
la oracion. Cuéntas personas rezan, ofrecen e interceden por el bien de todos»[6]. Todos pueden
encontrar en san Jos¢ —el hombre que pasa desapercibido, el hombre de la presencia diaria, discreta y
oculta— un intercesor, un apoyo y una guia en tiempos de dificultad. San José nos recuerda que todos
los que estan aparentemente ocultos o en “segunda linea” tienen un protagonismo sin igual en la historia
de la salvacion. A todos ellos va dirigida una palabra de reconocimiento y de gratitud.

1. Padre amado

La grandeza de san José consiste en el hecho de que fue el esposo de Maria y el padre de Jesus.
En cuanto tal, «entrd en el servicio de toda la economia de la encarnacion», como dice san Juan
Criséstomo|[7].

San Pablo VI observa que su paternidad se manifestd concretamente «al haber hecho de su vida
un servicio, un sacrificio al misterio de la Encarnacion y a la mision redentora que le esta unida; al haber
utilizado la autoridad legal, que le correspondia en la Sagrada Familia, para hacer de ella un don total de
si mismo, de su vida, de su trabajo; al haber convertido su vocacion humana de amor doméstico en la
oblacion sobrehumana de si mismo, de su corazén y de toda capacidad en el amor puesto al servicio del
Mesias nacido en su casa»[8].

Por su papel en la historia de la salvacion, san José es un padre que siempre ha sido amado por el
pueblo cristiano, como lo demuestra el hecho de que se le han dedicado numerosas iglesias en todo el
mundo; que muchos institutos religiosos, hermandades y grupos eclesiales se inspiran en su
espiritualidad y llevan su nombre; y que desde hace siglos se celebran en su honor diversas
representaciones sagradas. Muchos santos y santas le tuvieron una gran devocion, entre ellos Teresa de
Avila, quien lo tom6 como abogado e intercesor, encomendandose mucho a él y recibiendo todas las
gracias que le pedia. Alentada por su experiencia, la santa persuadia a otros para que le fueran
devotos[9].

En todos los libros de oraciones se encuentra alguna oracion a san José. Invocaciones particulares
que le son dirigidas todos los miércoles y especialmente durante todo el mes de marzo, tradicionalmente
dedicado a ¢I[10].

La confianza del pueblo en san José se resume en la expresion “lte ad loseph”, que hace
referencia al tiempo de hambruna en Egipto, cuando la gente le pedia pan al faraon y ¢l les respondia:
«Vayan donde José y hagan lo que ¢l les diga» (Gn 41,55). Se trataba de Jos¢ el hijo de Jacob, a quien
sus hermanos vendieron por envidia (cf. Gn 37,11-28) y que —siguiendo el relato biblico— se convirtid
posteriormente en virrey de Egipto (cf. Gn 41,41-44).

Como descendiente de David (cf. Mt 1,16.20), de cuya raiz debia brotar Jests segun la promesa
hecha a David por el profeta Natan (cf. 2 Sam 7), y como esposo de Maria de Nazaret, san Jos¢ es la
pieza que une el Antiguo y el Nuevo Testamento.

2. Padre en la ternura

José vio a Jesus progresar dia tras dia «en sabiduria, en estatura y en gracia ante Dios y los
hombres» (Lc 2,52). Como hizo el Sefor con Israel, asi €l “le ensefid a caminar, y lo tomaba en sus
brazos: era para ¢l como el padre que alza a un nifio hasta sus mejillas, y se inclina hacia ¢l para darle de
comer” (cf. Os 11,3-4).

Jesus vio la ternura de Dios en José: «Como un padre siente ternura por sus hijos, asi el Sefior
siente ternura por quienes lo temen» (Sal 103,13).



En la sinagoga, durante la oracion de los Salmos, José ciertamente habra oido el eco de que el
Dios de Israel es un Dios de ternura[11], que es bueno para todos y «su ternura alcanza a todas las
criaturasy (Sal 145,9).

La historia de la salvacion se cumple creyendo «contra toda esperanza» (Rm 4,18) a través de
nuestras debilidades. Muchas veces pensamos que Dios se basa s6lo en la parte buena y vencedora de
nosotros, cuando en realidad la mayoria de sus designios se realizan a través y a pesar de nuestra
debilidad. Esto es lo que hace que san Pablo diga: «Para que no me engria tengo una espina clavada en
el cuerpo, un emisario de Satanas que me golpea para que no me engria. Tres veces le he pedido al
Sefior que la aparte de mi, y ¢l me ha dicho: “;Te basta mi gracia!, porque mi poder se manifiesta
plenamente en la debilidad”» (2 Co 12,7-9).

Si esta es la perspectiva de la economia de la salvacion, debemos aprender a aceptar nuestra
debilidad con intensa ternura[12].

El Maligno nos hace mirar nuestra fragilidad con un juicio negativo, mientras que el Espiritu la
saca a la luz con ternura. La ternura es el mejor modo para tocar lo que es fragil en nosotros. El dedo
que sefala y el juicio que hacemos de los demas son a menudo un signo de nuestra incapacidad para
aceptar nuestra propia debilidad, nuestra propia fragilidad. So6lo la ternura nos salvara de la obra del
Acusador (cf. Ap 12,10). Por esta razoén es importante encontrarnos con la Misericordia de Dios,
especialmente en el sacramento de la Reconciliacion, teniendo una experiencia de verdad y ternura.
Paraddjicamente, incluso el Maligno puede decirnos la verdad, pero, si lo hace, es para condenarnos.
Sabemos, sin embargo, que la Verdad que viene de Dios no nos condena, sino que nos acoge, nos
abraza, nos sostiene, nos perdona. La Verdad siempre se nos presenta como el Padre misericordioso de
la parabola (cf. Lc 15,11-32): viene a nuestro encuentro, nos devuelve la dignidad, nos pone
nuevamente de pie, celebra con nosotros, porque «mi hijo estaba muerto y ha vuelto a la vida, estaba
perdido y ha sido encontrado» (v. 24).

También a través de la angustia de José pasa la voluntad de Dios, su historia, su proyecto. Asi,
José nos ensefia que tener fe en Dios incluye ademas creer que El puede actuar incluso a través de
nuestros miedos, de nuestras fragilidades, de nuestra debilidad. Y nos ensefia que, en medio de las
tormentas de la vida, no debemos tener miedo de ceder a Dios el timon de nuestra barca. A veces,
nosotros quisiéramos tener todo bajo control, pero El tiene siempre una mirada mas amplia.

3. Padre en la obediencia

Asi como Dios hizo con Maria cuando le manifesto su plan de salvacion, también a José le reveld
sus designios y lo hizo a través de suefios que, en la Biblia, como en todos los pueblos antiguos, eran
considerados uno de los medios por los que Dios manifestaba su voluntad[13].

José estaba muy angustiado por el embarazo incomprensible de Maria; no queria «denunciarla
publicamente»| 14], pero decidid «romper su compromiso en secretoy» (M¢ 1,19). En el primer suefio el
angel lo ayudo a resolver su grave dilema: «No temas aceptar a Maria, tu mujer, porque lo engendrado
en ella proviene del Espiritu Santo. Dara a luz un hijo, y ti le pondras por nombre Jests, porque ¢l
salvard a su pueblo de sus pecados» (Mt 1,20-21). Su respuesta fue inmediata: «Cuando José desperto
del suefio, hizo lo que el angel del Sefior le habia mandado» (M¢ 1,24). Con la obediencia superd su
drama y salvo a Maria.

En el segundo suefio el angel ordend a José: «Levantate, toma contigo al nifio y a su madre, y
huye a Egipto; quédate alli hasta que te diga, porque Herodes va a buscar al nifio para matarlo» (Mt
2,13). José no dudo en obedecer, sin cuestionarse acerca de las dificultades que podia encontrar: «Se
levant6, tom6 de noche al nifio y a su madre, y se fue a Egipto, donde estuvo hasta la muerte de
Herodes» (Mt 2,14-15).

En Egipto, José esper6 con confianza y paciencia el aviso prometido por el angel para regresar a
su pais. Y cuando en un tercer suefio el mensajero divino, después de haberle informado que los que
intentaban matar al nifio habian muerto, le orden6 que se levantara, que tomase consigo al nifio y a su



madre y que volviera a la tierra de Israel (cf. Mt 2,19-20), ¢l una vez mas obedecid sin vacilar: «Se
levanto, tomo al nifio y a su madre y entro6 en la tierra de Israel» (Mt 2,21).

Pero durante el viaje de regreso, «al enterarse de que Arquelao reinaba en Judea en lugar de su
padre Herodes, tuvo miedo de ir alli y, avisado en suefios —y es la cuarta vez que sucedio—, se retir6 a
la region de Galilea y se fue a vivir a un pueblo llamado Nazarety (Mt 2,22-23).

El evangelista Lucas, por su parte, relatd que José afront6 el largo e incomodo viaje de Nazaret a
Belén, segtin la ley del censo del emperador César Augusto, para empadronarse en su ciudad de origen.
Y fue precisamente en esta circunstancia que Jesus naci6 y fue asentado en el censo del Imperio, como
todos los demas nifios (cf. Lc 2,1-7).

San Lucas, en particular, se preocupd de resaltar que los padres de Jesus observaban todas las
prescripciones de la ley: los ritos de la circuncision de Jesus, de la purificacion de Maria después del
parto, de la presentacion del primogénito a Dios (cf. 2,21-24)[15].

En cada circunstancia de su vida, José supo pronunciar su “fiat”, como Maria en la Anunciacion y
Jesus en Getsemani.

José, en su papel de cabeza de familia, ensefid a Jess a ser sumiso a sus padres, segin el
mandamiento de Dios (cf. Ex 20,12).

En la vida oculta de Nazaret, bajo la guia de José, Jesus aprendio a hacer la voluntad del Padre.
Dicha voluntad se transformé en su alimento diario (cf. Jn 4,34). Incluso en el momento mas dificil de
su vida, que fue en Getsemani, prefirio hacer la voluntad del Padre y no la suya propia[16] y se hizo
«obediente hasta la muerte [...] de cruz» (Flp 2,8). Por ello, el autor de la Carta a los Hebreos concluye
que Jesus «aprendio sufriendo a obedecer» (5,8).

Todos estos acontecimientos muestran que José «ha sido llamado por Dios para servir
directamente a la persona y a la mision de Jestis mediante el ejercicio de su paternidad; de este modo ¢l
coopera en la plenitud de los tiempos en el gran misterio de la redencion y es verdaderamente “ministro
de la salvacion”»[17].

4. Padre en la acogida

José acogid a Maria sin poner condiciones previas. Confid en las palabras del angel. «LLa nobleza
de su corazén le hace supeditar a la caridad lo aprendido por ley; y hoy, en este mundo donde la
violencia psicologica, verbal y fisica sobre la mujer es patente, José se presenta como figura de varon
respetuoso, delicado que, aun no teniendo toda la informacion, se decide por la fama, dignidad y vida de
Maria. Y, en su duda de cobmo hacer lo mejor, Dios lo ayudo a optar iluminando su juicio»[18].

Muchas veces ocurren hechos en nuestra vida cuyo significado no entendemos. Nuestra primera
reaccion es a menudo de decepcion y rebelion. José deja de lado sus razonamientos para dar paso a lo
que acontece y, por mas misterioso que le parezca, lo acoge, asume la responsabilidad y se reconcilia
con su propia historia. Si no nos reconciliamos con nuestra historia, ni siquiera podremos dar el paso
siguiente, porque siempre seremos prisioneros de nuestras expectativas y de las consiguientes
decepciones.

La vida espiritual de José no nos muestra una via que explica, sino una via que acoge. Sélo a
partir de esta acogida, de esta reconciliacion, podemos también intuir una historia mas grande, un
significado mas profundo. Parecen hacerse eco las ardientes palabras de Job que, ante la invitacion de su
esposa a rebelarse contra todo el mal que le sucedia, respondid: «Si aceptamos de Dios los bienes, ;no
vamos a aceptar los males?» (Jb 2,10).

José no es un hombre que se resigna pasivamente. Es un protagonista valiente y fuerte. La acogida
es un modo por el que se manifiesta en nuestra vida el don de la fortaleza que nos viene del Espiritu
Santo. Sélo el Senor puede darnos la fuerza para acoger la vida tal como es, para hacer sitio incluso a
esa parte contradictoria, inesperada y decepcionante de la existencia.



La venida de Jesus en medio de nosotros es un regalo del Padre, para que cada uno pueda
reconciliarse con la carne de su propia historia, aunque no la comprenda del todo.

Como Dios dijo a nuestro santo: «José, hijo de David, no temas» (Mt 1,20), parece repetirnos
también a nosotros: “jNo tengan miedo!”. Tenemos que dejar de lado nuestra ira y decepcion, y hacer
espacio —sin ninguna resignacion mundana y con una fortaleza llena de esperanza— a lo que no hemos
elegido, pero estd alli. Acoger la vida de esta manera nos introduce en un significado oculto. La vida de
cada uno de nosotros puede comenzar de nuevo milagrosamente, si encontramos la valentia para vivirla
segun lo que nos dice el Evangelio. Y no importa si ahora todo parece haber tomado un rumbo
equivocado y si algunas cuestiones son irreversibles. Dios puede hacer que las flores broten entre las
rocas. Aun cuando nuestra conciencia nos reprocha algo, El «es mas grande que nuestra conciencia y lo
sabe todo» (7 Jn 3,20).

El realismo cristiano, que no rechaza nada de lo que existe, vuelve una vez mas. La realidad, en su
misteriosa irreductibilidad y complejidad, es portadora de un sentido de la existencia con sus luces y
sombras. Esto hace que el apdstol Pablo afirme: «Sabemos que todo contribuye al bien de quienes aman
a Dios» (Rm 8,28). Y san Agustin anade: «Aun lo que llamamos mal (etiam illud quod malum
dicitur)»[19]. En esta perspectiva general, la fe da sentido a cada acontecimiento feliz o triste.

Entonces, lejos de nosotros el pensar que creer significa encontrar soluciones faciles que
consuelan. La fe que Cristo nos ensefid es, en cambio, la que vemos en san Jos€, que no busco atajos,
sino que afrontd “con los ojos abiertos” lo que le acontecia, asumiendo la responsabilidad en primera
persona.

La acogida de José nos invita a acoger a los demas, sin exclusiones, tal como son, con preferencia
por los débiles, porque Dios elige lo que es débil (cf. / Co 1,27), es «padre de los huérfanos y defensor
de las viudas» (Sal 68,6) y nos ordena amar al extranjero[20]. Deseo imaginar que Jesus tomo de las
actitudes de José el ejemplo para la parabola del hijo prédigo y el padre misericordioso (cf. Lc 15,11-
32).

5. Padre de la valentia creativa

Si la primera etapa de toda verdadera curacion interior es acoger la propia historia, es decir, hacer
espacio dentro de nosotros mismos incluso para lo que no hemos elegido en nuestra vida, necesitamos
afadir otra caracteristica importante: la valentia creativa. Esta surge especialmente cuando encontramos
dificultades. De hecho, cuando nos enfrentamos a un problema podemos detenernos y bajar los brazos,
o podemos ingeniarnoslas de alguna manera. A veces las dificultades son precisamente las que sacan a
relucir recursos en cada uno de nosotros que ni siquiera pensabamos tener.

Muchas veces, leyendo los “Evangelios de la infancia”, nos preguntamos por qué Dios no
intervino directa y claramente. Pero Dios actua a través de eventos y personas. José era el hombre por
medio del cual Dios se ocupé de los comienzos de la historia de la redencion. El era el verdadero
“milagro” con el que Dios salvo al Nifio y a su madre. El cielo intervino confiando en la valentia
creadora de este hombre, que cuando llegd a Belén y no encontrd un lugar donde Maria pudiera dar a
luz, se instal6 en un establo y

lo arregld hasta convertirlo en un lugar lo mas acogedor posible para el Hijo de Dios que venia al
mundo (cf. Lc 2,6-7). Ante el peligro inminente de Herodes, que queria matar al Nino, Jos¢é fue alertado
una vez mas en un sueflo para protegerlo, y en medio de la noche organiz6 la huida a Egipto (cf. Mt
2,13-14).

De una lectura superficial de estos relatos se tiene siempre la impresion de que el mundo esté a
merced de los fuertes y de los poderosos, pero la “buena noticia” del Evangelio consiste en mostrar
como, a pesar de la arrogancia y la violencia de los gobernantes terrenales, Dios siempre encuentra un
camino para cumplir su plan de salvacion. Incluso nuestra vida parece a veces que estd en manos de
fuerzas superiores, pero el Evangelio nos dice que Dios siempre logra salvar lo que es importante, con la



condicion de que tengamos la misma valentia creativa del carpintero de Nazaret, que sabia transformar
un problema en una oportunidad, anteponiendo siempre la confianza en la Providencia.

Si a veces pareciera que Dios no nos ayuda, no significa que nos haya abandonado, sino que
confia en nosotros, en lo que podemos planear, inventar, encontrar.

Es la misma valentia creativa que mostraron los amigos del paralitico que, para presentarlo a
Jesus, lo bajaron del techo (cf. Lc 5,17-26). La dificultad no detuvo la audacia y la obstinacion de esos
amigos. Ellos estaban convencidos de que Jests podia curar al enfermo y «como no pudieron
introducirlo por causa de la multitud, subieron a lo alto de la casa y lo hicieron bajar en la camilla a
través de las tejas, y lo colocaron en medio de la gente frente a Jesus. Jesus, al ver la fe de ellos, le dijo
al paralitico: “{Hombre, tus pecados quedan perdonados!”» (vv. 19-20). Jesus reconocio la fe creativa
con la que esos hombres trataron de traerle a su amigo enfermo.

El Evangelio no da ninguna informacion sobre el tiempo en que Maria, José y el Nifio
permanecieron en Egipto. Sin embargo, lo que es cierto es que habran tenido necesidad de comer, de
encontrar una casa, un trabajo. No hace falta mucha imaginacion para llenar el silencio del Evangelio a
este respecto. La Sagrada Familia tuvo que afrontar problemas concretos como todas las demas familias,
como muchos de nuestros hermanos y hermanas migrantes que incluso hoy arriesgan sus vidas forzados
por las adversidades y el hambre. A este respecto, creo que san José sea realmente un santo patrono
especial para todos aquellos que tienen que dejar su tierra a causa de la guerra, el odio, la persecucion y
la miseria.

Al final de cada relato en el que José es el protagonista, el Evangelio sefiala que ¢l se levanto,
tomo al Nifio y a su madre e hizo lo que Dios le habia mandado (cf. Mt 1,24; 2,14.21). De hecho, Jests
y Maria, su madre, son el tesoro mas preciado de nuestra fe[21].

En el plan de salvacion no se puede separar al Hijo de la Madre, de aquella que «avanz6 en la
peregrinacion de la fe y mantuvo fielmente su union con su Hijo hasta la cruz»[22].

Debemos preguntarnos siempre si estamos protegiendo con todas nuestras fuerzas a Jesus y
Maria, que estan misteriosamente confiados a nuestra responsabilidad, a nuestro cuidado, a nuestra
custodia. El Hijo del Todopoderoso viene al mundo asumiendo una condicion de gran debilidad.
Necesita de José para ser defendido, protegido, cuidado, criado. Dios confia en este hombre, del mismo
modo que lo hace Maria, que encuentra en José no solo al que quiere salvar su vida, sino al que siempre
velara por ella y por el Nifio. En este sentido, san José no puede dejar de ser el Custodio de la Iglesia,
porque la Iglesia es la extension del Cuerpo de Cristo en la historia, y al mismo tiempo en la maternidad
de la Iglesia se manifiesta la maternidad de Maria[23]. José, a la vez que continua protegiendo a la
Iglesia, sigue amparando al Nifio y a su madre, y nosotros también, amando a la Iglesia, continuamos
amando al Nifio y a su madre.

Este Nifio es el que dird: «Les aseguro que siempre que ustedes lo hicieron con uno de estos mis
hermanos mas pequenos, conmigo lo hicieron» (Mt 25,40). Asi, cada persona necesitada, cada pobre,
cada persona que sufre, cada moribundo, cada extranjero, cada prisionero, cada enfermo son “el Nifo”
que José sigue custodiando. Por eso se invoca a san José como protector de los indigentes, los
necesitados, los exiliados, los afligidos, los pobres, los moribundos. Y es por lo mismo que la Iglesia no
puede dejar de amar a los mas pequefios, porque Jests ha puesto en ellos su preferencia, se identifica
personalmente con ellos. De José debemos aprender el mismo cuidado y responsabilidad: amar al Nifio
y a su madre; amar los sacramentos y la caridad; amar a la Iglesia y a los pobres. En cada una de estas
realidades esta siempre el Nifio y su madre.

6. Padre trabajador

Un aspecto que caracteriza a san Jos€¢ y que se ha destacado desde la época de la primera
Enciclica social, la Rerum novarum de Leon XIII, es su relacion con el trabajo. San José era un
carpintero que trabajaba honestamente para asegurar el sustento de su familia. De €1, Jesus aprendio el
valor, la dignidad y la alegria de lo que significa comer el pan que es fruto del propio trabajo.



En nuestra época actual, en la que el trabajo parece haber vuelto a representar una urgente
cuestion social y el desempleo alcanza a veces niveles impresionantes, aun en aquellas naciones en las
que durante décadas se ha experimentado un cierto bienestar, es necesario, con una conciencia
renovada, comprender el significado del trabajo que da dignidad y del que nuestro santo es un patrono
ejemplar.

El trabajo se convierte en participacion en la obra misma de la salvacion, en oportunidad para
acelerar el advenimiento del Reino, para desarrollar las propias potencialidades y cualidades,
poniéndolas al servicio de la sociedad y de la comunion. El trabajo se convierte en ocasion de
realizacion no s6lo para uno mismo, sino sobre todo para ese nucleo original de la sociedad que es la
familia. Una familia que carece de trabajo estd mas expuesta a dificultades, tensiones, fracturas e incluso
a la desesperada y desesperante tentacion de la disolucion. ;Coémo podriamos hablar de dignidad
humana sin comprometernos para que todos y cada uno tengan la posibilidad de un sustento digno?

La persona que trabaja, cualquiera que sea su tarea, colabora con Dios mismo, se convierte un
poco en creador del mundo que nos rodea. La crisis de nuestro tiempo, que es una crisis economica,
social, cultural y espiritual, puede representar para todos un llamado a redescubrir el significado, la
importancia y la necesidad del trabajo para dar lugar a una nueva “normalidad” en la que nadie quede
excluido. La obra de san José nos recuerda que el mismo Dios hecho hombre no desdefi6 el trabajo. La
pérdida de trabajo que afecta a tantos hermanos y hermanas, y que ha aumentado en los ultimos tiempos
debido a la pandemia de Covid-19, debe ser un llamado a revisar nuestras prioridades. Imploremos a san
José obrero para que encontremos caminos que nos lleven a decir: {Ninglin joven, ninguna persona,
ninguna familia sin trabajo!

7. Padre en la sombra

El escritor polaco Jan Dobraczynski, en su libro La sombra del Padre[24], novel6 la vida de san
José. Con la imagen evocadora de la sombra define la figura de José, que para Jests es la sombra del
Padre celestial en la tierra: lo auxilia, lo protege, no se aparta jamas de su lado para seguir sus pasos.
Pensemos en aquello que Moisés recuerda a Israel: «En el desierto, donde viste como el Sefior, tu Dios,
te cuidaba como un padre cuida a su hijo durante todo el camino» (Dt 1,31). Asi José ejercitd la
paternidad durante toda su vida[25].

Nadie nace padre, sino que se hace. Y no se hace solo por traer un hijo al mundo, sino por hacerse
cargo de €l responsablemente. Todas las veces que alguien asume la responsabilidad de la vida de otro,
en cierto sentido ejercita la paternidad respecto a €l.

En la sociedad de nuestro tiempo, los nifios a menudo parecen no tener padre. También la Iglesia
de hoy en dia necesita padres. La amonestacion dirigida por san Pablo a los Corintios es siempre
oportuna: «Podran tener diez mil instructores, pero padres no tienen muchos» (/ Co 4,15); y cada
sacerdote u obispo deberia poder decir como el Apostol: «Fui yo quien los engendré para Cristo al
anunciarles el Evangelio» (ibid.). Y a los Galatas les dice: «Hijos mios, por quienes de nuevo sufro
dolores de parto hasta que Cristo sea formado en ustedes» (4,19).

Ser padre significa introducir al nifio en la experiencia de la vida, en la realidad. No para retenerlo,
no para encarcelarlo, no para poseerlo, sino para hacerlo capaz de elegir, de ser libre, de salir. Quizas
por esta razon la tradicion también le ha puesto a José, junto al apelativo de padre, el de “castisimo”. No
es una indicacidn meramente afectiva, sino la sintesis de una actitud que expresa lo contrario a poseer.
La castidad esté en ser libres del afan de poseer en todos los ambitos de la vida. S6lo cuando un amor es
casto es un verdadero amor. El amor que quiere poseer, al final, siempre se vuelve peligroso, aprisiona,
sofoca, hace infeliz. Dios mismo am6 al hombre con amor casto, dejandolo libre incluso para
equivocarse y ponerse en contra suya. La logica del amor es siempre una ldgica de libertad, y José fue
capaz de amar de una manera extraordinariamente libre. Nunca se puso en el centro. Supo como
descentrarse, para poner a Maria y a Jesus en el centro de su vida.



La felicidad de José no esté en la ldgica del auto-sacrificio, sino en el don de si mismo. Nunca se
percibe en este hombre la frustracion, sino solo la confianza. Su silencio persistente no contempla
quejas, sino gestos concretos de confianza. El mundo necesita padres, rechaza a los amos, es decir:
rechaza a los que quieren usar la posesion del otro para llenar su propio vacio; rehiisa a los que
confunden autoridad con autoritarismo, servicio con servilismo, confrontacién con opresion, caridad
con asistencialismo, fuerza con destruccion. Toda vocacion verdadera nace del don de si mismo, que es
la maduracion del simple sacrificio. También en el sacerdocio y la vida consagrada se requiere este tipo
de madurez. Cuando una vocacion, ya sea en la vida matrimonial, célibe o virginal, no alcanza la
madurez de la entrega de si misma deteniéndose so6lo en la logica del sacrificio, entonces en lugar de
convertirse en signo de la belleza y la alegria del amor corre el riesgo de expresar infelicidad, tristeza y
frustracion.

La paternidad que rehusa la tentacion de vivir la vida de los hijos estd siempre abierta a nuevos
espacios. Cada nifio lleva siempre consigo un misterio, algo inédito que s6lo puede ser revelado con la
ayuda de un padre que respete su libertad. Un padre que es consciente de que completa su accion
educativa y de que vive plenamente su paternidad solo cuando se ha hecho “inutil”, cuando ve que el
hijo ha logrado ser autbnomo y camina solo por los senderos de la vida, cuando se pone en la situacion
de José, que siempre supo que el Nifio no era suyo, sino que simplemente habia sido confiado a su
cuidado. Después de todo, eso es lo que Jesus sugiere cuando dice: «No llamen “padre” a ninguno de
ustedes en la tierra, pues uno solo es su Padre, el del cielo» (Mt 23,9).

Siempre que nos encontremos en la condicion de ejercer la paternidad, debemos recordar que
nunca es un ejercicio de posesion, sino un “signo” que nos evoca una paternidad superior. En cierto
sentido, todos nos encontramos en la condicion de José: sombra del tinico Padre celestial, que «hace
salir el sol sobre malos y buenos y manda la lluvia sobre justos e injustos» (Mt 5,45); y sombra que
sigue al Hijo.

% sk sk

«Levantate, toma contigo al nifio y a su madre» (M¢ 2,13), dijo Dios a san Jos¢.

El objetivo de esta Carta apostolica es que crezca el amor a este gran santo, para ser impulsados a
implorar su intercesion e imitar sus virtudes, como también su resolucion.

En efecto, la mision especifica de los santos no es sélo la de conceder milagros y gracias, sino la
de interceder por nosotros ante Dios, como hicieron Abrahan[26] y Moisés[27], como hace Jesus,
«nico mediador» (I Tm 2,5), que es nuestro «abogado» ante Dios Padre (I Jn 2,1), «ya que vive
eternamente para interceder por nosotros» (Hb 7,25; cf. Rm 8,34).

Los santos ayudan a todos los fieles «a la plenitud de la vida cristiana y a la perfeccion de la
caridad»[28]. Su vida es una prueba concreta de que es posible vivir el Evangelio.

Jesus dijo: «Aprendan de mi, que soy manso y humilde de corazon» (Mt 11,29), y ellos a su vez
son ejemplos de vida a imitar. San Pablo exhorté explicitamente: «Vivan como imitadores mios» (/ Co
4,16)[29]. San José¢ lo dijo a través de su elocuente silencio.

Ante el ejemplo de tantos santos y santas, san Agustin se preguntd: «;No podras tu lo que éstos y
éstas?». Y asi llegd a la conversion definitiva exclamando: «jTarde te amé, belleza tan antigua y tan
nueva!»[30].

No queda mas que implorar a san Jos¢ la gracia de las gracias: nuestra conversion.
A ¢l dirijamos nuestra oracion:

Salve, custodio del Redentor
y esposo de la Virgen Maria.
A ti Dios confio a su Hijo,
en ti Maria deposito su confianza,
contigo Cristo se forjo como hombre.



Oh, bienaventurado José,
muéstrate padre también a nosotros
v guianos en el camino de la vida.
Concédenos gracia, misericordia y valentia,
v defiéndenos de todo mal. Amen.

Roma, en San Juan de Letran, 8 de diciembre, Solemnidad de la Inmaculada Concepcion de la
Bienaventurada Virgen Maria, del ario 2020, octavo de mi pontificado.

Francisco

[1] Lc 4,22; Jn 6,42; cf. Mt 13,55; Mc 6,3.

[2] S. Rituum Congreg., Quemadmodum Deus (8 diciembre 1870): ASS 6 (1870-71), 194.

[3] Cf. Discurso a las Asociaciones cristianas de Trabajadores italianos con motivo de la Solemnidad de san
José obrero (1 mayo 1955): AAS 47 (1955), 406.

[4] Exhort. ap. Redemptoris custos (15 agosto 1989): AAS 82 (1990), 5-34.

[5] Catecismo de la Iglesia Catolica, 1014.

[6] Meditacion en tiempos de pandemia (27 marzo 2020): L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (3 abril 2020), p. 3.

[7] In Matth. Hom, V, 3: PG 57, 58.

[8] Homilia (19 marzo 1966): Insegnamenti di Paolo VI, 1V (1966), 110.

[9] Cf. Libro de la vida, 6, 6-8.

[10] Todos los dias, durante mas de cuarenta afos, después de Laudes, recito una oracion a san José tomada de
un libro de devociones francés del siglo XIX, de la Congregacion de las Religiosas de Jesis y Maria, que expresa
devocion, confianza y un cierto reto a san José: «Glorioso patriarca san José, cuyo poder sabe hacer posibles las cosas
imposibles, ven en mi ayuda en estos momentos de angustia y dificultad. Toma bajo tu proteccion las situaciones tan
graves y dificiles que te confio, para que tengan una buena solucion. Mi amado Padre, toda mi confianza est4 puesta en
ti. Que no se diga que te haya invocado en vano y, como puedes hacer todo con Jesis y Maria, muéstrame que tu
bondad es tan grande como tu poder. Amény.

[11] Cf. Dt 4,31; Sal 69,17, 78,38; 86,5; 111,4; 116,5; Jr 31,20.

[12] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 88, 288: 445 105 (2013), 1057, 1136-1137.

[13] Cf. Gn 20,3; 28,12; 31,11.24; 40,8; 41,1-32; Nm 12,6; 1 Sam 3,3-10; Dn 2; 4; Jb 33,15.

[14] En estos casos estaba prevista la lapidacion (cf. Dr 22,20-21).

[15] Cf. Lv 12,1-8; Ex 13,2,

[16] Cf. Mt 26,39; Mc 14,36; Lc 22,42.

[17] S. Juan Pablo II, Exhort. ap. Redemptoris custos (15 agosto 1989), 8: AAS 82 (1990), 14.

[18] Homilia en la Santa Misa con beatificaciones, Villavicencio — Colombia (8 septiembre 2017): A4S 109
(2017), 1061.

[19] Enchiridion de fide, spe et caritate,3.11: PL 40, 236.

[20] Cf. Dz 10,19; Ex 22,20-22; Lc 10,29-37.

[21] Cf. S. Rituum Congreg., Quemadmodum Deus (8 diciembre 1870): 4SS 6 (1870-71), 193; B. Pio IX, Carta
ap. Inclytum Patriarcham (7 julio 1871): Lc., 324-327.

[22] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, 58.

[23] Cf. Catecismo de la Iglesia Catolica, 963-970.

[24] Edicion original: Ciernt Ojca, Varsovia 1977.

[25] Cf. S. Juan Pablo II, Exhort. ap. Redemptoris custos, 7-8: AAS 82 (1990), 12-16.

[26] Cf. Gn 18,23-32.

[27] Cf. Ex 17,8-13; 32,30-35.

[28] Conc. Ecum. Vat. 11, Const. dogm. Lumen gentium, 42.

[29]1Ct. 1 Co 11,1; Fip 3,17; 1 Ts 1,6.

[30] Confesiones, 8, 11, 27: PL 32, 761; 10, 27, 38: PL 32, 795.



	Formación Permanente - español 4/2021
	PATRIS CORDE Con corazón de padre
	CARTA APOSTÓLICA DEL SANTO PADRE FRANCISCO CON MOTIVO DEL 150.° ANIVERSARIO DE LA DECLARACIÓN DE SAN JOSÉ COMO PATRONO DE LA IGLESIA UNIVERSAL
	1. Padre amado
	2. Padre en la ternura
	3. Padre en la obediencia
	4. Padre en la acogida
	5. Padre de la valentía creativa
	6. Padre trabajador
	7. Padre en la sombra


