https://combonianum.org/ FP.fr 3/2019

Formation Permanente — francais 3/2019

Caréme - Méditations du Pape Francgois

Retrouver la route de la vie

« Sonnez du cor, prescrivez un jeline sacré » (JI 2, 15), dit le prophéte dans la Premiére Lecture.
Le Caréme s’ouvre avec un son strident, celui d’'une corne qui ne caresse pas les oreilles, mais
organise un jetine. C’est un son puissant, qui veut ralentir notre vie qui va toujours au pas de course,
mais souvent ne sait pas bien ou. C’est un appel a s’arréter - un arréte-toi -, a aller a 1’essentiel, a
jetner du superflu qui distrait. C’est un réveil pour I’ame.

Au son de ce réveil est joint le message que le Seigneur transmet par la bouche du prophéte, un
message bref et pressant : « Revenez a moi » (v. 12). Revenir. Si nous devons revenir, cela signifie
que nous sommes allés ailleurs. Le Caréme est le temps pour retrouver la route de la vie. Parce que
dans le parcours de la vie, comme sur tout chemin, ce qui compte vraiment est de ne pas perdre de vue
le but. Lorsqu’au contraire dans le voyage, ce qui intéresse est de regarder le paysage ou de s’arréter
pour manger, on ne va pas loin. Chacun de nous peut se demander : sur le chemin de la vie, est-ce que
je cherche la route ? Ou est-ce que je me contente de vivre au jour le jour, en pensant seulement a
aller bien, a résoudre quelques problémes et a me divertir un peu ? Quelle est la route ? Peut-étre la
recherche de la santé, que beaucoup disent venir avant tout mais qui un jour ou I’autre passera ? Peut-
étre les biens et le bien-étre ? Mais nous ne sommes pas au monde pour cela. Revenez a moi, dit le
Seigneur. 4 moi. C’est le Seigneur le but de notre voyage dans le monde. La route est fondée sur Lui.

Pour retrouver la route, aujourd’hui nous est offert un signe : des cendres sur la téte. C’est un
signe qui nous fait penser a ce que nous avons en téte. Nos pensées poursuivent souvent des choses
passageres, qui vont et viennent. La 1égeére couche de cendres que nous recevrons est pour nous dire,
avec délicatesse et vérité : des nombreuses choses que tu as en téte, derriere lesquelles chaque jour tu
cours et te donne du mal, il ne restera rien. Pour tout ce qui te fatigue, de la vie tu n’emporteras avec
toi aucune richesse. Les réalités terrestres s’évanouissent, comme poussiere au vent. Les biens sont
provisoires, le pouvoir passe, le succes palit. La culture de [’apparence, aujourd’hui dominante, qui
entraine a vivre pour les choses qui passent, est une grande tromperie. Parce que c¢’est comme une
flambée : une fois finie, il reste seulement la cendre. Le Caréme est le temps pour nous libérer de
I’illusion de vivre en poursuivant la poussieére. Le Caréme c’est redécouvrir que nous sommes faits
pour le feu qui briile toujours, non pour la cendre qui s’éteint tout de suite; pour Dieu, non pour le
monde ; pour I’éternité¢ du Ciel, non pour la duperie de la terre ; pour la liberté des enfants, non pour
I’esclavage des choses. Nous pouvons nous demander aujourd’hui : de quel coté suis-je ? Est-ce que
je vis pour le feu ou pour la cendre ?

Dans ce voyage de retour a 1’essentiel qu’est le Caréme, I’Evangile propose trois étapes que le
Seigneur demande de parcourir sans hypocrisie, sans comédie : I’aumoéne, la priére, le jeline. A quoi
servent-elles ? L’aumone, la priére et le jelne nous rameénent aux trois seules réalités qui ne
disparaissent pas. La priére nous rattache a Dieu ; la charité au prochain ; le jeline a nous-mémes.
Dieu, les fréres, ma vie : voila les réalités qui ne finissent pas dans le néant, sur lesquelles il faut
investir. Voila ou le Caréme nous invite a regarder : vers le Haut, avec la priére qui nous libére d’une
vie horizontale, plate, ou on trouve le temps pour le ‘je’ mais ou I’on oublie Dieu. Et puis vers [’autre
avec la charité qui libére de la vanité de I’avoir, du fait de penser que les choses vont bien si elles me
vont bien & moi. Enfin, il nous invite a regarder a [’intérieur, avec le jeline, qui nous libére de
I’attachement aux choses, de la mondanité qui anesthésie le coeur. Priere, charité, jeline : trois
investissements pour un trésor qui dure.

Jésus a dit : « La ou est ton trésor, la aussi sera ton cceur » (Mt 6, 21). Notre cceur regarde
toujours dans quelque direction : il est comme une boussole en recherche d’orientation. Nous pouvons
aussi le comparer a un aimant : il a besoin de s’attacher a quelque chose. Mais s’il s’attache seulement


https://combonianum.org/

aux choses terrestres, tot ou tard, il en devient esclave : les choses dont on se sert deviennent des
choses a servir. L aspect extérieur, I’argent, la carricre, les passe-temps : si nous vivons pour eux, ils
deviendront des idoles qui nous utilisent, des sirénes qui nous charment et ensuite nous envoient a la
dérive. Au contraire, si le ceeur s’attache a ce qui ne passe pas, nous nous retrouvons nous-méme et
nous devenons libres. Le Caréme est un temps de grace pour libérer le cceur des vanités. C’est un
temps de guérison des dépendances qui nous séduisent. C’est un temps pour fixer le regard sur ce qui
demeure.

Ou fixer alors le regard le long du chemin du Caréme ? C'est simple: sur le Crucifié. Jésus en
croix est la boussole de la vie, qui nous oriente vers le Ciel. La pauvreté du bois, le silence du
Seigneur, son dépouillement par amour nous montrent les nécessités d’une vie plus simple, libre de
trop de soucis pour les choses. De la Croix Jésus nous enseigne le courage ferme du renoncement.
Parce que chargés de poids encombrants, nous n’irons jamais de 1’avant. Nous avons besoin de nous
libérer des tentacules du consumérisme et des liens de 1’égoisme, du fait de vouloir toujours plus, de
n’étre jamais content, du cceur fermé aux besoins du pauvre. Jésus sur le bois de la croix brile
d’amour, il nous appelle a une vie enflammée de Lui, qui ne se perd pas parmi les cendres du monde ;
une vie qui briile de charité et ne s’éteint pas dans la médiocrité. Est-il difficile de vivre comme lui le
demande ? Oui, c'est difficile, mais il conduit au but. Le Caréme nous le montre. Il commence avec la
cendre, mais a la fin, il nous méne au feu de la nuit de Paques ; & découvrir que, dans le tombeau, la
chair de Jésus ne devient pas cendre, mais resurgit glorieuse. Cela vaut aussi pour nous, qui sommes
poussiére : si avec nos fragilités nous revenons au Seigneur, si nous prenons le chemin de 1’amour,
nous embrasserons la vie qui n’a pas de couchant. Et nous serons certainement dans la joie.

Vatican, 6 mars 2019

Arréte-toi, regarde et reviens !

Le temps du Caréme est un temps favorable pour corriger les accords dissonants de notre vie
chrétienne et accueillir I’annonce de la Paque du Seigneur toujours nouvelle, joyeuse et pleine
d’espérance. L’Eglise dans sa sagesse maternelle nous propose de préter une attention particuliére a
tout ce qui peut refroidir et rouiller notre cceur de croyant.

Les tentations auxquelles nous sommes exposés sont nombreuses. Chacun d’entre nous connait
les difficultés qu’il doit affronter. Et il est triste de constater comment, face aux vicissitudes
quotidiennes, profitant de la souffrance et de I’insécurité, se lévent des voix qui ne savent que semer
la méfiance. Et si le fruit de la foi est la charité — comme aimait le répéter Mére Térésa de Calcutta -,
le fruit de la méfiance est I’apathie et la résignation. Méfiance, apathie et résignation : ces démons qui
cautérisent et paralysent I’ame du peuple croyant.

Le Caréme est un temps précieux pour débusquer ces dernicres, ainsi que d’autres tentations et
laisser notre cceur recommencer a battre au rythme du cceur de Jésus. Toute cette liturgie est
imprégnée par ces sentiments et nous pourrions dire que cela fait écho a trois expressions qui nous
sont offertes pour « réchauffer le coeur du croyant » : arréte-toi, regarde et reviens.

Arréte-toi un peu, laisse cette agitation et cette course insensée qui remplit le cceur de
I’amertume de sentir que 1’on n’arrive jamais a rien. Arréte-toi, laisse cette injonction a vivre en
accéléré qui disperse, divise et finit par détruire le temps de la famille, le temps de I’amitié, le temps
des enfants, le temps des grands-parents, le temps de la gratuité... le temps de Dieu.

Arréte-toi un peu devant la nécessité d’apparaitre et d’étre vu par tous, d’étre continuellement a
“I’affiche ”, ce qui fait oublier la valeur de I’intimité et du recueillement.

Arréte-toi un peu devant le regard hautain, le commentaire fugace et méprisant qui nait de
I’oubli de la tendresse, de la compassion et du respect dans la rencontre des autres, en particulier de
ceux qui sont vulnérables, blessés et méme de ceux qui sont empétrés dans le péché et I’erreur.



Arréte-toi un peu devant 1’obsession de vouloir tout contrdler, tout savoir, tout dévaster, qui nait
de I’oubli de la gratitude face au don de la vie et a tant de bien recu.

Arréte-toi un peu devant le bruit assourdissant qui atrophie et étourdit nos oreilles et qui nous
fait oublier le pouvoir fécond et créateur du silence.

Arréte-toi un peu devant I’attitude favorisant des sentiments stériles, inféconds qui surgissent de
I’enfermement et de I’apitoiement sur soi-méme et qui conduisent a oublier d’aller a rencontre des
autres pour partager les fardeaux et les souffrances.

Arréte-toi devant la vacuité de ce qui est immédiat, momentané et éphémere, qui nous prive de
nos racines, de nos liens, de la valeur des parcours et du fait de nous savoir toujours en chemin.

Arréte-toi pour regarder et contempler !

Regarde les signes qui empéchent d’éteindre la charité, qui maintiennent vive la flamme de la
foi et de I’espérance. Visages vivants de la tendresse et de la bonté de Dieu qui agit au milieu de nous.

Regarde le visage de nos familles qui continuent & miser jour aprés jour, avec beaucoup
d’effort, pour aller de 1’avant dans la vie et qui, entre les contraintes et les difficultés, ne cessent pas
de tout tenter pour faire de leur maison une école de I’amour.

Regarde les visages interpellant de nos enfants et des jeunes porteurs d’avenir et d’espérance,
porteurs d’un lendemain et d’un potentiel qui exigent dévouement et protection. Germes vivants de
I’amour et de la vie qui se fraient toujours un passage au milieu de nos calculs mesquins et €goistes.

Regarde les visages de nos anciens, marqués par le passage du temps ; visages porteurs de la
mémoire vivante de nos peuples. Visages de la sagesse agissante de Dieu.

Regarde les visages de nos malades et de tous ceux qui s’en occupent ; visages qui, dans leur
vulnérabilité et dans leur service, nous rappellent que la valeur de chaque personne ne peut jamais étre
réduite a une question de calcul ou d’utilité.

Regarde les visages contrits de tous ceux qui cherchent a corriger leurs erreurs et leurs fautes et
qui, dans leurs miséres et leurs maux, luttent pour transformer les situations et aller de I’avant.

Regarde et contemple le visage de I’Amour Crucifié qui, aujourd’hui, sur la croix, continue
d’étre porteur d’espérance ; main tendue a ceux qui se sentent crucifiés, qui font I’expérience dans
leur vie du poids leurs échecs, de leurs désenchantements et de leurs déceptions.

Regarde et contemple le visage concret du Christ crucifié par amour de tous sans exclusion. De
tous ? Oui, de tous. Regarder son visage est I’invitation pleine d’espérance de ce temps de Caréme
pour vaincre les démons de la méfiance, de ’apathie et de la résignation. Visage qui nous incite a
nous écrier : le Royaume de Dieu est possible !

Arréte-toi, regarde et reviens. Reviens a la Maison de ton Pere._Reviens, sans peur, vers les bras
ouverts et impatients de ton Pére riche en miséricorde qui t’attend (cf. Ep. 2,4).

Reviens ! Sans peur, c’est le temps favorable pour revenir a la maison, a la maison « de mon
Pére et de votre Pére » (cf. Jn. 20,17). C’est le temps pour se laisser toucher le cceur... Rester sur le
chemin du mal n’est que source d’illusion et de tristesse. La vraie vie est quelque chose de bien
différent et notre cceur le sait bien. Dieu ne se lasse pas et ne se lassera pas de tendre la main (Cf.
Bulle Misericordiae Vultus, n.19).

Reviens, sans peur, pour faire I’expérience de la tendresse de Dieu qui guérit et réconcilie.
Laisse le Seigneur guérir les blessures du péché et accomplir la prophétie faite a nos péres : « Je vous
donnerai un cceur nouveau, je mettrai en vous un esprit nouveau. J’6terai de votre chair le cceur de
pierre, je vous donnerai un coeur de chair » (Ez. 36,26).

Arréte-toi, regarde et reviens !
Vatican, 14.2.2018



Le Caréme est le temps pour dire non

« Revenez a moi de tout votre cceur, [...] revenez au Seigneur votre Dieu » (JI 2, 12.13) : c’est
le cri par lequel le prophete Joél s’adresse au peuple au nom du Seigneur ; personne ne pouvait se
sentir exclu : « Rassemblez les anciens, réunissez petits enfants et nourrissons ; [...] le jeune époux
[...] et la jeune mariée » (v. 16). Tout le peuple fidéle est convoqué pour se mettre en chemin et
adorer son Dieu, « car il est tendre et miséricordieux, lent a la colére et plein d’amour » (v. 13).

Nous voulons nous aussi nous faire 1’écho de cet appel, nous voulons revenir au cceur
miséricordieux du Pére. En ce temps de grice que nous commengons aujourd’hui, fixons une fois
encore notre regard sur sa miséricorde. La Caréme est un chemin : il nous conduit a la victoire de la
miséricorde sur tout ce qui cherche a nous écraser ou a nous réduire a quelque chose qui ne convient
pas a la dignité des fils de Dieu. Le Caréme est la route de 1’esclavage a la liberté, de la souffrance a la
joie, de la mort a la vie. Le geste des cendres par lequel nous nous mettons en chemin nous rappelle
notre condition d’origine : nous avons été tirés de la terre, nous sommes faits de poussiere. Oui, mais
poussiére dans les mains amoureuses de Dieu qui souffle son Esprit de vie sur chacun de nous et veut
continuer a le faire ; il veut continuer a nous donner ce souffle de vie qui nous sauve des autres types
de souffle : /’asphyxieétouffante provoquée par nos égoismes, asphyxie étouffante générée par des
ambitions mesquines et des indifférences silencieuses ; asphyxie qui étouffe 1’esprit, réduit 1’horizon
et anesthésie les battements du cceur. Le souffle de la vie de Dieu nous sauve de cette asphyxie qui
éteint notre foi, refroidit notre charité et détruit notre espérance. Vivre le Caréme c’est désirer
ardemment ce souffle de vie que notre Pére ne cesse de nous offrir dans la fange de notre histoire.

Le souftle de la vie de Dieu nous libére de cette asphyxie dont, souvent nous ne sommes pas
conscients, et que nous sommes méme habitués a « normaliser », méme si ses effets se font sentir ;
cela nous semble « normal » car nous sommes habitués a respirer un air ou I’espérance est raréfiée, un
air de tristesse et de résignation, un air étouffant de panique et d’hostilité.

Le Caréme est le temps pour dire non. Non a I’asphyxie de 1’esprit par la pollution causée par
I’indifférence, par la négligence a penser que la vie de I’autre ne me regarde pas, par toute tentative de
banaliser la vie, spécialement celle de ceux qui portent dans leur chair le poids de tant de
superficialité. Le Caréme veut dire non a la pollution intoxicante des paroles vides et qui n’ont pas de
sens, de la critique grossiere et rapide, des analyses simplistes qui ne réussissent pas a embrasser la
complexité des problémes humains, spécialement les problémes de tous ceux qui souffrent le plus. Le
Caréme est le temps pour dire non ; non a I’asphyxie d’une prie€re qui nous tranquillise la conscience,
d’une aumdne qui nous rend satisfaits, d’un jeline qui nous fait nous sentir bien. Le Caréme est le
temps pour dire non a 1’asphyxie qui nait des intimismes qui excluent, qui veulent arriver a Dieu en
esquivant les plaies du Christ présentes dans les plaies des freres : ces spiritualités qui réduisent la foi
a une culture de ghetto et d’exclusion.

Le Caréme est le temps de la mémoire, c’est le temps pour penser et nous demander : qu’en
serait-il de nous si Dieu nous avait fermé la porte. Qu’en serait-il de nous sans sa miséricorde qui ne
s’est pas lassée de pardonner et qui nous a toujours donné 1’occasion de recommencer a nouveau ? Le
Caréme est le temps pour nous demander : ou serions-nous sans I’aide de tant de visages silencieux
qui, de mille manié€res, nous ont tendu la main et qui, par des gestes trés concrets, nous ont redonné
I’espérance et nous ont aidé a recommencer ?

Le Caréme est le temps pour recommencer a respirer, c’est le temps pour ouvrir le coeur au souffle
de I’Unique capable de transformer notre poussiere en humanité. Il n’est pas le temps pour déchirer nos
vétements face au mal qui nous entoure, mais plutdt pour faire de la place dans notre vie a tout le bien que
nous pouvons faire, nous dépouillant de tout ce qui nous isole, nous ferme et nous paralyse. Le Caréme est
le temps de la compassion pour dire avec le psalmiste : « Rends-moi la joie d’étre sauvé, que 1’esprit
généreux me soutienne », pour que par notre vie nous proclamions ta louange (cf. Ps 51, 14), et pour que
notre poussicre — par la force de ton souffle de vie — se transforme en « poussiere aimée ».

Vatican, 1.3.2017



Demander le don des larmes

En tant que peuple de Dieu, nous commengons le chemin du Caréme, temps au cours duquel
nous nous efforcons de nous unir plus étroitement au Seigneur pour partager le mystere de sa passion
et de sa résurrection.

La liturgie d’aujourd’hui nous propose avant tout le passage du prophete Joél, envoyé par Dieu
pour appeler le peuple a la pénitence et a la conversion, a cause d’une calamité (une invasion de
sauterelles) qui dévaste la Judée. Seul le Seigneur peut sauver du fléau et il faut donc le supplier par
des prieres et des jelines, en confessant son péché.

Le prophete insiste sur la conversion intérieure: «Revenez a moi de tout votre ceeur» (2, 12).

Revenir au Seigneur «de tout son cceur» signifie entreprendre le chemin d’une conversion non
pas superficielle et transitoire, mais un itinéraire spirituel qui touche le lieu le plus intime de notre
personne. En effet, le coeur est le siége de nos sentiments, le centre dans lequel mirissent nos choix,
nos comportements. Ce «revenez a moi de tout votre cceur» ne concerne pas seulement les personnes,
mais s’étend a foute la communauté, il s’agit d’une convocation adressée a tous: «Réunissez le
peuple, convoquez la communauté, rassemblez les vieillards, réunissez les petits enfants, ceux qu’on
allaite au sein! Que le jeune époux quitte sa chambre et I’épousée son alcove!» (v. 16).

Le prophéte s’arréte en particulier sur la priere des prétres, en faisant observer qu’elle doit étre
accompagnée par les larmes. Cela nous fera du bien a tous, mais en particulier & nous les prétres, au
début de ce Caréme, de demander /e don des larmes, de fagon a rendre notre priere et notre chemin de
conversion toujours plus authentiques et sans hypocrisie. Cela nous fera du bien de nous poser la
question: «Est-ce que je pleure? Le Pape pleure-t-il? Les cardinaux pleurent-ils? Les évéques
pleurent-ils? Les personnes consacrées pleurent-elles? Les prétres pleurent-ils? Les pleurs sont-ils
présents dans nos prieres? Tel est précisément le message de I’Evangile d’aujourd’hui. Dans le
passage de Matthieu, Jésus relit les trois ceuvres de piété prévues dans la loi mosaique: ’aumdne, la
priere et le jeline. Et il distingue, le fait extérieur du fait intérieur, de ces pleurs qui viennent du cceur.
Au fil du temps, ces prescriptions avaient été attaquées par la rouille du formalisme extérieur, ou
s’étaient méme transformées en signe de supériorité sociale. Jésus met en évidence une tentation
commune dans ces trois ceuvres, que 1’on peut résumer précisément dans 1’ hypocrisie(il la cite au
moins trois fois): «Gardez-vous de pratiquer votre justice devant les hommes, pour vous faire
remarquer d’eux... Quand donc tu fais ’aumdne, ne va pas le claironner devant toi; ainsi font les
hypocrites... Quand vous priez, ne soyez pas comme les sypocrites: ils aiment... se camper, afin qu’on
les voie... Quand vous jelinez, ne vous donnez pas un air sombre comme font les hypocrites» (Mt 6,
1.2.5.16). Freres, sachez, que les hypocrites ne savent pas pleurer, ils ont oubli¢ comment on pleure,
ils ne demandent pas le don des larmes.

Lorsque 1’on accomplit quelque chose de bon, presque instinctivement nait en nous le désir
d’étre estimés et admirés pour cette bonne action, pour en retirer une satisfaction. Jésus nous invite a
accomplir ces ceuvres sans aucune ostentation, et a espérer uniquement la récompense du Pere «qui
voit dans le secret» (Mt 6, 4.6.18).

Chers fréres et sceurs, le Seigneur ne se lasse jamais d’avoir de la miséricorde pour nous, et veut
nous offrir encore une fois son pardon — nous en avons tous besoin —, en nous invitant a revenir a
Lui avec un ccoeur nouveau, purifié du mal, purifié par les larmes, pour prendre part a sa joie.
Comment accueillir cette invitation? Saint Paul nous le suggére: «Nous vous en supplions au nom du
Christ: laissez-vous réconcilier avec Dieu» (2 Co 5, 20). Cet effort de conversion n’est pas seulement
une ceuvre humaine, c’est se laisser réconcilier. La réconciliation entre nous est possible grace a la
miséricorde du Pere qui, par amour pour nous, n’a pas hésité a sacrifier son Fils unique. En effet, le
Christ, qui était juste et sans péché, pour nous a été fait péché (v. 21) lorsque, sur la croix, il fut
chargé de nos péchés, et ainsi, il nous a rachetés et justifiés devant Dieu. «En Lui» nous pouvons
devenir justes, en Lui nous pouvons changer, si nous accueillons la grace de Dieu et que nous ne



laissons pas passer en vain ce «moment favorable» (6, 2). S’il vous plait, arrétons-nous, arrétons-nous
un peu et laissons-nous réconcilier avec Dieu.

Avec cette conscience, commencons confiants et joyeux I’itinéraire quadragésimal. Que Marie
Meére Immaculée, sans péché, soutienne notre combat spirituel contre le péché, nous accompagne en
ce moment favorable, afin que nous puissions arriver a chanter ensemble I’exultation de la victoire le
jour de la Paque. Et comme signe de la volonté de se laisser réconcilier avec Dieu, outre les larmes
qui resteront «dans le secret», en public nous accomplirons le geste de I’imposition des cendres sur la
téte. Le célébrant prononce ces paroles: «Souviens-toi que tu es poussiere et que tu retourneras a la
poussiere» (cf. Gn 3, 19), ou encore, il répete I’exhortation de Jésus: «Convertissez-vous et croyez a
[’Evangile» (cf. Mc 1, 15). Les deux formules constituent un rappel a la vérité de I’existence humaine:
nous sommes des créatures limitées, des pécheurs ayant toujours besoin de pénitence et de
conversion. Combien il est important d’écouter et d’accueillir ce rappel a notre époque! L’invitation a
la conversion est alors un encouragement a revenir, comme le fit le fils de la parabole, entre les bras
de Dieu, Pére tendre et miséricordieux, a pleurer dans cette étreinte, a se fier a Lui et a se confier a
Lui.

Vatican, 18.2.2015



	Carême - Méditations du Pape François
	Retrouver la route de la vie
	Arrête-toi, regarde et reviens !
	Le Carême est le temps pour dire non
	Demander le don des larmes


