https://combonianum.orq/ FP.esp 7/2016

Ejercicios para sacerdotes 2016
Retiro espiritual impartido por el Papa Francisco
con ocasion del Jubileo de los sacerdotes

PRIMERA MEDITACION

Buenos dias, queridos sacerdotes.

Comenzamos esta jornada de retiro espiritual. Creo que nos haré bien rezar unos por otros, en
comunioén. Un retiro, pero en comunién, todos.

He elegido el tema de la misericordia. Primero una pequefia introduccién para todo el retiro.

La misericordia, en su aspecto mas femenino, es el entrafiable amor materno, que se conmueve
ante la fragilidad de su creatura recién nacida y la abraza, supliendo todo lo que le falta para que
pueda vivir y crecer (rahamim); y en su aspecto mas masculino, es la fidelidad fuerte del Padre que
sostiene siempre, perdona y vuelve a poner en camino a sus hijos. La misericordia es tanto el fruto de
una «alianza» —por eso se dice que Dios se acuerda de su (pacto de) misericordia (hesed)— como un
«acto» gratuito de benignidad y bondad que brota de nuestra psicologia mas profunda y se traduce en
una obra externa (eleos, que se convierte en limosna). Esta inclusividad hace que esté siempre a la
mano de todos el «misericordiar», el compadecerse del que sufre, conmoverse ante el necesitado,
indignarse, que se revuelvan las tripas ante una injusticia patente y ponerse inmediatamente a hacer
algo concreto, con respeto y ternura, para remediar la situacion. Y, partiendo de este sentimiento
visceral, esta al alcance de todos mirar a Dios desde la perspectiva de este atributo primero y ultimo
con el que Jesus lo ha querido revelar para nosotros: el nombre de Dios es Misericordia.

Cuando meditamos sobre la Misericordia sucede algo especial. La dinamica de los Ejercicios
Espirituales se potencia desde dentro. La misericordia hace ver que las vias objetivas de la mistica
clasica —purgativa, iluminativa y unitiva— nunca son etapas sucesivas, que se puedan dejar atras.
Siempre tenemos necesidad de una nueva conversion, de mas contemplacion y de un amor renovado.
Estas tres fases se entrecruzan y vuelven a aparecer. Nada une méas con Dios que un acto de
misericordia —Y esto no es una exageracion: nada une mas con Dios que un acto de misericordia—,
ya sea que se trate de la misericordia con que el Sefior nos perdona nuestros pecados, ya sea de la
gracia que nos da para practicar las obras de misericordia en su nombre. Nada ilumina mas la fe que el
purgar nuestros pecados y nada mas claro que Mateo 25, y aquello de «Dichosos los misericordiosos
porque alcanzaran misericordia» (Mt 5,7), para comprender cual es la voluntad de Dios, la misién a la
que nos envia. A la misericordia se le puede aplicar aquella ensefianza de Jesus: «Con la medida que
midan serdn medidos» (Mt 7,2). Permitanme, pero pienso aqui a esos confesores que «apalean» a los
penitentes, que los rifien. Pero, jasi los tratard Dios a ellos! Aungue no sea mas que por eso, no hagan
estas cosas. La misericordia nos permite pasar de sentirnos misericordiados a desear misericordiar.
Pueden convivir, en una sana tension, el sentimiento de vergienza por los propios pecados con el
sentimiento de la dignidad a la que el Sefior nos eleva. Podemos pasar sin preambulos de la distancia
a la fiesta, como en la parabola del Hijo Prodigo, y utilizar como receptaculo de la misericordia
nuestro propio pecado. Repito esto, que es la clave de la primera meditacion: utilizar como
receptaculo de la misericordia nuestro propio pecado. La misericordia nos impulsa a pasar de lo
personal a lo comunitario. Cuando actuamos con misericordia, como en los milagros de la
multiplicacion de los panes, que nacen de la compasion de Jesus por su pueblo y por los extranjeros,
los panes se multiplican a medida que se reparten.

Tres sugerencias

Tres sugerencias para esta jornada de retiro. La alegre y libre familiaridad que se establece a
todos los niveles entre los que se relacionan entre si con el vinculo de la misericordia —familiaridad
del Reino de Dios, tal como Jesus lo describe en sus parabolas— me lleva a sugerirles tres cosas para
su oracion personal de este dia.


https://combonianum.org/

La primera tiene que ver con dos consejos practicos que da san Ignacio —me excuso por la
publicidad «de familia»— y que dice: «No el mucho saber llena y satisface el alma, sino el sentir y
gustar las cosas de Dios interiormente» (Ejercicios Espirituales, 2). San Ignacio agrega que alli donde
uno encuentra lo que quiere y siente gusto, alli se quede rezando «sin tener ansia de pasar adelante,
hasta que me satisfaga» (ibid., 76). Asi que, en estas meditaciones sobre la misericordia, uno puede
comenzar por donde mas le guste y quedarse alli, pues seguramente una obra de misericordia le
llevaré a las demas. Si comenzamos dando gracias al Sefior, que maravillosamente nos cred y mas
maravillosamente aun nos redimid, seguramente esto nos llevara a sentir pena por nuestros pecados.
Si comenzamos por compadecernos de los mas pobres y alejados, seguramente necesitaremos ser
misericordiados también nosotros.

La segunda sugerencia para rezar tiene que ver con una forma de utilizar la palabra
misericordia. Como se habran dado cuenta, al hablar de la misericordia a mi me gusta usar la forma
verbal: hay que hacer misericordia (misericordiar en espafiol, «misericordiare», tenemos que forzar la
lengua) para recibir misericordia, para ser «misericordiati» (ser misericordiados). «Pero Padre, esto
no es italiano». «Si, pero es la forma que yo encuentro para ir adentro: “Misericordiare” para ser
“misercordiato”». El hecho de que la misericordia ponga en contacto una miseria humana con el
corazdn de Dios hace que la accion surja inmediatamente. No se puede meditar sobre la misericordia
sin que todo se ponga en accion. Por tanto, en la oracion, no hace bien intelectualizar. Con prontitud,
y con la ayuda de la gracia, nuestro didlogo con el Sefior tiene que concretarse en qué pecado tiene
que tocar su misericordia en mi, donde siento, Sefior, mas vergienza y mas deseo reparar; y
rapidamente tenemos que hablar de aquello que mas nos conmueve, de esos rostros que nos llevan a
desear intensamente poner manos a la obra para remediar su hambre y sed de Dios, de justicia, de
ternura. A la misericordia se la contempla en la accion. Pero un tipo de accion que es omniinclusiva:
la misericordia incluye todo nuestro ser —entrafas y espiritu— y a todos los seres.

La ultima sugerencia para la jornada de hoy va por el lado del fruto de los ejercicios, es decir de
la gracia que tenemos que pedir y que es, directamente, la de convertirnos en sacerdotes mas
misericordiados y mas misericordiosos. Una de las cosas mas més bellas, que me conmueven, es la
confesion de un sacerdote: es algo grande, hermoso, porque este hombre que se acerca para confesar
sus pecados es el mismo que después ofrece el oido al corazon de otra persona que viene a confesar
los suyos. Nos podemos centrar en la misericordia porque ella es lo esencial, lo definitivo. Por los
escalones de la misericordia (cf. Laudato si’, 77) podemos bajar hasta lo més bajo de la condicion
humana —fragilidad y pecado incluidos— y ascender hasta lo mas alto de la perfeccion divina: «Sean
misericordiosos (perfectos) como su Padre es misericordioso». Pero siempre para «cosechar» sdlo
mas misericordia. De aqui deben venir los frutos de conversion de nuestra mentalidad institucional: si
nuestras estructuras no se viven ni se utilizan para recibir mejor la misericordia de Dios y para ser mas
misericordiosos para con los demas, se pueden convertir en algo muy extrafio y contraproducente. De
esto se habla frecuentemente en algunos documentos de la Iglesia y en algunos discursos de los Papas,
es decir, de la conversion institucional, la conversion pastoral.

Este retiro espiritual, por tanto, ird por el lado de esa «simplicidad evangélica» que entiende y
practica todas las cosas en clave de misericordia. Y de una misericordia dindmica, no como un
sustantivo cosificado y definido, ni como adjetivo que decora un poco la vida, sino como verbo —
misericordiar y ser misericordiados—. Esto es lo que nos lanza a la accion en medio del mundo. Y,
ademas, como misericordia «siempre mas grande», como una misericordia que crece y aumenta,
dando pasos de bien en mejor, y yendo de menos a mas, ya que la imagen que Jesus nos pone es la del
Padre siempre mas grande —Deus semper maior— Yy cuya misericordia infinita «crece», si se puede
decir asi, y no tiene techo ni fondo, porque proviene de su soberana libertad.



Primera meditacion:
De la distancia a la fiesta

Y ahora pasemos a la primera meditacion. He puesto como titulo «De la distancia a la fiesta». Si
la misericordia del Evangelio es, como hemos dicho, un exceso de Dios, un deshorde inaudito, lo
primero es mirar dénde el mundo de hoy, y cada persona, necesita mas un exceso de amor asi. Lo
primero es preguntarnos cuél es el receptaculo para tal misericordia; cuél es el terreno desierto y seco
para tal desborde de agua viva; cudles las heridas para ese aceite balsamico; cual es la orfandad que
necesita tal desvivirse en carifios y atenciones; cudl la distancia para tanta sed de abrazo y de encuentro. ..

La parabola que les propongo para esta meditacion es la del padre misericordioso (cf. Lc 15,11-
31). Nos situamos en el &mbito del misterio del Padre. Y me viene al corazon comenzar por ese
momento en que el hijo pradigo esta en medio del chiquero, en ese infierno del egoismo, que hizo todo
lo que quiso y, en vez de ser libre, se encuentra esclavo. Mira a los chanchos que comen bellotas.. .,
siente envidia y le viene la nostalgia. Nostalgia: palabra clave. Nostalgia por el pan recién horneado que
los empleados de su casa, la casa de su padre, comen para el desayuno. La nostalgia es un sentimiento
poderoso. Tiene que ver con la misericordia porque nos ensancha el alma. Nos hace recordar el bien
primero —la patria de donde salimos— y nos despierta la esperanza de volver. El nostos algos. En este
horizonte amplio de la nostalgia, este joven —dice el Evangelio— entro en si y se sinti6 miserable. Y
cada uno de nosotros puede buscar o dejarse llevar a ese punto donde se siente mas miserable. Cada uno
de nosotros tiene su secreto de miseria dentro... Hace falta pedir la gracia de encontrarlo.

Sin detenernos ahora a describir lo misero de su estado, pasemos a ese otro momento en que,
después de que su Padre lo abrazd y lo beso efusivamente, €l se encuentra sucio pero vestido de fiesta.
Porque el padre no le dice: «Vete, dlichate y después vuelve». No, sucio y vestido de fiesta. Se pone
en el dedo el anillo de par con su padre. Tiene sandalias nuevas en los pies. Esta en medio de la fiesta,
entre la gente. Algo asi como nosotros, si alguna vez nos paso, que nos confesamos antes de la misa y
ahi nomas nos encontramos «revestidos» y en medio de una ceremonia. Es un estado de avergonzada
dignidad.

Avergonzada dignidad

Detengamonos en esa «avergonzada dignidad» de este hijo prédigo y predilecto. Si nos
animamos a mantener serenamente el corazon entre esos dos extremos —Ila dignidad y la
verguenza—, sin soltar ninguno de ellos, quizas podamos sentir cdmo late el corazdén de nuestro
Padre. Era un corazon que palpitaba de ansia cuando todos los dias subia a la terraza para mirar. ;Qué
miraba? Si acaso el hijo vuelve... Pero en este punto, en este puesto donde hay dignidad y verguenza,
podemos percibir como late el corazon de nuestro Padre. Podemos imaginar que la misericordia le
brota como sangre. Que él sale a buscarnos —pecadores—, nos atrae a si, nos purifica y nos lanza de
nuevo, renovados, a todas las periferias a misericordiar a todos. Su sangre es la sangre de Cristo,
sangre de la Nueva y Eterna Alianza de misericordia, derramada por nosotros y por todos los hombres
para el perdon de los pecados. Esta sangre la contemplamos entrando y saliendo de su corazon, y del
corazon del Padre. Esto es nuestro Unico tesoro, lo Unico que tenemos para dar al mundo: la sangre
que purifica y pacifica todo y a todos. La sangre del Sefior que perdona los pecados. La sangre que es
verdadera bebida, que resucita y da la vida a lo que esta muerto por el pecado.

En nuestra oracion serena, que va de la verglienza a la dignidad, de la dignidad a la vergiienza
—Ias dos juntas—, pedimos la gracia de sentir esa misericordia como constitutiva de nuestra vida
entera; la gracia de sentir como ese latido del corazén del Padre se auna con el latir del nuestro. No
basta sentirla como un gesto que Dios tiene de vez en cuando, perdonandonos algun pecado gordo, y
luego nos las arreglamos solos, autobnomamente. No basta.

San Ignacio propone una imagen caballeresca propia de su época, pero, como la lealtad entre
amigos es un valor perenne, puede ayudarnos. Dice que, para sentir «confusion y verglienza» por
nuestros pecados (y no perdernos de sentir la misericordia), podemos usar un ejemplo: imaginemos



que «un caballero se hallase delante de su rey y de toda su corte, avergonzado y confundido en
haberle mucho ofendido, siendo que de él primero recibi6 muchos dones y muchas mercedes»
(Ejercicios Espirituales, 74). Imaginemos esta escena. No obstante, siguiendo la dindmica del hijo
prodigo en la fiesta, imaginemos a este caballero como alguien que, en vez de ser avergonzado
delante de todos, el rey lo toma inesperadamente de la mano y le devuelve su dignidad. Y vemos que
no sélo lo invita a seguirlo en su lucha, sino que lo pone al frente de sus compafieros. jCon qué
humildad y lealtad lo servira este caballero de ahora en adelante! Esto me hace pensar en la ultima
parte del capitulo 16 de Ezequiel, la Gltima parte.

Ya sea sintiéndonos como el hijo prodigo festejado o como el caballero desleal convertido en
superior, lo importante es que cada uno se sitle en esa tension fecunda en la que la misericordia del
Sefior nos pone: no solamente de pecadores perdonados, sino de pecadores dignificados. El Sefior no
solamente nos limpia, sino que nos corona, nos da dignidad.

Simon Pedro nos ofrece la imagen ministerial de esta sana tension. El Sefior lo educa y lo forma
progresivamente y lo ejercita en mantenerse asi: Simon y Pedro. EI hombre comin, con sus
contradicciones y debilidades, y el que es Piedra, el que tiene las llaves, el que conduce a los demas.
Cuando Andrés lo lleva a Cristo, asi como estd, vestido de pescador, el Sefior le pone el nombre de
Piedra. Apenas acaba de alabarle por la confesion de fe que viene del Padre, cuando ya le recrimina
duramente por la tentacion de escuchar la voz del mal espiritu al decirle que se aparte de la cruz. Lo
invitara a caminar sobre las aguas y lo dejara hundirse en su propio miedo, para tenderle enseguida
una mano; apenas se confiese pecador lo misionard a ser pescador de hombres; lo interrogara
prolijamente sobre su amor, haciéndole sentir dolor y verglienza por su deslealtad y cobardia, pero
también por tres veces le confiara el pastoreo de sus ovejas. Siempre estos dos polos.

Ahi tenemos que situarnos, en ese hueco en el que conviven nuestra miseria mas vergonzante y
nuestra dignidad mas alta. ;Qué sentimos cuando la gente nos besa la mano y miramos nuestra miseria
mas intima, mientras el Pueblo de Dios nos honra? He aqui otra situacion para entender esto. Siempre el
contraste. Debemos situarnos aqui, en el espacio en el que conviven nuestra miseria avergonzada y
nuestra dignidad mas alta. El mismo espacio. Sucios, impuros, mezquinos, vanidosos —la vanidad es el
pecado de los curas—, egoistas y, a la vez, con los pies lavados, llamados y elegidos, repartiendo sus
panes multiplicados, bendecidos por nuestra gente, queridos y cuidados. Solo la misericordia hace
soportable ese lugar. Sin ella, 0 nos creemos justos como los fariseos o nos alejamos como los que no se
sienten dignos. En ambos casos, se nos endurece el corazon. O cuando nos sentimos justos como los
fariseos, o cuando nos alejamos como aquellos que no se sienten dignos. Yo no me siento digno, pero
no debo alejarme: debo estar ahi, en la vergiienza con la dignidad, las dos juntas.

Profundizamos un poco mas. Nos preguntamos: Y, ¢por qué es tan fecunda esta tension entre
miseria y dignidad, entre distancia y fiesta? Diria que es fecunda porque mantenerla nace de una
decision libre. Y el Sefior actla principalmente sobre nuestra libertad, aunque nos ayude en todo. La
misericordia es cuestion de libertad. El sentimiento brota espontaneo y cuando decimos que es
visceral pareceria que es sinénimo de «animal». Pero los animales desconocen la misericordia
«moral», aunque algunos puedan experimentar algo de esa compasion, como un perro fiel que
permanece al lado de su duefio enfermo. La misericordia es una conmocion que toca las entrafas, pero
puede brotar también de una percepcion intelectual aguda —directa como un rayo, pero no por simple
menos compleja—: uno intuye muchas cosas cuando siente misericordia. Uno comprende, por
ejemplo, que el otro estd en una situacion desesperada, limite; le pasa algo que excede sus pecados o
sus culpas; también uno comprende que el otro es un par, que él mismo podria estar en su lugar; y que
el mal es tan grande y devastador que no se arregla solo con justicia... En el fondo, uno se convence
de que hace falta una misericordia infinita, como la del corazon de Cristo, para remediar tanto mal y
tanto sufrimiento como vemos que hay en la vida de los seres humanos... Si la misericordia esta por
debajo de eso, no alcanza. jTantas cosas comprende nuestra mente con sélo ver a alguien tirado en la
calle, descalzo, en una mafiana fria, o al Sefior clavado en la cruz por mi!

Ademas, la misericordia se acepta y se cultiva, o se rechaza libremente. Si uno se deja llevar, un
gesto trae el otro. Si uno pasa de largo, el corazén se enfria. La misericordia nos hace experimentar



nuestra libertad y es alli donde podemos experimentar la libertad de Dios, que es misericordioso con
quien es misericordioso (cf. Dt 5,10), como le dijo a Moisés. En su misericordia el Sefior expresa su
libertad. Y nosotros, la nuestra.

Podemos vivir mucho tiempo «sin» la misericordia del Sefior. Es decir: podemos vivir sin
hacerla consciente y sin pedirla explicitamente. Hasta que uno cae en la cuenta de que «todo es
misericordia» y llora con amargura no haberla aprovechado antes, siendo asi que la necesitaba tanto.

La miseria de la que hablamos es la miseria moral, intransferible, esa donde uno toma
conciencia de si mismo como persona que, en un punto decisivo de su vida, actu6é por su propia
iniciativa: eligio algo y eligio mal. Este es el fondo que hay que tocar para sentir dolor de los pecados
y para arrepentirse verdaderamente. Porque, en otros ambitos, uno no se siente tan libre ni siente que
el pecado afecte toda su vida y, por tanto, no experimenta su miseria, con lo cual se pierde la
misericordia, que sdlo actla con esa condicion. Uno no va a la farmacia y dice: «Por misericordia, le
pido una aspirina». Por misericordia pide que le den morfina para una persona sumida en los dolores
atroces de una enfermedad terminal. O todo o nada. O se va hasta el fondo o0 no se entiende nada.

El corazdn que Dios une a esa miseria moral nuestra es el corazén de Cristo, su Hijo amado,
que late como un solo corazdn con el del Padre y el del Espiritu. Recuerdo cuando Pio XII escribié la
Enciclica sobre el Sagrado Corazon; recuerdo que alguno decia: «;Por qué una enciclica sobre esto?
Son cosas de monjas...». Es el centro, el Corazdn de Cristo, es el centro de la misericordia. Tal vez las
monjas entienden mas que nosotros, porque son madres en la Iglesia, son icono de la Iglesia, de la
Virgen Maria. Pero el centro es el corazon de Cristo. Nos hara bien leer esta semana o mafiana la
Haurietes aquas... «Pero, jes preconciliar!». Si, pero nos haré bien. Se puede leer, nos hara mucho bien.

Es un corazon que elige el camino méas cercano y que lo compromete. Esto es propio de la
misericordia, que se ensucia las manos, toca, se mete, quiere involucrarse con el otro, va a lo personal
con lo méas personal, no «se ocupa de un caso» Sin0 que Se compromete con una persona, con su
herida. Fijémonos en nuestro lenguaje. Cuantas veces decimos, sin darnos cuenta: «Tengo un caso...».
jAlto! Di mas bien: «Tengo una persona que...». Esto muy clerical: «Tengo un caso...», «he
encontrado un caso...». También a mi me sale a menudo. Hay un poco de clericalismo: reducir lo
concreto del amor de Dios, de todo lo que Dios nos da, de la persona, a un «caso». Y asi me distancio
y no me toca. Asi no me mancho las manos; asi hago una pastoral limpia, elegante, en la que no
arriesgo nada. Pero también —no se escandalicen— donde no tengo la posibilidad de un pecado
vergonzoso. La misericordia excede la justicia y lo hace saber y lo hace sentir; queda implicado uno
con el otro. Al dignificar —y esto es decisivo, no se debe olvidar: la misericordia da dignidad—, la
misericordia eleva a aquel hacia el que uno se abaja y vuelve pares a los dos, al misericordioso vy al
misericordiado. Como la pecadora del Evangelio (cf. Lc 7,36-50), a la cual se la perdoné mucho,
porgue amo6 mucho y habia pecado mucho.

De aqui la necesidad del Padre de hacer fiesta, para que se restaure todo de una sola vez,
devolviendo a su hijo la dignidad perdida. Esto posibilita mirar al futuro de manera nueva. No es que
la misericordia no tome en cuenta la objetividad del dafio hecho por el mal. Pero le quita poder sobre
el futuro —y este es el poder de la misericordia—, le quita poder sobre la vida que corre hacia
delante. La misericordia es la verdadera actitud de vida que se opone a la muerte, que es el fruto
amargo del pecado. En eso es licida, no es para nada ingenua la misericordia. No es que no vea el
mal, sino que mira lo corta que es la vida y todo el bien que queda por hacer. Por eso hay que
perdonar totalmente, para que el otro mire hacia adelante y no pierda tiempo en culparse y
compadecerse de si mismo y en lo que se perdio. En el camino de ir a curar a otros, uno ird haciendo
su examen de conciencia y, en la medida en que ayuda a otros, reparard el mal que hizo. La
misericordia es fundamentalmente esperanzada. Es madre de esperanza.

Dejarse atraer y enviar por el movimiento del corazon del Padre es mantenerse en esa sana
tension de avergonzada dignidad. Dejarse atraer por el centro de su corazon, como sangre que se ha
ensuciado yendo a dar vida a los miembros mas lejanos, para que el Sefior nos purifique y nos lave los
pies; dejarse enviar llenos del oxigeno del Espiritu para llevar vida a todos los miembros,
especialmente a los mas alejados, fragiles y heridos.



Un cura hablaba —esto es historico— de una persona en situacion de calle que termind
viviendo en una hospederia. Era alguien cerrado en su propia amargura que no interactuaba con los
demés. Persona culta, se enteraron después. Pasado algun tiempo, este hombre fue a parar al hospital
por una enfermedad terminal y le contaba al cura que, estando alli, sumido en su nada y en su
decepcidn por la vida, el que estaba en la cama de al lado le pidi6 que le alcanzara la escupidera y que
luego se la vaciara. Y ese pedido de alguien que verdaderamente lo necesitaba y estaba peor que él, le
abrio los ojos y el corazén a un sentimiento poderosisimo de humanidad y a un deseo de ayudar al
otro y de dejarse ayudar él por Dios. Y se confesd. De este modo, un sencillo acto de misericordia lo
conectd con la misericordia infinita, se anim6 a ayudar al otro y luego se dej6 ayudar él: murié
confesado y en paz. Este es el misterio de la misericordia.

Asi, los dejo con la parabola del padre misericordioso, una vez que nos hemos «situado» en ese
momento en que el hijo se siente sucio y revestido, pecador dignificado, avergonzado de si y
orgulloso de su padre. El signo para saber si uno esta bien situado son las ganas de ser misericordioso
con todos en adelante. Ahi esté el fuego que vino a traer JesUs a la tierra, ese que enciende otros
fuegos. Si no se prende la llama, es que alguno de los polos no permite el contacto. O la excesiva
verglienza, que no «pela los cables» y, en vez de confesar abiertamente «hice esto y esto», se tapa; 0
la excesiva dignidad, que toca las cosas con guantes.

Los excesos de la misericordia

Para terminar, una palabrita sobre los excesos de la misericordia. El unico exceso ante la
excesiva misericordia de Dios es excederse en recibirla y en desear comunicarla a los demas. El
Evangelio nos muestra muchos lindos ejemplos de los que se exceden para recibirla: el paralitico,
cuyos amigos lo hacen entrar por el techo en medio del sitio donde estaba predicando el Sefior —
exageran—; el leproso, que deja a sus nueve comparieros y regresa glorificando y dando gracias a
Dios a grandes voces y va a ponerse de rodillas a los pies del Sefior; el ciego Bartimeo, que logra
detener a Jesus con sus gritos y consigue superar incluso la «aduana de los sacerdotes» para ir hacia el
Sefior; la mujer hemorroisa, que en su timidez se las ingenia para lograr una estrecha cercania con el
Sefior y que, como dice el Evangelio, cuando toco el manto, el Sefior sintié que salia de él una
dynamis...; todos son ejemplos de ese contacto que enciende un fuego y desencadena la dinamica, la
fuerza positiva de la misericordia. También esta la pecadora, cuyas excesivas muestras de amor al
Sefior al lavarle los pies con sus lagrimas y secarselos con sus cabellos, son para el Sefior signo de que
ha recibido mucha misericordia, y por eso lo expresa de ese modo exagerado. Pero la misericordia
siempre exagera, es excesiva. La gente mas simple, los pecadores, los enfermos, los endemoniados. ..,
son exaltados inmediatamente por el Sefior, que los hace pasar de la exclusion a la inclusion plena, de
la distancia a la fiesta. Y esto no se entiende si no es en clave de esperanza, en clave apostolica, en
clave del que es misericordiado para misericordiar.

Podemos terminar rezando, con el Magnificat de la misericordia, el Salmo 50 del rey David, que
recitamos en los laudes todos los viernes. Es el Magnificat de «un corazdn contrito y humillado» que,
en su pecado, tiene la grandeza de confesar al Dios fiel que es mas grande que el pecado. Dios es mas
grande que el pecado. Situados en el momento en que el hijo prodigo esperaba un trato distante y, en
cambio, el padre lo meti6 de lleno en una fiesta, podemos imaginarlo rezando el Salmo 50. Y rezarlo
a dos coros con él, nosotros y el hijo prodigo. Podemos escucharlo cémo dice: «Misericordia, Dios
mio, por tu bondad; por tu inmensa compasion borra mi culpa...». Y nosotros decir: «Pues yo
(también) reconozco mi culpa, tengo siempre presente mi pecado». Y a una voz, decir: «Contra ti,
Padre, contra ti solo pequé».

Y rezamos desde esa tension intima que enciende la misericordia, esa tension entre la vergiienza
que dice: «Aparta de mi pecado tu vista, borra en mi toda culpa»; y esa confianza que dice: «Rociame
con el hisopo y quedaré limpio, lavame; quedaré mas blanco que la nieve». Confianza que se vuelve
apostdlica: «Devuélveme la alegria de la salvacion, afianzame con espiritu firme y ensefiaré a los
malvados tus caminos, los pecadores volveran a ti».

Basilica de San Juan de Letran - Jueves 2 de junio de 2016



