http://combonianum.orq/ FP fr 5/2015

Communauté.
Par Dietrich Bonhoeffer.

Dietrich Bonhoeffer est né a Breslau (Allemagne). Apres des études en théologie a Berlin, il obtient son doctorat et
devient pasteur de [’Eglise luthérienne en 1931. Par son opposition ouverte aux mesures antisémites du régime nazi, il est
interdit de prédication et d’enseignement, puis arrété par la gestapo en 1943. Suite a [’attentat manqué contre Hitler, en
1944, il est condamné a mort et exécuté le 9 avril 1945 au camp de concentration de Flossenbiirg. Dietrich Bonhoeffer est
consideré comme ['un des plus grands spirituels et théologiens protestants du XXeme siecle. Il est I'auteur de plusieurs
ouvrages marquants. Son livre “ De la vie communautaire » se présente comme le témoignage de ce qu’il a vécu avec les
jeunes candidats au ministere pastoral au séminaire clandestin de Finkenwalde entre 1935 et 1937.

ere

La vie communautaire (17 partie)

« Voyez ! Qu’il est bon, qu’il est doux d’habiter en fréres tous ensemble ! » (Ps 133,1). Notre
but, dans les pages qui suivent, est d’examiner quelques orientations et régles que donne 1’Ecriture
sainte pour la vie communautaire sous [1’autorité de] la Parole.

Il ne va pas de soi pour le chrétien de pouvoir vivre parmi d’autres chrétiens. Jésus Christ a
vécu au milieu de ses ennemis. Finalement, tous ses disciples ’ont abandonné. Sur la croix, il s’est
retrouve tout seul, entouré de malfaiteurs et de moqueurs. Il était venu apporter la paix aux ennemis
de Dieu. De méme, la place du chrétien n’est pas dans la réclusion d’une vie cloitrée, mais au milieu
des ennemis. C’est 1a qu’il a sa tache, son travail. « Le régne du Christ doit s’établir au milieu de tes
ennemis. Ne pas pouvoir souffrir cela, ¢’est ne pas vouloir étre de cette seigneurie mais vivre entouré
d’amis, assis parmi les roses et les lis, loin des méchants, dans un cercle de gens pieux. Oh ! vous qui
blasphémez et trahissez le Christ ! Si Christ avait fait comme vous le faites, qui donc aurait pu étre
sauvé ? » (Luther).

« Je les ai disséminés parmi les nations, mais méme au loin ils se souviendront de moi » (Za
10,9). C’est la volonté¢ de Dieu que la chrétienté soit un peuple dispersé, disséminé comme une
semence jetée « parmi tous les royaumes de la terre » (Dt 28,25). Ce sont a la fois sa malédiction et sa
promesse. C’est dans des pays éloignés, parmi les incroyants, que le peuple de Dieu doit vivre, mais il
sera la semence du Royaume de Dieu dans le monde entier.

«Je leur ferai entendre mon signal pour les rassembler car je les ai rachetés », «ils
reviendront » (Za 10,8s.). Quand cela arrivera-t-il ? Cela est arrivé en Jésus Christ, qui est mort « pour
réunir dans ’unité les enfants de Dieu qui sont dispersés » (Jn 11,52), et cela arrivera finalement de
maniére visible a la fin des temps, quand les anges de Dieu “ des quatre vents, depuis une extrémité
des cieux a I’autre, rassembleront ses ¢lus » (Mt 24,31). Mais, jusque-1a, le peuple de Dieu demeure
dans la dispersion, tenu ensemble par Jésus Christ seul, devenu un du fait que [ses membres],
disséminés parmi les incroyants, se souviennent de lui sur des terres lointaines.

Ainsi, dans la période qui va de la mort du Christ au dernier jour, si des chrétiens peuvent déja
vivre ici avec d’autres chrétiens dans une communauté visible, ce n’est en fait que par une sorte
d’anticipation miséricordieuse des réalités derniéres. C’est par la grice de Dieu qu’une assemblée
peut se réunir de maniére visible dans ce monde autour de la Parole de Dieu et du sacrement. Tous les
chrétiens n’ont pas part a cette grace. Les prisonniers, les malades, les isolés qui vivent dans la
diaspora, les prédicateurs de 1’Evangile en terre paienne sont seuls. Ils savent qu’une communauté
visible est une grace. lls prient avec le psalmiste : «Je me laisse aller a évoquer le temps ou je passais
la barriére, pour conduire jusqu’a la maison de Dieu, parmi les cris de joie et de louange, une
multitude en féte » (Ps 42,5). Mais ils restent, seuls, une graine disséminée sur des terres lointaines
selon la volonté de Dieu. Cependant, ce qui leur demeure refusé en tant qu’expérience visible, ils le
saisissent avec d’autant plus d’intensité par la foi. C’est ainsi que le disciple du Seigneur, Jean, le
visionnaire de I’Apocalypse, exilé dans la solitude de I’ile de Patmos, célebre le culte céleste «en
esprit, le jour du Seigneur » (Ap 1,10), avec les assemblées qu’il connait. Les sept chandeliers qu’il
voit sont les Eglises, les sept étoiles leurs anges ; au centre, et dominant I’ensemble, il voit le Fils de


http://combonianum.org/

I’homme, Jésus Christ, dans la haute gloire du Ressuscité, C’est lui qui le fortifie et le console par sa
parole. C’est cela la communauté céleste a laquelle 1’exilé participe au jour de la résurrection de son
Seigneur.

La présence corporelle d’autres chrétiens est pour le croyant une source incomparable de joie et
de réconfort. A la fin de sa vie, I’apotre Paul, prisonnier, ne peut contenir le désir qui le fait appeler
aupres de lui, dans sa prison, Timothée, « son bien aime fils dans la foi » ; il veut le revoir et I’avoir a
ses cOtés. Il n’a pas oublié les larmes versées par Timothée lors du dernier adieu (2 Tm 1,4). Pensant a
I’assemblée de Thessalonique, il prie Dieu « nuit et jour avec insistance pour qu’il nous soit donné de
vous revoir » (1 Th 3,10) ; et I’ap6tre Jean, devenu vieux, sait que la joie que lui procurent les siens ne
sera parfaite que lorsqu’il pourra venir chez eux et leur parler de vive voix, au lieu de le faire par
lettres et avec de 1’encre (2 Jn 12). Le croyant n’a pas a avoir honte et a se croire encore trop charnel
en désirant voir d’autres croyants en chair et en os. C’est comme corps que 1’étre humain a été créé,
c’est dans un corps que le Fils de Dieu est apparu pour nous sur la terre, ¢’est dans un corps qu’il, est
ressuscité, ¢’est dans son corps que le croyant recoit le Christ au moment du sacrement, et ¢’est enfin
la pleine communauté entre des créatures a la fois « esprit et corps » que créera la résurrection des
morts. A travers la présence corporelle d’un freére en la foi, le croyant peut louer le Créateur, le
Réconciliateur et le Rédempteur, Dieu le Pére, le Fils et le Saint-Esprit. Le prisonnier, le malade, le
chrétien dans la diaspora reconnaissent dans un frére qui les visite un signe corporel de gréace : la
présence du Dieu trinitaire. Le visiteur et celui qui est visité reconnaissent, dans la solitude 1’un aupres
de I’autre, le Christ qui est présent dans le corps, ils s’accueillent et se rencontrent I’un I’autre comme
on rencontre le Seigneur, dans la crainte, dans I’humilité et la joie. Ils accueillent réciproquement cette
bénédiction comme celle de Jésus Christ lui-méme.

Si donc une seule rencontre entre fréres comporte déja une telle béatitude, quel trésor
inépuisable ne doit-il pas s’ouvrir pour ceux qui sont jugés dignes par la volonté de Dieu de vivre
dans une communauté de vie quotidienne avec d’autres chrétiens ! Certes, ce qui est pour 1’étre isolé
une grace inexprimable de Dieu est facilement dédaigné et foulé aux pieds par ceux qui en sont
chaque jour les bénéficiaires. On oublie facilement que la communauté de fréres chrétiens est un don
gracieux du Royaume de Dieu qui peut nous étre repris chaque jour, et que nous pouvons d’un instant
a I’autre étre précipités dans la solitude la plus profonde. Il faut donc que celui qui peut mener jusqu’a
cette heure une vie chrétienne commune avec d’autres chrétiens loue la grace de Dieu du plus profond
de son cceur, remercie Dieu & genoux et reconnaisse : c’est une grace, une pure grace, de pouvoir
vivre aujourd’hui encore dans la communauté de freres chrétiens.

Dieu nous fait le don de la communauté visible dans des proportions différentes. La bréve visite
d’un frére chrétien, une priére commune et la bénédiction fraternelle consolent le chrétien dans la
diaspora, et méme une simple lettre écrite de la main d’un chrétien le réconforte. La salutation que
I’apotre Paul écrivait de sa propre main dans ses épitres était aussi, certainement, le signe d’une telle
communion. A d’autres est accordée la communauté dominicale du culte divin. D’autres encore
peuvent vivre une vie chrétienne dans la communauté de leur famille. De jeunes théologiens regoivent
avant leur ordination le don d’une vie communautaire avec leurs fréres pour une période déterminée.
Et aujourd’hui, dans certaines paroisses, des chrétiens convaincus éprouvent le désir de se retrouver
un certain temps avec d’autres chrétiens, dans des périodes de loisir en dehors de leur travail, pour
vivre ensemble sous [I’autorité de] la Parole. La vie communautaire est comprise a nouveau par le
chrétien d’aujourd’hui comme cette grace qu’elle n’a jamais cessé d’étre, cette chose extraordinaire,
cet « instant de repos parmi les ‘roses et les lis’ » de la vie chrétienne (Luther).

La communauté chrétienne

Une communauté chrétienne signifie une communauté par Jésus Christ et en Jésus Christ. I
n’existe aucune communauté chrétienne qui serait plus et aucune qui serait moins que cela. De la
simple rencontre occasionnelle a la communauté de tous les jours qui dure depuis des années, la
communauté chrétienne n’est que cela. Nous appartenons les uns aux autres seulement par Jesus
Christ et en lui.



Qu’est-ce que cela signifie ? Cela signifie d’abord qu’un chrétien a besoin d’un autre a cause de
Jésus Christ ; ensuite, qu’un chrétien ne vient a 1’autre que par Jésus Christ ; et, enfin, que nous avons
¢été ¢lus de toute éternité en Jésus Christ, accueillis dans le temps et réunis pour 1’ éternité.

1. Le chrétien a besoin de I'autre

Concernant le premier point : le chrétien est 1’étre humain qui ne cherche plus son salut, sa
délivrance et sa justice en lui-méme, mais en Jésus Christ seul. Il sait que la Parole de Dieu en Jésus
Christ le déclare coupable, méme s’il n’éprouve rien de sa propre faute, et que cette méme parole le
déclare libre et juste, méme s’il ne sent rien de sa propre justice. Le chrétien ne tire plus sa vie de lui-
méme, de sa propre accusation et de sa propre justification, mais de 1’accusation et de la justification
qui viennent de Dieu. Il vit totalement de la Parole de Dieu sur lui, dans la soumission croyante au
jugement de Dieu, qu’il le déclare coupable ou juste. La mort et la vie du chrétien ne sont pas
décidées en lui-méme, mais il les trouve toutes deux seulement dans une parole qui lui parvient de
I’extérieur, dans la Parole de Dieu qui lui est dressée. Les Réformateurs 1’ont exprimé ainsi : notre
justice est une « justice étrangeére », qui vient de 1’extérieur (extra nos). Ils nous ont signifié ainsi que
le chrétien est renvoyé a la Parole de Dieu qui lui est dite. Il est orienté vers I’extérieur, vers la parole
qui lui advient.

Le chrétien vit entierement de la vérité de la Parole de Dieu en Jeésus Christ. Si on lui demande :
ou donc est ton salut, ta béatitude, ta justice ? 1l ne peut jamais se désigner lui-méme, mais il renvoie a
la Parole de Dieu en Jésus Christ qui lui accorde salut, béatitude, justice. Il scrute toujours cette parole
partout ou il peut. Parce qu’il a quotidiennement faim et soif de justice, il est sans cesse en quéte de la
parole rédemptrice. Cela ne peut venir que de 1’extérieur. En lui-méme il est pauvre et mort. L’aide
doit venir de I’extérieur et elle est venue et elle vient chaque jour a nouveau dans la parole de Jésus
Christ, qui nous apporte rédemption, justice, innocence et béatitude. Cette parole. Dieu I’a mise dans
la bouche d’étres humains, pour qu’elle soit redite parmi les humains. La ou quelqu’un est touché par
elle, il la dit a un autre. Dieu a voulu que nous soyons tenus de chercher et de trouver sa Parole
vivante dans te témoignage du frére, dans une bouche humaine. Le chrétien a donc besoin du chrétien,
qui lui dit la Parole de Dieu ; il en a besoin sans cesse, lorsqu’il est incertain et découragé ; en effet, il
ne peut s’aider lui-méme sans se tromper au détriment de la vérite.

Il lui faut la présence du frere dont Dieu se sert pour lui porter et lui annoncer sa parole divine
de salut. Il a besoin du frere seulement a cause de Jésus Christ. Le Christ dans notre propre coeur est
plus faible que celui que nous apporte la parole du frére ; celui-ci est sdr, celui-la ne I’est pas. En
méme temps, le but de toute communauté des chrétiens apparait ainsi clairement : elle nous permet de
nous rencontrer pour nous apporter mutuellement le message du Salut. Dieu la fait s’assembler en tant
que telle et lui donne d’étre communauté. Nous pouvons donc en conclure ceci : la communauté des
chrétiens est le fruit de la justification de 1’étre humain par la seule grace de Dieu telle qu’elle est
annoncée par la Bible et les Réformateurs. C’est ce message qui fonde le besoin que les chrétiens ont
les uns des autres.

2. Le Christ médiateur

Concernant le deuxieme point : un chrétien vient a un autre seulement par Jésus Christ. Parmi les
étres humains, c’est le conflit. Mais « il est notre paix » (Ep. 2,14), dit Paul de Jésus Christ : en lui, la
vieille humanité déchirée est devenue une. Sans le Christ, ¢’est vraiment la discorde entre Dieu et les
étres humains, et chez les humains entre eux. Le Christ est devenu le médiateur et a fait la paix avec
Dieu et entre les humains. Sans lui, nous ne connaitrions pas Dieu, nous ne pourrions pas I’invoquer, ni
aller a lui. Sans lui, nous ne connaitrions pas non plus le frére et nous ne pourrions pas aller a lui. Notre
propre « je » nous barre la route. Mais cette route barrée vers Dieu et vers le frére, le Christ 1’a ouverte.
Désormais les chrétiens peuvent vivre en paix les uns avec les autres, ils peuvent s’aimer les uns les
autres, se mettre au service les uns des autres, ils peuvent devenir un. Mais encore une fois, cela n’est
possible que par Jésus Christ. Ce n’est qu’en Jésus Christ que nous sommes un, c’est seulement par lui
que nous sommes reliés les uns aux autres. Il reste pour 1’éternité 1’'unique médiateur.



3. La Communauté appartient a Jésus Christ

Concernant le troisieme point : lorsque le Fils de Dieu a pris chair, il a aussi, par pure gréace,
assume notre étre, notre nature, nous-mémes véritablement et corporellement. Tel fut le décret éternel
du Dieu trinitaire. Désormais, nous sommes en lui. La ou il est, il porte notre chair, il nous porte. La
ou il est, nous sommes aussi, dans ’incarnation, dans la croix et dans sa résurrection. Nous lui
appartenons parce que nous sommes en lui. C’est pourquoi 1’Ecriture nous appelle le Corps du Christ.
Mais si, avant méme que nous puissions le savoir et le vouloir, nous avons été elus et adoptes en Jésus
Christ avec 1’assemblée tout enti¢re, alors nous lui appartenons tous ensemble pour 1’éternité. Nous
qui vivons ici dans sa communion, nous serons un aupres de lui dans une communion éternelle. Celui
qui considere son frére doit savoir qu’il sera éternellement uni a lui en Jésus Christ. Une communauté
chrétienne signifie une communauté par et en Jésus Christ. C’est sur ce fondement que repose tout ce
que donne I’Ecriture comme enseignements et regles pour la vie communautaire des chrétiens.

« Sur I’amour fraternel, vous n’avez pas besoin qu’0n vous €crive ; car vous avez appris vous-
mémes de Dieu a vous aimer les uns les autres [...]. Mais nous vous exhortons, fréres, a faire encore
de nouveaux progres » (1 Th 4,9s.). C’est Dieu lui-méme qui se charge de nous instruire dans 1’amour
fraternel ; tout ce que I’étre humain peut encore ajouter ici, est de rappeler cet enseignement qui ne
vient pas de nous, et d’exhorter a y persévérer plus pleinement. Lorsque Dieu se fit miséricordieux a
notre égard, lorsqu’il nous révéla Jésus Christ comme le frere, lorsqu’il gagna notre ceeur par son
amour, c’est 12 que commenca en méme temps cette instruction dans I’amour fraternel. Sa
miséricorde nous a du méme coup appris la miséricorde avec nos freres. En recevant le pardon au lieu
du jugement, nous avons deja été préparés au pardon fraternel. Nous sommes devenus redevables
envers nos fréres de ce que Dieu nous a fait a nous-mémes. Plus nous avions recu, plus nous pouvions
donner et moins riche était notre amour fraternel, moins nous vivions manifestement de la miséricorde
et de ’amour de Dieu. Dieu lui-méme nous a appris ainsi a nous rencontrer les uns les autres comme
il nous a rencontrés en Christ. « Accueillez-vous donc les uns les autres comme Christ vous a
accueillis, pour la gloire de Dieu » (Rm 15,7).

C’est en partant de la que la personne appelée par Dieu a une vie communautaire avec d’autres
chrétiens apprend ce que veut dire avoir des freres. Paul appelle les membres de I’assemblée de
Philippes « freres dans le Seigneur » (Ph 1,14). C’est par Jésus Christ seul que 1’on est frére 1’un pour
I’autre. Je suis frére pour I’autre a cause de ce que Jésus Christ a fait pour moi et en moi ; I’autre est
devenu un frére pour moi a cause de ce que Jésus Christ a fait pour lui et en lui. Le fait que nous
sommes fréres seulement par Jésus Christ est d’une importance incalculable. Ainsi, le frére n’est pas
’autre, sérieux et pieux, assoiffé de fraternité, qui me fait face, et avec qui je vais avoir affaire dans la
communauteé ; le frere est I’autre, sauvé par le Christ, absous de son péché et appelé, comme moi, a la
foi et a la vie éternelle. Ce n’est pas ce que quelqu’un est en soi comme chrétien, avec toute sa vie
intérieure et toute sa piété, qui peut fonder notre communauté ; ce qui est déterminant pour notre
fraternité, c’est ce que quelqu’un est a partir du Christ. Notre communauté consiste uniquement en ce
que le Christ a fait pour nous deux et ce n’est pas seulement vrai au début, en sorte qu’il pourrait
encore s’ajouter au cours du temps un nouvel élément a cette communauté qui est ndtre, mais cela
reste ainsi pour 1’avenir et pour toute 1’éternité. Je n’ai et je n’aurai de communauté avec I’autre que
par Jesus Christ seul. Plus notre communauté sera authentique et profonde, plus le reste passera a
I’arriére-plan entre nous, plus apparaitra avec plus de clarté et de pureté ce qui la rend une et vivante :
Jésus Christ seul et son ceuvre. C’est seulement par le Christ que nous nous appartenons 1’un 1’autre,
mais par le Christ notre appartenance réciproque est réelle, intégrale et pour I’éternité.

La fraternité chrétienne

Ainsi toute aspiration confuse a plus que cela se trouve éliminée d’emblée. Celui qui veut
davantage que ce que le Christ a établi entre nous ne veut pas une fraternité chrétienne ; il s’en va a la
recherche de je ne sais quelles expériences communautaires inédites qui lui ont été refusées ailleurs et
il introduit dans la communauté chrétienne des désirs qui ne sont ni clairs ni purs. C’est justement ici
que la fraternité chrétienne est menacée par le plus grave des dangers — et cela, la plupart du temps,



dés le début : I’intoxication par I’intérieur, provoquée par la confusion entre la fraternité chrétienne et
un réve de communauté pieuse, par le mélange de la nostalgie naturelle d’une communauté venant
d’un ceeur pieux et la réalité spirituelle de la fraternité chrétienne. Or, il est de la plus grande
importance que ceci soit clair dés le début : premiérement, la fraternité chrétienne n’est pas un idéal,
mais une réalité donnée par Dieu et, secondement, la fraternité chrétienne est une réalité, pneumatique
et non pas psychique.

D’innombrables fois, une communauté chrétienne tout entiére s’est effondrée du fait qu’elle
vivait d’une image illusoire. C’est précisément le chrétien sérieux, entré pour la premicre fois dans
une communauté de vie chrétienne, qui apportera souvent avec lui un idéal trés précis de ce qu’elle
doit étre et s’efforcera de le réaliser. Mais c’est la grace de Dieu qui méne rapidement a I’échec toutes
ces sortes de réves. C’est quand nous sommes submergés par une grande désillusion sur les autres, sur
les chrétiens en général et, si tout va bien, sur nous-mémes que Dieu veut nous conduire a la
connaissance d’une véritable communauté chrétienne. C’est par pure grace que Dieu ne permet pas
que nous Vivions, ne serait-ce que quelques semaines, selon une image chimérique, que nous nous
abandonnions a ces expériences exaltantes et a cet emballement gratifiant qui nous envahit comme
une ivresse. Car Dieu n’est pas un Dieu d’émotions sentimentales, mais un Dieu de vérité. C’est
pourquoi seule la communauté qui entre dans la grande désillusion qu’elle éprouvera avec tous les
phénomenes désagréables et négatifs qu’elle peut connaitre commence a devenir ce qu’elle doit étre
devant Dieu et a saisir dans la foi la promesse qui lui est donnée. Plus I’heure de cette désillusion
sonne tét pour le croyant et pour la communauté, mieux cela vaut pour tous les deux. Mais une
communauté, qui ne supporterait pas une telle désillusion et qui ne la traverserait pas, qui s’accroche
par conséquent a son illusion, alors qu’elle devrait la voir se briser, devra tot ou tard faire faillite.
Toute image humaine illusoire, qui se trouve introduite dans la communauté chrétienne, empéche la
communauté authentique et doit étre brisée pour que la communauté authentique puisse vivre. Celui
qui préfere son réve d’une communauté humaine a la communauté chrétienne elle-méme, celui-l1a
devient le destructeur de toute communauté chrétienne, quels que soient I’honnéteté, le sérieux et le
dévouement qu’il exprimait, personnellement, dans ses intentions.

Contre la réverie

Dieu hait la réverie, car elle rend orgueilleux et prétentieux. Celui qui réve de I’image idéale
d’une communauté, celui-l1a exige de Dieu, des autres et de lui-méme qu’elle se réalise. Il se présente
dans la communauté des chrétiens avec ses exigences, érige une loi qui lui est propre et en fonction de
laquelle il juge les freres et Dieu lui-méme. 1l s’impose avec dureté et comme un reproche vivant pour
tous les autres dans le cercle des freres. Il agit comme s’il avait d’abord a créer la communauté
chrétienne, comme si son idéal imaginaire devait lisser les liens qui unissent les étres humains. Ce qui
ne va pas selon sa volonté, il le considere comme un échec. La ou son réve se brise, il voit la
communauté s’effondrer. Ainsi devient-il I’accusateur de ses fréres, puis I’accusateur de Dieu et enfin
’accusateur désespéré de lui-méme. En fait, c’est parce que Dieu a déja pose le seul fondement de
notre communauté, c’est parce que depuis longtemps, avant que nous entrions dans la vie
communautaire avec d’autres chrétiens, Dieu nous a reliés ensemble dans un seul corps en Jésus
Christ, ¢’est pour cette raison que nous entrons dans la vie communautaire avec d’autres chrétiens non
avec nos exigences, mais avec gratitude et préts a recevoir. Nous remercions Dieu pour ce qu’il a fait
en nous. Nous le remercions de nous donner des freres qui vivent sous son appel, sous son pardon et
sous sa promesse. Nous ne nous plaignons pas de ce que Dieu ne nous donne pas, mais nous le
remercions de ce qu’il nous donne chaque jour. Et que nous faut-il de plus que des freres qui doivent
aller et vivre avec nous dans le péché et la détresse sous la bénédiction de sa grace ? Le don de Dieu,
quels que soient les jours, méme les plus difficiles et les plus noirs d’une fraternité chrétienne, est-il
plus parcimonieux que cette grande réalité insaisissable ? Ce don n’est-il pas encore la ou le péché et
I’incompréhension pésent lourd sur la vie communautaire ? Le frére pécheur aussi n’est-il pas
toujours le frére avec lequel je me tiens solidairement sous la parole du Christ et son péché n’est-il pas
pour moi I’occasion de rendre grace sans cesse pour le fait que nous avons tous deux le droit de vivre
sous ’amour et le pardon de Dieu en Jésus Christ ? L’heure de la grande déception par rapport au



frére n’est-elle pas incomparablement salutaire pour moi, parce qu’elle m’enseigne profondément que
nous deux nous ne pouvons jamais vivre de nos propres paroles et de nos propres actes, mais
seulement d’une parole et d’un acte, qui nous relient en vérité, a savoir le pardon des péchés en Jésus
Christ ? La ou les brumes matinales des idéaux imaginaires se dissolvent, la se léve en pleine clarté le
jour de la communauté chrétienne.

La reconnaissance

Pour la reconnaissance dans la communauté chrétienne il en va comme pour le reste dans la vie
chrétienne. Seul 1’étre qui remercie pour la moindre chose regoit aussi les plus grandes. Nous
empéchons Dieu de nous donner les dons spirituels plus importants qu’il nous a préparés, parce que
nous ne remercions pas pour les dons quotidiens. Nous pensons que nous ne devrions pas nous
satisfaire de la faible mesure de connaissance spirituelle, d’expérience et d’amour qui nous est donnée
et que nous aurions toujours a considérer avec convoitise les dons spirituels les plus grands. Nous
nous plaignons de n’avoir pas la certitude, la foi, 1’expérience que Dieu a données a d’autres
chrétiens, et qui ne seraient pas aussi grandes, fortes et riches en nous, et nous tenons ces doléances
pour pieuses.

Nous demandons de grandes choses dans nos prieres, et nous oublions de rendre grace pour les
petites choses — mais sont-elles si petites? — que nous recevons journellement. Comment Dieu
pourrait-il confier de grandes choses a celui qui ne veut pas recevoir avec reconnaissance les petites
que sa main nous accorde ? Ne disons-nous pas merci chaque jour pour la communauté chrétienne
dans laquelle nous nous trouvons, méme la ou il n’y a ni grande expérience, ni de richesse
constatable, mais la ou nous rencontrons beaucoup de faiblesse, de foi pusillanime et de difficulté,
nous préférons toujours nous plaindre a Dieu que tout soit si pauvre, si médiocre, et ne corresponde
pas du tout a ce a quoi nous nous attendions ; ainsi, nous empéchons Dieu de faire croitre notre
communauteé selon la mesure et la richesse qui sont déja préparées pour nous tous en Jésus Christ.

Cela vaut en particulier pour la plainte, souvent entendue, de pasteurs et de paroissiens zélés a
propos de leurs paroisses. Un pasteur ne doit pas se plaindre de sa paroisse, surtout pas devant les
gens, ni non plus devant Dieu ; elle ne lui a pas été confiée pour qu’il s’en fasse I’accusateur devant
Dieu et devant les hommes. Celui qui commettrait ’erreur d’accuser la communauté chrétienne dans
laquelle il se trouve, qu’il se demande d’abord si ce n’est pas seulement son image illusoire qui doit
étre détruite par Dieu et, s’il en juge ainsi, qu’il remercie Dieu qui I’a conduit dans cette situation
difficile ; s’il juge la situation autrement, qu’il se garde cependant de devenir ’accusateur de I’Eglise
de Dieu ; qu’il s’accuse plutdt lui-méme de son incrédulité, qu’il prie Dieu de lui faire connaitre sur
quel point particulier il a failli ou péché et de I’empécher d’étre coupable envers ses freres, qu’il
intercéde pour eux en reconnaissant sa propre faute, qu’il accomplisse la tiche qui lui a été confiée et
qu’il remercie Dieu.

Il en est de la communauté chrétienne comme de la sanctification des chrétiens. Elle est un don
de Dieu sur lequel nous ne pouvons exprimer aucune prétention. Ce qu’il en est réellement de notre
communauté et de notre sanctification. Dieu seul le sait. Ce qui nous parait faible et médiocre, cela
peut étre grand et magnifique pour Dieu. Le chrétien ne doit pas prendre continuellement le pouls de
sa vie spirituelle ; de méme la communauté chrétienne ne nous a pas été donnée par Dieu pour que
nous mesurions continuellement sa température. Plus nous recevons chaque jour avec gratitude ce qui
nous est donné, plus la communauté grandira et croitra de jour en jour selon le bon plaisir de Dieu de
maniére plus slre et plus équilibrée.

http://www.spiritualite2000.com/



