http://combonianum.org/ FP portugués 11/2015

UMA IGREJA INQUIETA

Discurso do Santo Padre aos Participantes do V Congresso da Igreja Italiana.

Catedral de Santa Maria del Fiore, Florenga, Terca-feira, 10 de Novembro de 2015

Queridos irmaos e irmas, na cupula desta belissima Catedral esta representado o Juizo universal.
No centro esta Jesus, a nossa luz. A inscri¢do que se Ié no apice do afresco é «Ecce Homox». Olhando
para esta cupula somos atraidos para o alto, enquanto contemplamos a transformacdo do Cristo
julgado por Pilatos no Cristo elevado ao trono do juiz. Um anjo entrega-lhe a espada, mas Jesus ndo
assume os simbolos do juizo, alias levanta a mao direita e mostra os sinais da paixao, porque Ele «se
deu em resgate por todos» (1 Tm 2, 6). «Deus ndo enviou o seu Filho ao mundo para condenar o
mundo, mas para que o0 mundo seja salvo por Ele» (Jo 3, 17).

A luz deste Juiz de misericordia, os nossos joelhos dobram-se em adoraco, e as nossas maos e
pés fortalecem-se. S6 podemos falar de humanismo a partir da centralidade de Jesus, descobrindo
n’Ele os tragos do auténtico rosto do homem. E a contemplacio da face de Jesus morto e ressuscitado
que recompde a nossa humanidade, inclusive daquela fragmentada pelas dificuldades da vida, ou
marcada pelo pecado. Ndo devemos domesticar o poder da face de Cristo. A face é a imagem da sua
transcendéncia. E o misericordiae vultus. Deixemo-nos olhar por Ele. Jesus é o nosso humanismo.
Deixemo-nos inquietar sempre pela sua pergunta: «\VVés, quem dizeis que eu sou?» (Mt 16, 15).

Olhando para a sua face, o que vemos? Antes de tudo, o rosto de um Deus «esvaziado», de um
Deus que assumiu a condic¢do de servo, humilhado e obediente até a morte (cf. FI 2, 7). A face de
Jesus é semelhante a de tantos nossos irmdos humilhados, escravizados, esvaziados. Deus assumiu 0
seu vulto. E aquele rosto olha para n6s. Deus — que é «o ser do qual ndo se pode pensar 0 maior»,
como dizia santo Anselmo, o Deus semper maior de santo Inacio de Loyola — torna-se cada vez
maior que si mesmo, abaixando-se. Se ndo nos abaixarmos ndo poderemos ver a sua face. Nada
veremos da sua plenitude se ndo aceitarmos que Deus se esvaziou. E portanto nada compreenderemos
do humanismo cristdo e as nossas palavras serdo bonitas, cultas, refinadas, mas ndo serdo palavras de
fé. Serdo palavras que ressoam vazias.

Né&o desejo tracar aqui em abstracto um «novo humanismo», uma determinada ideia do homem,
mas apresentar com simplicidade algumas caracteristicas do humanismo cristdo que é aquele dos
«sentimentos de Jesus Cristo» (FI 2, 5). Estes ndo sdo abstractas sensacdes provisorias do espirito,
mas representam a fervorosa forga interior que nos torna capazes de viver e de tomar decisoes.

Trés sentimentos de Jesus

Quais sao estes sentimentos? Gostaria de vos apresentar pelo menos trés deles.

O primeiro sentimento € a HUMILDADE. «Com humildade, considerai 0s outros superiores a
vOs mesmos» (FI 2, 3), diz sdo Paulo aos Filipenses. Mais adiante o Apostolo fala sobre o facto de
que Jesus ndo considera um «privilégio» ser como Deus (FI 2, 6). Aqui ha uma mensagem perfeita. A
obsessdo de preservar a propria gloria, a propria «dignidade», a propria influéncia ndo deve fazer
parte dos nossos sentimentos. Devemos perseguir a gloria de Deus, e ela coincide com a nossa. A
gloria de Deus que brilha na humildade da gruta de Belém ou na desonra da cruz de Cristo
surpreende-nos sempre.

Outro sentimento de Jesus que da forma ao humanismo cristio é a ABNEGACAO. «Sem
atender cada um aos seus proprios interesses, mas aos dos outros» (Fl 2, 4), pede sdo Paulo. Portanto,
mais que abnegacdo, devemos procurar a felicidade de quem nos estd proximo. A humanidade do
cristdo é sempre em saida. N&o é narcisista, auto-referencial. Quando 0 nosso corag&o é rico e muito
satisfeito consigo mesmo, entdo ndo tem lugar para Deus. Evitemos, por favor, «de nos encerrarmos
nas estruturas que nos ddo uma falsa proteccdo, nas normas que nos transformam em juizes
implacaveis, nos habitos em que nos sentimos tranquilos» (Exort. ap. Evangelii gaudium, 49).


http://combonianum.org/

O nosso dever € trabalhar para tornar este mundo um lugar melhor e lutar. A nossa fé é
revolucionaria gracas a um impulso que vem do Espirito Santo. Devemos seguir este impulso para
sair de n6s mesmaos, para ser homens segundo o Evangelho de Jesus. Qualquer vida se decide sobre a
capacidade de se doar. E nisto que se transcende a si mesma, que consegue ser fecunda.

Um ulterior sentimento de Jesus Cristo ¢ o0 da BEM-AVENTURANCA. O cristdo é um bem-
aventurado, tem em si a alegria do Evangelho. Nas bem-aventurancas o Senhor indica-nos o caminho.
Ao percorré-lo, nés seres humanos, podemos alcancar a felicidade mais autenticamente humana e
divina. Jesus fala da felicidade que s6 sentimos quando somos pobres de espirito. Para os grandes
santos a bem-aventuranca tem relacdo com humilhacdo e pobreza. Mas também na parte mais
humilde do nosso povo had muita desta bem-aventuranca: € a de quem conhece a riqueza da
solidariedade, da partilha inclusive do pouco que possui; a riqueza do sacrificio diario de um trabalho,
as vezes dificil e mal pago, mas realizado por amor as pessoas queridas; e também aquela das proprias
misérias, que contudo, vividas com confianca na providéncia e na misericérdia de Deus Pali,
alimentam uma grandeza humilde.

As bem-aventurancas que lemos no Evangelho iniciam com uma béncéo e terminam com uma
promessa de consolagdo. Introduzem-nos ao longo de um caminho de grandeza possivel, o do espirito,
e guando o espirito estad pronto todo o resto vem por si mesmo. Certamente, se nds nao tivermos o
coracao aberto ao Espirito Santo, parecerdo insignificancias porque ndo nos levam ao «sucesso». Para
ser «bem-aventurado», para beneficiar da consolacdo da amizade com Jesus Cristo, é necessario
manter o coracdo aberto. A bem-aventuranca é uma aposta laboriosa, feita de rendncias, escuta e
aprendizado, cujos frutos se colhem no tempo, proporcionando-nos uma paz incomparavel: «Saboreai
e vede como € bom o Senhor» (Sl 34, 9).

Humildade, abnegacdo, bem-aventuranga: as trés caracteristicas que desejo apresentar hoje a
vossa meditacdo sobre o humanismo cristdo que nasce da humanidade do Filho de Deus. E estas
caracteristicas dizem algo também a Igreja italiana que hoje se retne para caminhar unida num
exemplo de sinodalidade. Essas caracteristicas dizem-nos que ndo devemos ser obcecados pelo
«poder», mesmo quando ele adquire o vulto de um poder til e funcional a imagem social da Igreja.
Se a Igreja ndo assumir os sentimentos de Jesus, perdera o sentido, desorientar-se-a. Ao contrario, se
0s assumir sabera estar a altura da sua missdo. Os sentimentos de Jesus dizem-nos que uma Igreja que
pensa em si mesma e nos proprios interesses seria triste. Por fim, as bem-aventurancgas séo o espelho
no qual nos devemos reflectir, aquele que nos permite saber se caminhamos na vereda justa: € um
espelho que ndo mente.

Uma Igreja que apresenta estas trés caracteristicas — humildade, abnegacdo e bem-aventuranca
— é uma Igreja que sabe reconhecer a accdo do Senhor no mundo, na cultura, na vida diaria das
pessoas. Ja disse mais de uma vez e repito-vos de novo hoje: «prefiro uma Igreja acidentada, ferida e
enlameada por ter saido pelas estradas, a uma Igreja enferma pelo fechamento e a comodidade de se
agarrar as proprias segurancas. Nao quero uma Igreja preocupada com ser o centro, e que acaba presa
num emaranhado de obsessdes e procedimentos» (Evangelii gaudium, 49).

Duas tentagoes da Igreja

Contudo, sabemos que as tentacdes existem; as tentacdes a enfrentar sdo muitas. Apresento-vos
pelo menos duas. N&o vos assusteis, ndo sera uma lista de tentagBes! Como aquelas quinze que eu
disse a Cdrial

A primeira delas € a PELAGIANA. Ela impele a Igreja a ndo ser humilde, abnegada e bem-
aventurada. F&-lo com a aparéncia de um bem. O pelagianismo leva-nos a ter confianga nas estruturas,
nas organizacOes, nas planificacdes perfeitas porque abstractas. Com frequéncia leva-nos até a
assumir um estilo de controle, de rigidez, de normatividade. A norma d& ao pelagiano a seguranca de
se sentir superior, de ter uma orientacdo exacta. Nisto encontra a sua forca, ndo na leveza do sopro do
Espirito. Diante dos males ou dos problemas da Igreja é inatil procurar solugGes em conservadorismos
e fundamentalismos, na restauracdo de condutas e formas superadas que nem sequer culturalmente
tém a capacidade de ser significativas. A doutrina cristd ndo é um sistema fechado incapaz de gerar



perguntas, davidas, interrogacdes, mas € viva, sabe inquietar, animar. Tem uma face ndo rigida, um
corpo que se move e se desenvolve, tem a carne macia: a doutrina cristd chama-se Jesus Cristo.

Depois, a reforma da Igreja — e a Igreja € semper reformanda — é alheia ao pelagianismo. Ela
ndo se esgota em mais um plano para mudar as estruturas. Ao contrario, significa implantar-se e
radicar-se em Cristo, deixando-se guiar pelo Espirito. Entdo, tudo sera possivel com génio e
criatividade.

A lIgreja italiana se deixe levar pelo seu sopro poderoso e por isso, as vezes, inquietante.
Assuma sempre o espirito dos seus grandes exploradores, que nos navios foram apaixonados pela
navegacao em mar aberto e ndo se assustaram com as fronteiras e tempestades. Seja uma Igreja livre e
aberta aos desafios do presente, nunca na defensiva por temor de perder algo. Nunca na defensiva por
temor de perder algo. E, encontrando pessoas ao longo das suas estradas, assuma o proposito de séo
Paulo: «Com os fracos, fiz-me fraco, para os ganhar. Fiz-me tudo para todos, para salvar alguns a
todo o custo» (1 Cor 9, 22).

A segunda tentacdo a vencer ¢ a do GNOSTICISMO. Ela leva a confiar no raciocinio logico e
claro, o qual contudo perde a ternura da carne do irmdo. O fascinio do gnosticismo é «uma fé fechada
no subjectivismo, onde apenas interessa uma determinada experiéncia ou uma série de raciocinios e
conhecimentos que supostamente confortam e iluminam, mas, em Ultima instancia, a pessoa fica
enclausurada na imanéncia da sua propria razdo ou dos seus sentimentos» (Evangelii gaudium, 94). O
gnosticismo ndo pode transcender.

A diferenca entre a transcendéncia crista e qualquer forma de espiritualismo gndstico consiste
no mistério da encarnacdo. Nao pdr em pratica, ndo conduzir a Palavra a realidade, significa construir
sobre a areia, permanecer na ideia pura e degenerar em intimismos que ndo dao fruto, que tornam
estéril o seu dinamismo.

A Igreja italiana ha grandes santos cujos exemplos podem ajuda-la a viver a fé com humildade,
abnegacao e alegria, desde Francisco de Assis até Filipe Néri. Mas pensemos também na simplicidade
de personagens inventados como Don Camillo que faz parceria com Peppone. Admiro-me que nas
histérias de Guareschi a oracdo de um bom paroco se une a evidente proximidade com as pessoas. De
si mesmo, Don Camillo dizia: «Sou um pobre sacerdote de aldeia que conhece 0s seus paroquianos
um por um, que 0s ama, que conhece as suas dores e as alegrias, que sofre e sabe rir com eles».
Proximidade com as pessoas e ora¢do sdo a chave para viver um humanismo cristdo popular, humilde,
generoso e alegre. Se perdermos este contacto com o povo fiel de Deus, perderemos em humanidade e
ndo iremos a parte alguma.

O que nos diz Jesus?

Mas entdo o que devemos fazer, padre? — direis. O que nos esta a pedir o Papa?

Sois vos quem deveis decidir: povo e pastores juntos. Hoje simplesmente convido-vos a erguer
a cabeca e a contemplar mais uma vez o Ecce Homo que temos acima de nés. Detenhamo-nos a
contemplar a cena. Voltemos ao Jesus que estad representado aqui como Juiz universal. O que
acontecera quando «o Filho do homem vier na sua gloria, acompanhado por todos 0s seus anjos, e se
sentar entdo no seu trono de gldria» (Mt 25, 31)? O que nos diz Jesus?

Podemos imaginar este Jesus que esta sobre as nossas cabecas dira algumas palavras a cada um
de noés e a Igreja italiana. Poderia dizer: «Vinde, benditos de meu Pai, recebei em heranca o reino que
vos estd preparado desde a criagdo do mundo. Porque tive fome e destes-me de comer, tive sede e
destes-me de beber; era peregrino e recolhestes-me; estava nu e destes-me de vestir; adoeci e
visitastes-me; estive na prisdo e fostes ter comigo» (Mt 25, 34-36). Vem-me a mente o sacerdote que
acolheu este presbitero muito jovem que deu um testemunho.

Mas poderia dizer também: «Afastai-vos de mim, malditos, para o fogo eterno que esta
preparado para o diabo e para 0s seus anjos. Porque tive fome e ndo me destes de comer, tive sede e
ndo me destes de beber; era peregrino e ndo me recolhestes; estava nu, e ndo me vestistes, enfermo e
na priséo, e nao fostes visitar-me» (Mt 25, 41-43).



As bem-aventurancas e as palavras que acabamos de ler sobre o juizo universal ajudam-nos a
viver a vida crista a nivel de santidade. S&o poucas palavras, simples, mas préaticas. Dois pilares: as
bem-aventurancas e as palavras do juizo final. Que o Senhor nos conceda a graca de compreender esta
sua mensagem! E olhemos mais uma vez para os tracos da face de Jesus e para 0s seus gestos. Vemos
Jesus que come e bebe com os pecadores (cf. Mc 2, 16; Mt 11, 19); contemplemo-lo enquanto fala
com a samaritana (cf. Jo 4, 7-26); observamo-lo enquanto se encontra de madrugada com Nicodemos
(cf. Jo 3, 1-21); apreciemos com afecto a cena na qual Ele se faz ungir os pés por uma prostituta (cf.
Lc 7, 36-50); sintamos a sua saliva que toca a nossa lingua, soltando-a (cf. Mc 7, 33). Admiremos a
«simpatia de todo o povo» que circunda os seus discipulos, isto é, nos, e experimentemos a sua
«alegria e simplicidade de coragdo» (Act 2, 46-47).

Aos bispos peco que sejam pastores

Ao0s bispos peco que sejam pastores. Nada mais: pastores. Seja esta a vossa alegria: «Sou
pastor». Serd 0 povo, 0 vosso rebanho, que vos apoiara. Recentemente, li que um bispo apanhou o
metro na hora de ponta e que estava tdo cheio que ele ndo sabia onde se segurar para néo cair.
Empurrado a direita e a esquerda, apoiava-se nas pessoas. E assim pensou que, aléem da oragdo, 0 que
mantém um bispo em pé é o seu povo.

Que nada nem ninguém vos tire a alegria de ser apoiados pelo vosso povo. Como pastores ndo
sois pregadores de doutrinas complexas mas anunciadores de Cristo, morto e ressuscitado por nos.
Tende em vista 0 essencial, 0 querigma. N&o h& nada de mais solido, profundo e seguro que este
anuncio. Mas seja todo o povo de Deus a anunciar o Evangelho, povo e pastores, entendo. Expressei
esta preocupacdo pastoral na exortacdo apostolica Evangelii gaudium (cf. nn. 111-134).

A inclusao social dos pobres

A toda a Igreja italiana recomendo o que indiquei na Exortacdo: a incluséo social dos pobres,
que tém um lugar privilegiado no povo de Deus, e a capacidade de encontro e de didlogo para
favorecer a amizade social no vosso pais, procurando o bem comum.

A opcao pelos pobres é «forma especial de primado na pratica da caridade cristd, testemunhada
por toda a Tradicdo da Igreja» (Jodo Paulo I, Enc. Sollicitudo rei socialis, 42). Esta op¢do «esta impli-
cita na fé cristologica naquele Deus que se fez pobre por nds, a fim de nos enriquecer mediante a sua
pobrezax» (Bento XVI, Discurso na Sessdo inaugural da VV Conferéncia Geral do Episcopado Latino-
Americano e do Caribe). Os pobres conhecem bem os sentimentos de Jesus Cristo porque por expe-
riéncia conhecem o Cristo sofredor. «Somos chamados a descobrir Cristo neles: ndo s6 a emprestar-lhes
anossa voz nas suas causas, mas também a ser seus amigos, a escuta-los, a compreendé-los e a acolher a
misteriosa sabedoria que Deus nos quer comunicar através deles» (Evangelii gaudium, 198).

Que Deus proteja a Igreja italiana contra qualquer tipo de poder, de imagem, de dinheiro. A
pobreza evangélica é criativa, acolhe, apoia e é rica de esperanca.

Estamos aqui em Florenca, cidade da beleza. Quanta beleza nesta cidade foi posta ao servico da
caridade! Penso por exemplo no Hospital dos Inocentes. Uma das primeiras arquitecturas
renascentistas foi criada para o servico a criangas abandonadas e mées desesperadas. Com frequéncia
estas maes deixavam, juntamente com os recém-nascidos, medalhas cortadas a metade, com as quais
esperavam, apresentando a outra metade, poder reconhecer os préprios filhos em tempos melhores.
Eis entdo, devemos imaginar que 0s nossos pobres tém uma metade da medalha. N6s temos a outra.
Porque a Igreja-mde na Italia tem metade da medalha de todos e reconhece todos os seus filhos
abandonados, oprimidos, cansados. E desde sempre esta € uma das vossas virtudes, porque bem
sabeis que o0 Senhor derramou 0 seu sangue ndo por alguns, nem poucos nem muitos, mas por todos.

A capacidade de dialogo e de encontro

Recomendo-vos tambem, de maneira especial, a capacidade de dialogo e de encontro. Dialogar
ndo é negociar. Negociar é procurar obter a propria «fatia» do bolo comum. Nao é isto que quero



dizer. Mas procurar o bem comum para todos. Debater juntos, ousaria dizer zangar-se juntos, pensar
nas solucdes melhores para todos. Muitas vezes o encontro esta inserido no conflito. No dialogo da-se
o conflito: é légico e previsivel que seja assim. E ndo devemos temé-lo nem ignora-lo mas aceita-lo.
«Aceitar suportar o conflito, resolvé-lo e transforméa-lo num elo de ligacdo de um novo processo»
(Evangelii gaudium, 227).

Mas devemos recordar sempre que ndo existe humanismo auténtico que néo contemple o amor
como vinculo entre os seres humanos, de natureza interpessoal, intima, social, politica ou intelectual.
Sobre isto se funda a necessidade do dialogo e do encontro para construir juntamente com 0s outros a
sociedade civil. Sabemos que a melhor resposta a conflitualidade do ser humano, do célebre homo
homini lupus de Thomas Hobbes, é o «Ecce homo» de Jesus que ndo recrimina, mas acolhe e,
pagando pessoalmente, salva.

A sociedade italiana constréi-se quando as suas diversas riquezas culturais podem dialogar de
modo criativo: a popular, a académica, a juvenil, a artistica, a tecnoldgica, a econémica, a politica, a
dos mass media... A Igreja seja fermento de diadlogo, de encontro, de unidade. De resto, as nossas
mesmas formulacbes de fé sdo fruto de um dialogo e de um encontro entre culturas, comunidades e
instancias diferentes. Nao devemos ter medo do dialogo: aliés, é precisamente o confronto e a critica
que nos ajuda a evitar que a teologia se transforme em ideologia.

Recordai-vos também que o melhor modo para dialogar ndo é falar e debater, mas fazer algo
juntos, construir juntos, fazer projectos: ndo sozinhos, entre catélicos, mas juntamente com todos 0s
que tém boa vontade.

E sem medo de realizar o éxodo necessario a todos os didlogos auténticos. Caso contrario nao é
possivel compreender as razfes do outro, nem entender até ao fundo que o irmédo conta mais do que
posi¢cdes que julgamos distantes das nossas certezas mesmo que auténticas. E irmao.

Mas a Igreja saiba também dar uma resposta clara face as ameacas que emergem no interior do
debate publico: esta é uma das formas do contributo especifico dos crentes para a construcdo da
sociedade comum. Os crentes sdo cidaddos. E digo isto aqui em Florenca, onde arte, fé e cidadania
sempre foram compostas num equilibrio dindmico entre denlncia e proposta. A na¢do ndo € um
museu, mas uma obra colectiva em construcdo permanente na qual devem pdr em comum
precisamente as coisas que diferenciam, inclusive as pertencas politicas ou religiosas.

Jovens, superai a apatia

Lanco um apelo sobretudo «a vés, jovens, porque sois fortes», dizia o0 Apostolo Jodo (cf. 1 Jo 1,
14). Jovens, superai a apatia. Que ninguém despreze a vossa juventude, mas aprendei a ser modelos
no falar e no agir (cf. 1 Tm 4, 12). Peco-vos que sejais construtores da Italia, que vos coloqueis ao
trabalho por uma Italia melhor. Por favor, ndo olheis da varanda da vida, mas comprometei-vos,
imergi-vos no amplo didlogo social e politico. As méos da vossa fé se ergam ao céu, mas fagam-no
enquanto edificam uma cidade construida sobre rela¢des nas quais o amor de Deus é o fundamento. E
assim sereis livres para aceitar os desafios de hoje, para viver as mudancas e as transformacoes.

Pode-se dizer que hoje ndo vivemos uma época de mudanca mas uma mudanca de época.
Portanto, as situa¢fes que vivemos hoje apresentam desafios novos que para nds as vezes sao até
dificeis de compreender. Este nosso tempo exige que vivamos 0s problemas como desafios e ndo
como obstaculos: o Senhor é activo e age no mundo. Por conseguinte, sai pelas ruas e ide as
encruzilhadas: todos os que encontrardes, chamai-os, sem excluir ninguém (cf. Mt 22, 9). Sobretudo,
acompanhai quem ficou a beira da estrada, «coxos, aleijados, cegos, surdos» (Mt 15, 30). Onde quer
que estiverdes, nunca construais muros nem fronteiras, mas pragas e hospitais de campo.

Aprecio uma Igreja inquieta

Aprecio uma Igreja italiana inquieta, cada vez mais proxima dos abandonados, dos esquecidos,
dos imperfeitos. Desejo uma Igreja feliz com um rosto de mée, que compreende, acompanha, acaricia.
Sonhai também v0s esta Igreja, acreditai nela, inovai com liberdade. O humanismo cristdo que sois



chamados a viver afirma radicalmente a dignidade de cada pessoa como Filho de Deus, estabelece
entre todos os seres humanos uma fraternidade fundamental, ensina a compreender o trabalho, a
habitar a criagdo como casa comum, fornece razdes para a alegria e 0 humorismo, também no meio de
uma vida muitas vezes deveras dura.

Apesar de ndo competir a mim dizer como realizar hoje este sonho, permiti-me sé que vos deixe
uma indicag&o para os proximos anos: em cada comunidade, pardquia e institui¢do, em cada Diocese
e circunscri¢cdo, em cada regido, procurai dar inicio, de modo sinodal, a um aprofundamento da
Evangelii gaudium, a fim de haurir dela critérios praticos e actuar as suas disposicoes, especialmente
sobre as trés ou quatro prioridades que tiverdes indicado neste congresso. Estou convicto da vossa
capacidade de vos pdr em movimento criativo para concretizar este estudo. Estou certo disto porque
sois uma Igreja adulta, antiquissima na fé, solida nas raizes e ampla nos frutos. Por isso sede criativos
ao exprimir aquele génio que os vossos antepassados, desde Dante até Michelangelo, expressaram de
maneira incomparavel. Acreditai no génio do cristianismo italiano, que ndo é patriménio dos
individuos nem de uma elite, mas da comunidade, do povo deste pais extraordinario.

Confio-vos a Maria, que aqui em Florenca é venerada como «Santissima Annunziata». No
afresco que se encontra na homonima Basilica — onde irei daqui a pouco — o anjo cala-se e Maria
fala, dizendo «Ecce ancilla Domini». Nestas palavras estamos todos nos. Que toda a Igreja italiana as
pronuncie com Maria. Obrigado.



