https://combonianum.orq/ FP portugués 5/2021

Formagdo Permanente - portugués 5/2021 (3)

“E VOS, QUEM DIZEIS QUE EU SOU?”
Jesus Cristo “verdadeiro Deus”

Terceira meditacao da Quaresma 2021
Fr. Raniero Cantalamessa, OFMCap.

Recordemos brevemente o tema e o espirito destas meditagdes quaresmais. Propusemo-nos em
reagir a tendéncia difundidissima de falar da Igreja “etsi Christus non daretur”, como se Cristo ndo
existisse, como se fosse possivel entender tudo dela, prescindindo dele. Propusemo-nos, porém, em
reagir a isso de um modo diverso do habitual: ndo buscando convencer o mundo e seus meios de
comunicagdo de erro, mas renovando e intensificando a nossa fé em Cristo. Nao em chave
apologética, mas espiritual.

Para falar de Cristo, escolhemos a via mais segura, que ¢ a do dogma: Cristo verdadeiro
homem, Cristo verdadeiro Deus, Cristo uma s6 pessoa. Aquela do dogma ¢ uma via por nada velha e
ultrapassada. “A terminologia dogmatica da Igreja primitiva — escreveu Kierkegaard, um dos maiores
representantes do pensamento moderno existencialista — ¢ como um castelo encantado, onde
repousam em um sono profundo os principes e as princesas mais graciosos. Basta apenas desperta-los,
para que se levantem em toda a sua gloria”[1].

Assim, trata-se justamente disso: de despertar os dogmas, de infundir neles vida, como quando
o Espirito entrou nos ossos ressequidos vistos por Ezequiel e “eles viveram e se puseram de pé¢” (Ez
37,10). Na vez passada, buscamos fazer isso, em relacdo ao dogma de Jesus “verdadeiro homem”;
hoje, queremos fazé-lo com o dogma de Cristo “verdadeiro Deus”.

O dogma de Cristo “verdadeiro Deus”

Em 111 ou 112 depois de Cristo, Plinio, o Jovem, governador da Bitinia e do Ponto, escreveu
uma carta ao Imperador Trajano, pedindo-lhe indicagdes sobre como se comportar nos processos
instaurados contra os cristaos. Segundo as informagdes tomadas — escreve ao Imperador — “toda a sua
culpa ou erro consistia em se reunirem habitualmente em um dia estabelecido antes da aurora e
entoar, em coros alternados, um hino a Cristo como a um Deus”: carmen Christo quasi Deo dicere[2].
Estamos na Asia Menor, ha poucos anos da morte do tiltimo apéstolo, Jodo, e os cristios proclamam
ja no canto a divindade de Cristo! A fé na divindade de Cristo nasce com o nascer da Igreja.

Mas o que ¢ desta fé hoje? Fagamos, primeiramente, uma breve reconstru¢cdo da histéria do
dogma da divindade de Cristo. Ele foi sancionado solenemente no Concilio de Niceia de 325, com as
palavras que repetimos no Credo: “Creio em um so6 Senhor, Jesus Cristo... Deus verdadeiro de Deus
verdadeiro, gerado, ndo criado, consubstancial ao Pai”. Para além dos termos usados, o sentido
profundo da definicdo de Niceia — como se deduz de Santo Atanasio, que foi sua testemunha e
intérprete mais fidedigno — era que, em toda lingua e em toda época, Cristo deve ser reconhecido
como Deus no sentido mais forte e mais alto que a palavra “Deus” tem em determinada lingua e
cultura, e ndo em qualquer outro sentido derivado e secundario.

Foi preciso quase um século de assentamento antes que esta verdade fosse recebida, na sua
radicalidade, por toda a cristandade. Uma vez superados os refluxos de arianismo devidos a chegada
de povos barbaros que tinham recebido a primeira evangelizagdo dos heréticos (Godos, Visigodos e
Longobardos), o dogma se tornou patrimonio pacifico de toda a cristandade, seja oriental como
ocidental.


https://combonianum.org/

A Reforma Protestante o manteve intacto, e mais, aumentou sua centralidade; contudo, inseriu
nele um elemento que, mais tarde, dard margem a prolongamentos negativos. Para reagir ao
formalismo e ao nominalismo que reduziam os dogmas a exercicios de virtuosismo especulativo, os
reformadores protestantes afirmam: “Conhecer Cristo significa reconhecer os seus beneficios, nao
indagar as suas naturezas e os modos da encarnagdo”[3]. O Cristo “para mim” se torna mais
importante do que o Cristo “em si”. Ao conhecimento objetivo, dogmatico, opde-se um conhecimento
subjetivo, intimo; ao testemunho exterior da Igreja e das proprias Escrituras sobre Jesus, antepde-se o
“testemunho interior”, que o Espirito Santo presta a Jesus no coragdo de cada fiel.

O Iluminismo e o racionalismo encontraram nisso o terreno adequado para a demolicao do
dogma. Para Kant, o que conta ¢ o ideal moral proposto por Cristo, mais do que a sua pessoa. A
teologia liberal do século XIX reduz praticamente o cristianismo apenas a dimensdo ética e,
particularmente, a experiéncia da paternidade de Deus. Despoja-se o Evangelho de todo o
sobrenatural: milagres, visoes, a ressurrei¢do de Cristo. O cristianismo torna-se apenas um sublime
ideal ético que pode prescindir da divindade de Cristo e, at¢é mesmo, da sua existéncia historica.
Gandhi, que, infelizmente, conhecera o cristianismo nesta versao redutiva, escreveu: “Nao me
importaria nem mesmo se alguém demonstrasse que o homem Jesus, na realidade, jamais viveu, e que
o que se 1€ nos evangelhos ndo ¢ nada mais do que fruto da imaginacdo do autor. Apesar de que o
sermao da montanha permanecesse verdadeiro aos meus olhos”6.

A versao mais proxima a nés desta tendéncia redutiva do cristianismo ¢ aquela popularizada por
Bultmann, em nome, desta vez, da demitologizacao: “A formula ‘Cristo é Deus’ — ele escreve — €
falsa, em todo sentido, quando ‘Deus’ ¢ considerado como ser objetivavel, seja ela entendida segundo
Ario ou segundo Niceia, em sentido ortodoxo ou liberal. Ela esta correta se ‘Deus’ for entendido
como o evento da atuagdo divina”[4]. Em palavras menos veladas: Cristo ndo ¢ Deus, mas em
Cristo hd (ou opera) Deus. Estamos bem distantes, como se vé, do dogma definido em Niceia. Diz-se
de querer, deste modo, interpretar o dogma antigo com categorias modernas, mas, na realidade, ndo se
faz outra coisa a ndo ser repropor, as vezes nos mesmos termos, solucdes arcaicas (Paulo de
Samosata, Marcelo de Ancira, Fotino), ja avaliadas e rejeitadas pela consciéncia da Igreja.

Se, das discussoes dos tedlogos, considerando-se diversas reflexdes, passa-se ao que, da
divindade de Cristo, pensa o povo comum nos paises cristaos, fica-se sem palavras. Apds um concilio
local dominado pelos opositores de Niceia (Rimini, ano 359), Sdo Jeronimo escreveu: O mundo
inteiro “emitiu um gemido e se surpreendeu em se rever ariano”[5]. NoOs teriamos muito mais razao
que ele de gemer e fazer nossa a sua exclamacao de estupor.

Cristo “verdadeiro Deus” nos Evangelhos

Mas agora, devemos ter fé em nosso intuito. Por isso, deixemos de lado o que pensa o mundo e
busquemos despertar em nos a fé na divindade de Cristo. Uma fé luminosa, nao desfocada, ao mesmo
tempo objetiva e subjetiva, isto ¢, ndo so crida, mas também vivida. Também vivida, a Jesus ndo
interessa tanto o que dizem dele “os homens”, mas o que dizem dele os seus discipulos. A pergunta
esta perenemente no ar: “E vos, quem dizeis que eu sou?” (Mt 16,15). E a ela que queremos buscar
responder nesta meditagao.

Partamos justamente dos evangelhos. Nos sindticos, a divindade de Cristo jamais
¢ declarada abertamente, mas € continuamente subentendida. Recordemos algumas frases de Jesus:
“O Filho do Homem tem, na terra, autoridade para perdoar pecados” (Mt 9,6); “Ninguém conhece o
Filho, sendo o Pai, e ninguém conhece o Pai, sendo o Filho” (Mt 11,27); “O céu e a terra passarao,
mas as minhas palavras jamais passardo” (frase esta, presente idéntica em todos os trés Sinoticos)[6].
“O Filho do Homem ¢ senhor também do sdbado” (Mc 2,28); “Quando o Filho do Homem vier em
sua gloria, acompanhado de todos os anjos, ele se assentard em seu trono glorioso. Todas as nagdes da
terra serdo reunidas diante dele, e ele separard uns dos outros, assim como o pastor separa as ovelhas
dos cabritos” (Mt 25,31-32). Quem, a ndo ser Deus, pode perdoar os pecados em nome proprio e se
proclamar juiz final da humanidade e da historia?



Assim como basta um fio de cabelo ou uma gota de saliva para reconstruir o DNA de uma
pessoa, assim, basta apenas uma linha do Evangelho, lida sem preconceitos, para reconstruir o DNA
de Jesus, para descobrir o que ele pensava de si mesmo, mas nao podia dizer abertamente para ndo ser
incompreendido. A transcendéncia divina de Cristo literalmente transpira de cada pagina do
Evangelho.

Mas ¢ sobretudo Jodao quem fez da divindade de Cristo o objetivo primdrio do seu evangelho, o
tema que tudo unifica. Ele conclui o seu evangelho dizendo: “Estes (sinais), porém, foram escritos
para que creiais que Jesus € o Cristo, o Filho de Deus, e para que, crendo, tenhais a vida em seu
nome” (Jo 20,31), e conclui a sua Primeira Carta quase com as mesmas palavras: “Eu vos escrevo

estas coisas, a vos que credes no nome do Filho de Deus, para que saibais que tendes a vida eterna”
(Jo 5,13).

Um dia, como tantos outro, estava celebrando a Missa em um mosteiro de clausura. O trecho
evangélico da liturgia era a pagina de Jodo, em que Jesus pronuncia repetidamente o seu “Eu Sou™:
“De fato, se ndo crerdes que ‘Eu Sou’, morrereis nos vossos pecados... Quando tiverdes levantado o
Filho do Homem, entdo sabereis que ‘Eu Sou’... Antes que Abrado existisse, Eu Sou” (Jo 8,24.28.58).
O fato de que as palavras “Eu Sou”, contrariamente a toda regra gramatical, no leciondrio fossem
escritas com duas maiusculas, unido certamente a alguma outra causa mais misteriosa, fez acender
uma fagulha. Aquela palavra “explodiu” dentro de mim.

Eu sabia, dos meus estudos, que no evangelho de Jodo havia numerosos “Eu Sou”, ego eimi,
pronunciados por Jesus. Sabia que isso era um fato importante para a sua cristologia; que, com esses,
Jesus se atribui 0 nome que Deus reivindica para si em Isaias: “Para que saibais e acrediteis em mim,
e compreendais que Eu sou” (Is 43,10). Mas o meu conhecimento era literario e inerte, € ndo suscitava
emogoes particulares. Naquele dia, era algo totalmente diverso. Estavamos no tempo pascal e parecia
que o proprio Ressuscitado proclamasse o seu nome divino no céu e na terra. O seu “Eu Sou!”
iluminava e enchia o universo. Eu me sentia muito pequeno, como alguém que assiste, por acaso e
distante, uma cena improvisa e extraordinaria, ou a um grandioso espetaculo da natureza. Nao se
tratou mais do que uma simples emocao de fé, nada mais, porém, daquelas que, quando passam,
deixam no coragdo uma marca indelével.

E de causar estupor a iniciativa que o Espirito de Jesus permitiu a Jodo levar a termo. Ele
abracou os temas, simbolos, expectativas, enfim tudo aquilo que havia de religiosamente vivo, seja no
mundo judaico, como no helenistico, pondo tudo isso a servico de uma unica ideia, melhor, de uma
unica pessoa: Jesus Cristo € o Filho de Deus e o Salvador do mundo. Ele aprendeu a lingua dos
homens do seu tempo, para gritar em seu meio, com todas as proprias forcas, a Unica verdade que
salva, a Palavra por exceléncia, “o Verbo”.

Somente uma certeza revelada, que tem por detras de si a autoridade e a propria forga de Deus e
do seu Espirito, podia ser explicada em um livro com tal insisténcia e coeréncia, chegando, de
inimeros pontos diversos, sempre a mesma conclusdo: a identidade total da natureza entre o Pai ¢ o
Filho: “Eu e o Pai somos um” (Jo 10,30). Um “s6” (neutro unum), note-se bem, ndo uma so pessoa
(masculino unus)!

“Corde creditur: cré-se com o coragao”

Assim como para a humanidade, também a proposito da divindade de Cristo, agora podemos
mostrar como o antigo dogma, objetivo e ontoldgico, ¢ capaz de acolher e valorizar o dado moderno
subjetivo e funcional, enquanto, como vimos, o contrario foi um tanto dificil. Nenhuma das chamadas
“cristologias a partir de baixo”, aquelas, para entendermos, que partem do Jesus “profeta escatologico
e sumo revelador do Pai”, ou do Cristo, “o homem em quem a consciéncia de Deus atingiu o seu
maximo nivel” (F. Schleiermacher), ou ainda, do Cristo “pessoa humana em quem subsiste a natureza
divina” (e ndo pessoa divina que subsiste em uma natureza humana!): nenhuma, repito, destas
cristologias conseguiu se elevar até abragar o verdadeiro mistério da fé cristd e salvaguardar a plena



divindade de Cristo. A razao do insucesso ¢ explicada por Jesus e foi bem compreendida por Jodao

2
que a expde: “Ninguém subiu ao céu, sendo aquele que desceu do céu” (Jo 3,13). De fato, ¢ possivel
para Deus, se assim o quiser, fazer-se homem, mas nao ¢ possivel ao homem fazer-se Deus!

Com estas premissas, podemos voltar a valorizar toda a dimensdo subjetiva e personalista do
dogma: o Cristo “para mim”, posto em primeiro plano pelos Reformadores, o Cristo conhecido por
seus beneficios e pelo testemunho interior do Espirito. Este ¢ o melhor fruto do ecumenismo, o das
“diferengas reconciliadas”, nao opostas, como diz o nosso Santo Padre. Nao ¢ uma concessao “pro
bono pacis”, mas uma necessidade e um enriquecimento reciproco. Todos nds precisamos dar a nossa
fé esta dimensdo pessoal, intima, para que ela ndo seja repeticdo morta de férmulas antigas ou
modernas. Sobre este ponto, somos todos chamados em causa: catdlicos, ortodoxos e protestantes, da
mesma maneira.

Sao Paulo diz que “é com o coragdo que se cré para a justica; e com a boca, professa-se a fé
para a salvagio” (Rm 10,10). “E das raizes do coracdo que sobe a fé”, comenta Agostinho[7]. Na
visdo catdlica, como naquela ortodoxa, e também, em seguida, naquela protestante, a profissdo da reta
fé, isto €, o segundo momento deste processo, frequentemente tomou tanto relevo ao ponto de deixar
na sombra aquele primeiro momento que se desenvolve nas profundidades escondidas do coragao.
Todos os tratados De fide, escritos apds Niceia, tratam da ortodoxia da f€; hoje, dir-se-ia da fides
quae, ndo da fides qua, das coisas a serem cridas, ndo do ato pessoal do crer.

Este primeiro ato de fé, justamente porque acontece no coragdo, ¢ um ato “singular”, que pode
ser feito apenas pelo individuo, em total soliddo com Deus. No evangelho de Jodo, ouvimos Jesus
fazer repetidamente a pergunta: “Crés isto?”” (Jo 9,35; Jo 11,26); e, cada vez, esta pergunta suscita do
coragdo o grito da fé: “Sim, Senhor, eu creio!”. Também o simbolo de fé da Igreja comeca assim, no
singular: “Creio”, ndo: “Cremos”.

Também nds devemos aceitar passar por este momento, de se submeter a este exame. Se, a
pergunta de Jesus: “Crés isto?”, alguém responde imediatamente, sem nem pensar: “Claro que creio”,
e acha até estranho que uma pergunta semelhante seja dirigida a um fiel, a um sacerdote ou a um
bispo, quer dizer provavelmente que ainda ndo descobriu o que significa realmente crer, jamais
experimentou a grande vertigem da razdo que precede o ato de fé. A divindade de Cristo € o cume
mais alto, o Evereste da fé. Crer em um Deus nascido em um estabulo e morto em uma cruz! Isto é
muito mais exigente do que crer em um Deus distante, que cada um pode representar ao proprio
gosto.

E preciso comegar a demolir em nos, fiéis e homens da Igreja, a falsa persuasdo de que estamos
bem no que se refere a f€ e que, no mais, devemos trabalhar ainda pela caridade. Talvez ndo seja um
bem, quem sabe, por um pouco de tempo, ndo querer demonstrar a ninguém, mas interiorizar a feé,
redescobrir as suas raizes no coragao!

Devemos recriar as condigdes para uma retomada da fé na divindade de Cristo. Reproduzir o
impulso de fé do qual nasceu o dogma de Niceia. O corpo da Igreja outrora produziu um esforco
supremo, com o qual se ergueu, na fé, acima de todos os sistemas humanos e de todas as resisténcias
da razdo. A maré¢ da fé uma vez subiu a um nivel maximo e sua marca permaneceu na rocha. No
entanto, ¢ preciso que se repita a subida, ndo basta a marca. Nao basta repetir o Credo de Niceia; ¢
preciso renovar o impulso de fé que entdo se teve na divindade de Cristo e do qual ndo houve igual
nos séculos.

A praxe da Igreja (e ndo s6 da Igreja Catolica!) prevé uma profissdo de fé da parte do candidato,
antes de receber o mandato de ensinar teologia. Esta profissdo de fé tem comportado, frequentemente,
além da recitacdo do credo, o compromisso de ensinar algumas coisas precisas — € a ndo ensinar
outras igualmente precisas — que, naquele momento da historia, eram temas particularmente sensiveis.
Pensemos no juramento contra o modernismo.

A mim parece que se deveria verificar sobretudo uma coisa: que quem ensina teologia aos
futuros ministros do Evangelho creia firmemente na divindade de Cristo. Verificar isto mediante um



discernimento fraterno e franco, melhor do que com um juramento. Houve toda uma geracdo de
sacerdotes apds o Concilio (certamente, ndo por causa do Concilio!) que saiu do semindrio e se
apresentou a ordena¢do com ideias muito confusas ¢ desfocadas sobre quem ¢ o Jesus que devia
anunciar ao povo e tornar presente no altar na Missa. Muitas crises sacerdotais, estou convencido,
comegaram e comegam aqui.

Ecumenismo e evangeliza¢ao

O que evidenciamos tem importantes consequéncias também para o ecumenismo cristao.
Existem, de fato, dois ecumenismos possiveis: o da fé e o da incredulidade; um que retine todos
aqueles que creem que Jesus ¢ o Filho de Deus e que Deus ¢ Pai, Filho e Espirito Santo, e um que
reune todos aqueles que se limitam a “interpretar” (cada um a propria maneira e segundo o proprio
sistema filos6fico) estas coisas. Um ecumenismo no qual, no méximo, todos creem as mesmas coisas
porque ninguém cré mais realmente em nada, no sentido forte da palavra “crer”.

A distingdo fundamental dos espiritos, no ambito da fé, ndo ¢ a que distingue entre catolicos,
ortodoxos e protestantes, mas a que distingue aqueles que creem no Cristo Filho de Deus e aqueles
que nao creem; segundo Sao Paulo, “todos os que, em todo lugar, invocam o nome de Nosso Senhor
Jesus Cristo, Senhor deles e nosso” (1Cor 1,2), e os que ndo o invocam.

Hé uma unidade nova e invisivel que vai se formando e que passa pelas diversas Igrejas. Esta
unidade invisivel e espiritual, por sua vez, tem necessidade vital do discernimento da teologia e do
magistério, para nao cair no perigo do fundamentalismo ou na va presuncao de poder formar uma
espécie de Igreja transversal, fora das Igrejas existentes e, particularmente, da Igreja Catdlica. Mas,
uma vez vislumbrada e superada esta tentacao, trata-se de um fato que nao podemos mais nos permitir
ignorar.

O verdadeiro “ecumenismo espiritual” nao consiste somente em rezar pela unidade dos cristaos,
mas em compartilhar a mesma experiéncia do Espirito Santo. Consiste naquela que Agostinho chama
“societas sanctorum”, a comunhao dos santos, que, as vezes, dolorosamente, pode ndo coincidir com a
“communio sacramentorum”, ou seja, compartilhar dos mesmos sinais sacramentais.

A fé na divindade ¢ importante sobretudo em vista da evangelizacdo. Existem edificios ou
estruturas metalicas feitas de forma que, se vocé tocar em um determinado ponto ou levantar uma
determinada pedra, tudo desmorona. Assim ¢ o edificio da fé crista, e esta sua “pedra angular” ¢ a
divindade de Cristo. Removida esta, tudo se desagrega e desmorona, comegando pela fé na Trindade.
De quem se forma a Trindade, Cristo ndo € Deus? Nao por nada, basta se por entre parénteses a
divindade de Cristo, que se pde entre parénteses também a Trindade.

Santo Agostinho dizia: “Nao € grande coisa crer que Jesus morreu; nisto creem até os pagaos e
os impios; todos creem nisso. Mas ¢ algo realmente grande crer que ele ressuscitou”. E concluia: “A
fé dos cristaos ¢ a ressurrei¢ao de Cristo”’[8]. A mesma coisa se deve dizer da humanidade e divindade
de Cristo, cujas morte e ressurreicdo sao as respectivas manifestacdes. Todos creem que Jesus seja
homem; o que faz a diversidade entre crentes e ndo crentes ¢ crer que ele também seja Deus. A fé dos
cristdos ¢ a divindade de Cristo!

“Conhecer Cristo é reconhecer os seus beneficios”

“Conhecer Cristo € reconhecer os seus beneficios”, ndés ouvimos. Concluamos justamente
recordando dois destes beneficios, que sdo os mais capazes de responder as necessidades profundas
do homem de hoje e de sempre: a necessidade de sentido e a necessidade de vida.

Nao ¢ verdade que o homem moderno deixou de se propor a questdo sobre o sentido da vida.
Ha alguns anos, um conhecido intelectual escreveu: “A religido morrerd. Nao ¢ um desejo, muito
menos uma profecia. J& € um fato que esta aguardando seu cumprimento... Passada a nossa geracao e
talvez aquela de nossos filhos, niguém mais considerara a necessidade de dar um sentido a vida um



problema realmente fundamental... A técnica levou a religido ao seu creptsculo”[9]. Claro, ndo se
interroga sobre o sentido ultimo da vida quem se prestou a outras coisas... Mas, quando estas vao
desaparecendo — juventude, satde, fama — muitos voltam a se propor aquela pergunta. Fazem-na
ainda mais neste tempo de pandemia em que, fechados frequentemente em casa, homens e mulheres
finalmente tém tido o tempo de refletir e se interrogar.

Ha uma pintura, dentre as mais famosas da arte moderna, que representa visivelmente aonde
leva a convicg¢do de que a vida ndo tem sentido. Em um fundo avermelhado que inspira angustia, um
homem atravessa correndo uma ponte, passando por dois individuos que parecem alheios e e
indiferentes a tudo; tem os olhos rabiscados; com as maos em torno a boca, emite um grito ¢ se
entende que € um grito de desespero.

Jesus disse: “Eu sou a luz do mundo. Quem me segue, ndo caminha na escuridao” (Jo §,12).
Quem cré em Cristo, tem a possibilidade de resistir a grande tentacdo da falta de sentido da vida, que
frequentemente leva ao suicidio. Quem cré em Cristo ndo caminha nas trevas: sabe de onde vem, sabe
para onde vai e o que fazer enquanto isso. Sobretudo, sabe que ¢ amado por alguém e que este alguém
deu a vida para demonstra-lo!

Jesus também disse: “Eu sou a ressurreicdo e a vida. Quem cré em mim, ainda que tenha
morrido, vivera” (Jo 11,25). E o evangelista, mais tarde, escrevera aos cristaos: “Eu vos escrevo estas
coisas, a vos que credes no nome do Filho de Deus, para que saibais que tendes a vida eterna (...). Ele
¢ o verdadeiro Deus e a Vida eterna” (1Jo 5,13.20). justamente porque Cristo ¢ “verdadeiro Deus”, ¢
também ““vida eterna” e da a vida eterna. Isto ndo nos tira necessariamente o medo da morte, mas da
ao fiel a certeza de que a nossa vida ndo termina com ela.

Repensemos em algo de tudo isso quando, domingo, proclamamos o segundo artigo do Credo:

Creio em um so Senhor, Jesus Cristo,
Filho unigénito de Deus,
nascido do Pai antes de todos os séculos:
Deus de Deus, luz da luz,
Deus verdadeiro de Deus verdadeiro,
gerado, ndo criado,
consubstancial ao Pai.
Por ele todas as coisas foram feitas.

Traduzido do italiano por P. Ricardo Faria, ofmcap

[1] Cf. Seren Kierkegaard, Diario, 11, A 110 (anno 1837).

[2] Cf. Plinio, o Jovem, Epistularum liber, X,96.

[3] Cf. Filipe Melancton, Loci theologici, in Corpus Reformatorum, Brunsvigae 1854, p. 85.
[4] Cf. R. Bultmann, Glauben und Verstehen, 11, Tiibingen 1938, p. 258.

[5] Cf. S. Jeronimo, Dialogus contra Luciferianos, 19 (PL 23, 181): «Ingemuit totus orbis et
arianum se esse miratus esty.

[6] Mc 13,31; Mt 24,35; Lc 21,33.

[7] Cf. Santo Agostinho, Comentario ao Evangelho de Jodo, 26,2 (PL 35,1607).
[8] Cf. Santo Agostinho, Enarrationes in Psalmos 120, 6.

[9] Na revista “MicroMega” 2, 2000, pp. 187s.

www.vaticannews.va



	Formação Permanente - português 5/2021 (3)
	“E VÓS, QUEM DIZEIS QUE EU SOU?” Jesus Cristo “verdadeiro Deus”
	Terceira meditação da Quaresma 2021 Fr. Raniero Cantalamessa, OFMCap.
	O dogma de Cristo “verdadeiro Deus”
	Cristo “verdadeiro Deus” nos Evangelhos
	“Corde creditur: crê-se com o coração”
	Ecumenismo e evangelização
	“Conhecer Cristo é reconhecer os seus benefícios”


