
https://combonianum.org/ FP português 5/2021

Formação Permanente - português 5/2021 (3)

“E VÓS, QUEM DIZEIS QUE EU SOU?”
Jesus Cristo “verdadeiro Deus”

Terceira meditação da Quaresma 2021
Fr. Raniero Cantalamessa, OFMCap.

Recordemos brevemente o tema e o espírito destas meditações quaresmais. Propusemo-nos em
reagir à tendência difundidíssima de falar da Igreja “etsi Christus non daretur”, como se Cristo não
existisse, como se fosse possível entender tudo dela, prescindindo dele. Propusemo-nos, porém, em
reagir a isso de um modo diverso do habitual: não buscando convencer o mundo e seus meios de
comunicação  de  erro,  mas  renovando  e  intensificando  a  nossa  fé  em  Cristo.  Não  em  chave
apologética, mas espiritual.

Para  falar  de  Cristo,  escolhemos  a  via  mais  segura,  que  é  a  do  dogma:  Cristo  verdadeiro
homem, Cristo verdadeiro Deus, Cristo uma só pessoa. Aquela do dogma é uma via por nada velha e
ultrapassada. “A terminologia dogmática da Igreja primitiva – escreveu Kierkegaard, um dos maiores
representantes  do  pensamento  moderno  existencialista  –  é  como  um  castelo  encantado,  onde
repousam em um sono profundo os príncipes e as princesas mais graciosos. Basta apenas despertá-los,
para que se levantem em toda a sua glória”[1].

Assim, trata-se justamente disso: de despertar os dogmas, de infundir neles vida, como quando
o Espírito entrou nos ossos ressequidos vistos por Ezequiel e “eles viveram e se puseram de pé” (Ez
37,10). Na vez passada, buscamos fazer isso, em relação ao dogma de Jesus “verdadeiro homem”;
hoje, queremos fazê-lo com o dogma de Cristo “verdadeiro Deus”.

O dogma de Cristo “verdadeiro Deus”
Em 111 ou 112 depois de Cristo, Plínio, o Jovem, governador da Bitínia e do Ponto, escreveu

uma carta ao Imperador Trajano, pedindo-lhe indicações sobre como se comportar nos processos
instaurados contra os cristãos. Segundo as informações tomadas – escreve ao Imperador – “toda a sua
culpa ou erro consistia em se reunirem habitualmente em um dia estabelecido antes da aurora e
entoar, em coros alternados, um hino a Cristo como a um Deus”: carmen Christo quasi Deo dicere[2].
Estamos na Ásia Menor, há poucos anos da morte do último apóstolo, João, e os cristãos proclamam
já no canto a divindade de Cristo! A fé na divindade de Cristo nasce com o nascer da Igreja.

Mas o que é desta fé hoje? Façamos, primeiramente, uma breve reconstrução da história do
dogma da divindade de Cristo. Ele foi sancionado solenemente no Concílio de Niceia de 325, com as
palavras que repetimos no Credo: “Creio em um só Senhor, Jesus Cristo... Deus verdadeiro de Deus
verdadeiro,  gerado,  não  criado,  consubstancial  ao  Pai”.  Para  além dos  termos  usados,  o  sentido
profundo da definição de Niceia – como se deduz de Santo Atanásio,  que foi sua testemunha e
intérprete mais fidedigno – era que, em toda língua e em toda época, Cristo deve ser reconhecido
como Deus no sentido mais forte e mais alto que a palavra “Deus” tem em determinada língua e
cultura, e não em qualquer outro sentido derivado e secundário.

Foi preciso quase um século de assentamento antes que esta verdade fosse recebida, na sua
radicalidade, por toda a cristandade. Uma vez superados os refluxos de arianismo devidos à chegada
de povos bárbaros que tinham recebido a primeira evangelização dos heréticos (Godos, Visigodos e
Longobardos),  o dogma se tornou patrimônio  pacífico  de toda a  cristandade,  seja  oriental  como
ocidental.

https://combonianum.org/


2

A Reforma Protestante o manteve intacto, e mais, aumentou sua centralidade; contudo, inseriu
nele  um  elemento  que,  mais  tarde,  dará  margem  a  prolongamentos  negativos.  Para  reagir  ao
formalismo e ao nominalismo que reduziam os dogmas a exercícios de virtuosismo especulativo, os
reformadores protestantes afirmam: “Conhecer Cristo significa reconhecer os seus benefícios, não
indagar  as  suas  naturezas  e  os  modos  da  encarnação”[3].  O  Cristo  “para  mim”  se  torna  mais
importante do que o Cristo “em si”. Ao conhecimento objetivo, dogmático, opõe-se um conhecimento
subjetivo, íntimo; ao testemunho exterior da Igreja e das próprias Escrituras sobre Jesus, antepõe-se o
“testemunho interior”, que o Espírito Santo presta a Jesus no coração de cada fiel.

O Iluminismo e o racionalismo encontraram nisso o terreno adequado para a demolição do
dogma. Para Kant, o que conta é o ideal moral proposto por Cristo, mais do que a sua pessoa. A
teologia  liberal  do  século  XIX  reduz  praticamente  o  cristianismo  apenas  à  dimensão  ética  e,
particularmente,  à  experiência  da  paternidade  de  Deus.  Despoja-se  o  Evangelho  de  todo  o
sobrenatural: milagres, visões, a ressurreição de Cristo. O cristianismo torna-se apenas um sublime
ideal ético que pode prescindir da divindade de Cristo e, até mesmo, da sua existência histórica.
Gandhi,  que,  infelizmente,  conhecera  o  cristianismo  nesta  versão  redutiva,  escreveu:  “Não  me
importaria nem mesmo se alguém demonstrasse que o homem Jesus, na realidade, jamais viveu, e que
o que se lê nos evangelhos não é nada mais do que fruto da imaginação do autor. Apesar de que o
sermão da montanha permanecesse verdadeiro aos meus olhos”6.

A versão mais próxima a nós desta tendência redutiva do cristianismo é aquela popularizada por
Bultmann, em nome, desta vez, da demitologização: “A fórmula ‘Cristo é Deus’ – ele escreve – é
falsa, em todo sentido, quando ‘Deus’ é considerado como ser objetivável, seja ela entendida segundo
Ário ou segundo Niceia, em sentido ortodoxo ou liberal. Ela está correta se ‘Deus’ for entendido
como  o  evento  da  atuação  divina”[4].  Em palavras  menos  veladas:  Cristo  não é Deus,  mas  em
Cristo há (ou opera) Deus. Estamos bem distantes, como se vê, do dogma definido em Niceia. Diz-se
de querer, deste modo, interpretar o dogma antigo com categorias modernas, mas, na realidade, não se
faz  outra  coisa  a  não  ser  repropor,  às  vezes  nos  mesmos  termos,  soluções  arcaicas  (Paulo  de
Samósata, Marcelo de Ancira, Fotino), já avaliadas e rejeitadas pela consciência da Igreja.

Se,  das  discussões  dos  teólogos,  considerando-se  diversas  reflexões,  passa-se  ao  que,  da
divindade de Cristo, pensa o povo comum nos países cristãos, fica-se sem palavras. Após um concílio
local dominado pelos opositores de Niceia  (Rimini,  ano 359),  São Jerônimo escreveu:  O mundo
inteiro “emitiu um gemido e se surpreendeu em se rever ariano”[5]. Nós teríamos muito mais razão
que ele de gemer e fazer nossa a sua exclamação de estupor.

Cristo “verdadeiro Deus” nos Evangelhos
Mas agora, devemos ter fé em nosso intuito. Por isso, deixemos de lado o que pensa o mundo e

busquemos despertar em nós a fé na divindade de Cristo. Uma fé luminosa, não desfocada, ao mesmo
tempo objetiva e subjetiva, isto é, não só crida, mas também vivida. Também vivida, a Jesus não
interessa tanto o que dizem dele “os homens”, mas o que dizem dele os seus discípulos. A pergunta
está perenemente no ar: “E vós, quem dizeis que eu sou?” (Mt 16,15). É a ela que queremos buscar
responder nesta meditação.

Partamos  justamente  dos  evangelhos.  Nos  sinóticos,  a  divindade  de  Cristo  jamais
é declarada abertamente, mas é continuamente subentendida. Recordemos algumas frases de Jesus:
“O Filho do Homem tem, na terra, autoridade para perdoar pecados” (Mt 9,6); “Ninguém conhece o
Filho, senão o Pai, e ninguém conhece o Pai, senão o Filho” (Mt 11,27); “O céu e a terra passarão,
mas as minhas palavras jamais passarão” (frase esta, presente idêntica em todos os três Sinóticos)[6].
“O Filho do Homem é senhor também do sábado” (Mc 2,28); “Quando o Filho do Homem vier em
sua glória, acompanhado de todos os anjos, ele se assentará em seu trono glorioso. Todas as nações da
terra serão reunidas diante dele, e ele separará uns dos outros, assim como o pastor separa as ovelhas
dos cabritos” (Mt 25,31-32). Quem, a não ser Deus, pode perdoar os pecados em nome próprio e se
proclamar juiz final da humanidade e da história?



3

Assim como basta um fio de cabelo ou uma gota de saliva para reconstruir o DNA de uma
pessoa, assim, basta apenas uma linha do Evangelho, lida sem preconceitos, para reconstruir o DNA
de Jesus, para descobrir o que ele pensava de si mesmo, mas não podia dizer abertamente para não ser
incompreendido.  A  transcendência  divina  de  Cristo  literalmente  transpira  de  cada  página  do
Evangelho.

Mas é sobretudo João quem fez da divindade de Cristo o objetivo primário do seu evangelho, o
tema que tudo unifica. Ele conclui o seu evangelho dizendo: “Estes (sinais), porém, foram escritos
para que creiais que Jesus é o Cristo, o Filho de Deus, e para que, crendo, tenhais a vida em seu
nome” (Jo 20,31), e conclui a sua Primeira Carta quase com as mesmas palavras:  “Eu vos escrevo
estas coisas, a vós que credes no nome do Filho de Deus, para que saibais que tendes a vida eterna”
(lJo 5,13).

Um dia, como tantos outro, estava celebrando a Missa em um mosteiro de clausura. O trecho
evangélico da liturgia era a página de João, em que Jesus pronuncia repetidamente o seu “Eu Sou”:
“De fato, se não crerdes que ‘Eu Sou’, morrereis nos vossos pecados... Quando tiverdes levantado o
Filho do Homem, então sabereis que ‘Eu Sou’... Antes que Abraão existisse, Eu Sou” (Jo 8,24.28.58).
O fato de que as palavras “Eu Sou”, contrariamente a toda regra gramatical, no lecionário fossem
escritas com duas maiúsculas, unido certamente a alguma outra causa mais misteriosa, fez acender
uma fagulha. Aquela palavra “explodiu” dentro de mim.

Eu sabia, dos meus estudos, que no evangelho de João havia numerosos “Eu Sou”, ego eimi,
pronunciados por Jesus. Sabia que isso era um fato importante para a sua cristologia; que, com esses,
Jesus se atribui o nome que Deus reivindica para si em Isaías: “Para que saibais e acrediteis em mim,
e compreendais que Eu sou” (Is 43,10). Mas o meu conhecimento era literário e inerte, e não suscitava
emoções particulares. Naquele dia, era algo totalmente diverso. Estávamos no tempo pascal e parecia
que o próprio Ressuscitado proclamasse o seu nome divino no céu e na terra.  O seu “Eu Sou!”
iluminava e enchia o universo. Eu me sentia muito pequeno, como alguém que assiste, por acaso e
distante, uma cena improvisa e extraordinária, ou a um grandioso espetáculo da natureza. Não se
tratou mais do que uma simples emoção de fé, nada mais, porém, daquelas que, quando passam,
deixam no coração uma marca indelével.

É de causar estupor a iniciativa que o Espírito de Jesus permitiu a João levar a termo. Ele
abraçou os temas, símbolos, expectativas, enfim tudo aquilo que havia de religiosamente vivo, seja no
mundo judaico, como no helenístico, pondo tudo isso a serviço de uma única ideia, melhor, de uma
única pessoa: Jesus Cristo é o Filho de Deus e o Salvador do mundo. Ele aprendeu a língua dos
homens do seu tempo, para gritar em seu meio, com todas as próprias forças, a única verdade que
salva, a Palavra por excelência, “o Verbo”.

Somente uma certeza revelada, que tem por detrás de si a autoridade e a própria força de Deus e
do seu Espírito,  podia  ser  explicada  em um livro com tal  insistência  e  coerência,  chegando,  de
inúmeros pontos diversos, sempre à mesma conclusão: a identidade total da natureza entre o Pai e o
Filho: “Eu e o Pai somos um” (Jo 10,30). Um “só” (neutro unum), note-se bem, não uma só pessoa
(masculino unus)!

“Corde creditur: crê-se com o coração”
Assim como para a humanidade, também a propósito da divindade de Cristo, agora podemos

mostrar como o antigo dogma, objetivo e ontológico, é capaz de acolher e valorizar o dado moderno
subjetivo e funcional, enquanto, como vimos, o contrário foi um tanto difícil. Nenhuma das chamadas
“cristologias a partir de baixo”, aquelas, para entendermos, que partem do Jesus “profeta escatológico
e sumo revelador do Pai”, ou do Cristo, “o homem em quem a consciência de Deus atingiu o seu
máximo nível” (F. Schleiermacher), ou ainda, do Cristo “pessoa humana em quem subsiste a natureza
divina”  (e  não  pessoa  divina  que  subsiste  em uma  natureza  humana!):  nenhuma,  repito,  destas
cristologias conseguiu se elevar até abraçar o verdadeiro mistério da fé cristã e salvaguardar a plena



4

divindade de Cristo. A razão do insucesso é explicada por Jesus e foi bem compreendida por João,
que a expõe: “Ninguém subiu ao céu, senão aquele que desceu do céu” (Jo 3,13). De fato, è possível
para Deus, se assim o quiser, fazer-se homem, mas não é possível ao homem fazer-se Deus!

Com estas premissas, podemos voltar a valorizar toda a dimensão subjetiva e personalista do
dogma: o Cristo “para mim”, posto em primeiro plano pelos Reformadores, o Cristo conhecido por
seus benefícios e pelo testemunho interior do Espírito. Este é o melhor fruto do ecumenismo, o das
“diferenças reconciliadas”, não opostas, como diz o nosso Santo Padre. Não é uma concessão “pro
bono pacis”, mas uma necessidade e um enriquecimento recíproco. Todos nós precisamos dar à nossa
fé esta  dimensão pessoal,  íntima,  para que ela  não seja  repetição  morta  de fórmulas  antigas  ou
modernas. Sobre este ponto, somos todos chamados em causa: católicos, ortodoxos e protestantes, da
mesma maneira.

São Paulo diz que “é com o coração que se crê para a justiça; e com a boca, professa-se a fé
para a salvação” (Rm 10,10). “É das raízes do coração que sobe a fé”, comenta Agostinho[7]. Na
visão católica, como naquela ortodoxa, e também, em seguida, naquela protestante, a profissão da reta
fé, isto é, o segundo momento deste processo, frequentemente tomou tanto relevo ao ponto de deixar
na sombra aquele primeiro momento que se desenvolve nas profundidades escondidas do coração.
Todos os tratados De fide, escritos após Niceia, tratam da ortodoxia da fé; hoje, dir-se-ia da fides
quae, não da fides qua, das coisas a serem cridas, não do ato pessoal do crer.

Este primeiro ato de fé, justamente porque acontece no coração, é um ato “singular”, que pode
ser feito apenas pelo indivíduo, em total solidão com Deus. No evangelho de João, ouvimos Jesus
fazer repetidamente a pergunta: “Crês isto?” (Jo 9,35; Jo 11,26); e, cada vez, esta pergunta suscita do
coração o grito da fé: “Sim, Senhor, eu creio!”. Também o símbolo de fé da Igreja começa assim, no
singular: “Creio”, não: “Cremos”.

Também nós devemos aceitar passar por este momento, de se submeter a este exame. Se, à
pergunta de Jesus: “Crês isto?”, alguém responde imediatamente, sem nem pensar: “Claro que creio”,
e acha até estranho que uma pergunta semelhante seja dirigida a um fiel, a um sacerdote ou a um
bispo,  quer  dizer  provavelmente  que ainda não descobriu o que significa  realmente  crer,  jamais
experimentou a grande vertigem da razão que precede o ato de fé. A divindade de Cristo é o cume
mais alto, o Evereste da fé. Crer em um Deus nascido em um estábulo e morto em uma cruz! Isto é
muito mais exigente do que crer em um Deus distante, que cada um pode representar ao próprio
gosto.

É preciso começar a demolir em nós, fiéis e homens da Igreja, a falsa persuasão de que estamos
bem no que se refere à fé e que, no mais, devemos trabalhar ainda pela caridade. Talvez não seja um
bem, quem sabe, por um pouco de tempo, não querer demonstrar a ninguém, mas interiorizar a fé,
redescobrir as suas raízes no coração!

Devemos recriar as condições para uma retomada da fé na divindade de Cristo. Reproduzir o
impulso de fé do qual nasceu o dogma de Niceia. O corpo da Igreja outrora produziu um esforço
supremo, com o qual se ergueu, na fé, acima de todos os sistemas humanos e de todas as resistências
da razão. A maré da fé uma vez subiu a um nível máximo e sua marca permaneceu na rocha. No
entanto, é preciso que se repita a subida, não basta a marca. Não basta repetir o Credo de Niceia; é
preciso renovar o impulso de fé que então se teve na divindade de Cristo e do qual não houve igual
nos séculos.

A praxe da Igreja (e não só da Igreja Católica!) prevê uma profissão de fé da parte do candidato,
antes de receber o mandato de ensinar teologia. Esta profissão de fé tem comportado, frequentemente,
além da recitação do credo, o compromisso de ensinar algumas coisas precisas – e a não ensinar
outras igualmente precisas – que, naquele momento da história, eram temas particularmente sensíveis.
Pensemos no juramento contra o modernismo.

A mim parece que se deveria verificar sobretudo uma coisa: que quem ensina teologia aos
futuros ministros do Evangelho creia firmemente na divindade de Cristo. Verificar isto mediante um



5

discernimento fraterno e franco, melhor do que com um juramento.  Houve toda uma geração de
sacerdotes após o Concílio  (certamente,  não por causa do Concílio!)  que saiu do seminário  e se
apresentou à ordenação com ideias muito confusas e desfocadas sobre quem é o Jesus que devia
anunciar ao povo e tornar presente no altar na Missa. Muitas crises sacerdotais, estou convencido,
começaram e começam aqui.

Ecumenismo e evangelização
O  que  evidenciamos  tem  importantes  consequências  também  para  o  ecumenismo  cristão.

Existem, de fato, dois ecumenismos possíveis: o da fé e o da incredulidade; um que reúne todos
aqueles que creem que Jesus é o Filho de Deus e que Deus é Pai, Filho e Espírito Santo, e um que
reúne todos aqueles que se limitam a “interpretar” (cada um à própria maneira e segundo o próprio
sistema filosófico) estas coisas. Um ecumenismo no qual, no máximo, todos creem as mesmas coisas
porque ninguém crê mais realmente em nada, no sentido forte da palavra “crer”.

A distinção fundamental dos espíritos, no âmbito da fé, não é a que distingue entre católicos,
ortodoxos e protestantes, mas a que distingue aqueles que creem no Cristo Filho de Deus e aqueles
que não creem; segundo São Paulo, “todos os que, em todo lugar, invocam o nome de Nosso Senhor
Jesus Cristo, Senhor deles e nosso” (1Cor 1,2), e os que não o invocam.

Há uma unidade nova e invisível que vai se formando e que passa pelas diversas Igrejas. Esta
unidade invisível e espiritual, por sua vez, tem necessidade vital do discernimento da teologia e do
magistério, para não cair no perigo do fundamentalismo ou na vã presunção de poder formar uma
espécie de Igreja transversal, fora das Igrejas existentes e, particularmente, da Igreja Católica. Mas,
uma vez vislumbrada e superada esta tentação, trata-se de um fato que não podemos mais nos permitir
ignorar.

O verdadeiro “ecumenismo espiritual” não consiste somente em rezar pela unidade dos cristãos,
mas em compartilhar a mesma experiência do Espírito Santo. Consiste naquela que Agostinho chama
“societas sanctorum”, a comunhão dos santos, que, às vezes, dolorosamente, pode não coincidir com a
“communio sacramentorum”, ou seja, compartilhar dos mesmos sinais sacramentais.

A fé na divindade é importante  sobretudo em vista da evangelização.  Existem edifícios  ou
estruturas metálicas feitas de forma que, se você tocar em um determinado ponto ou levantar uma
determinada pedra, tudo desmorona. Assim é o edifício da fé cristã, e esta sua “pedra angular” é a
divindade de Cristo. Removida esta, tudo se desagrega e desmorona, começando pela fé na Trindade.
De quem se forma a Trindade, Cristo não é Deus? Não por nada, basta se por entre parênteses a
divindade de Cristo, que se põe entre parênteses também a Trindade.

Santo Agostinho dizia: “Não é grande coisa crer que Jesus morreu; nisto creem até os pagãos e
os ímpios; todos creem nisso. Mas é algo realmente grande crer que ele ressuscitou”. E concluía: “A
fé dos cristãos é a ressurreição de Cristo”[8]. A mesma coisa se deve dizer da humanidade e divindade
de Cristo, cujas morte e ressurreição são as respectivas manifestações. Todos creem que Jesus seja
homem; o que faz a diversidade entre crentes e não crentes é crer que ele também seja Deus. A fé dos
cristãos é a divindade de Cristo!

“Conhecer Cristo é reconhecer os seus benefícios”
“Conhecer  Cristo  é  reconhecer  os  seus  benefícios”,  nós  ouvimos.  Concluamos  justamente

recordando dois destes benefícios, que são os mais capazes de responder às necessidades profundas
do homem de hoje e de sempre: a necessidade de sentido e a necessidade de vida.

Não é verdade que o homem moderno deixou de se propor a questão sobre o sentido da vida.
Há alguns anos, um conhecido intelectual escreveu: “A religião morrerá. Não é um desejo, muito
menos uma profecia. Já é um fato que está aguardando seu cumprimento... Passada a nossa geração e
talvez aquela de nossos filhos, niguém mais considerará a necessidade de dar um sentido à vida um



6

problema realmente fundamental... A técnica levou a religião ao seu crepúsculo”[9]. Claro, não se
interroga sobre o sentido último da vida quem se prestou a outras coisas... Mas, quando estas vão
desaparecendo – juventude,  saúde, fama – muitos voltam a se propor aquela pergunta.  Fazem-na
ainda mais neste tempo de pandemia em que, fechados frequentemente em casa, homens e mulheres
finalmente têm tido o tempo de refletir e se interrogar.

Há uma pintura, dentre as mais famosas da arte moderna, que representa visivelmente aonde
leva a convicção de que a vida não tem sentido. Em um fundo avermelhado que inspira angústia, um
homem  atravessa  correndo  uma  ponte,  passando  por  dois  indivíduos  que  parecem  alheios  e  e
indiferentes a tudo; tem os olhos rabiscados; com as mãos em torno à boca, emite um grito e se
entende que é um grito de desespero.

Jesus disse: “Eu sou a luz do mundo. Quem me segue, não caminha na escuridão” (Jo 8,12).
Quem crê em Cristo, tem a possibilidade de resistir à grande tentação da falta de sentido da vida, que
frequentemente leva ao suicídio. Quem crê em Cristo não caminha nas trevas: sabe de onde vem, sabe
para onde vai e o que fazer enquanto isso. Sobretudo, sabe que é amado por alguém e que este alguém
deu a vida para demonstrá-lo!

Jesus também disse: “Eu sou a ressurreição e a vida.  Quem crê em mim, ainda que tenha
morrido, viverá” (Jo 11,25). E o evangelista, mais tarde, escreverá aos cristãos: “Eu vos escrevo estas
coisas, a vós que credes no nome do Filho de Deus, para que saibais que tendes a vida eterna (...). Ele
é o verdadeiro Deus e a Vida eterna” (1Jo 5,13.20). justamente porque Cristo é “verdadeiro Deus”, é
também “vida eterna” e dá a vida eterna. Isto não nos tira necessariamente o medo da morte, mas dá
ao fiel a certeza de que a nossa vida não termina com ela.

Repensemos em algo de tudo isso quando, domingo, proclamamos o segundo artigo do Credo:

Creio em um só Senhor, Jesus Cristo,
Filho unigênito de Deus,
nascido do Pai antes de todos os séculos:
Deus de Deus, luz da luz,
Deus verdadeiro de Deus verdadeiro,
gerado, não criado,
consubstancial ao Pai.
Por ele todas as coisas foram feitas.

__________________________________________________

Traduzido do italiano por P. Ricardo Faria, ofmcap

[1] Cf. Søren Kierkegaard, Diario, II, A 110 (anno 1837).

[2] Cf. Plínio, o Jovem, Epistularum liber, X,96.

[3] Cf. Filipe Melâncton, Loci theologici, in Corpus Reformatorum, Brunsvigae 1854, p. 85.

[4] Cf. R. Bultmann, Glauben und Verstehen, II, Tübingen 1938, p. 258.

[5] Cf. S. Jerônimo, Dialogus contra Luciferianos, 19 (PL 23, 181): «Ingemuit totus orbis et
arianum se esse miratus est».

[6] Mc 13,31; Mt 24,35; Lc 21,33.

[7] Cf. Santo Agostinho, Comentário ao Evangelho de João, 26,2 (PL 35,1607).

[8] Cf. Santo Agostinho, Enarrationes in Psalmos 120, 6.

[9] Na revista “MicroMega” 2, 2000, pp. 187s.

www.vaticannews.va


	Formação Permanente - português 5/2021 (3)
	“E VÓS, QUEM DIZEIS QUE EU SOU?” Jesus Cristo “verdadeiro Deus”
	Terceira meditação da Quaresma 2021 Fr. Raniero Cantalamessa, OFMCap.
	O dogma de Cristo “verdadeiro Deus”
	Cristo “verdadeiro Deus” nos Evangelhos
	“Corde creditur: crê-se com o coração”
	Ecumenismo e evangelização
	“Conhecer Cristo é reconhecer os seus benefícios”


