
https://combonianum.org/ FP.fr 8/2018

Formation Permanente – français  8/2018

LETTRE DU PAPE FRANÇOIS  AU PEUPLE DE DIEU

« Si un membre souffre, tous les membres souffrent avec lui » (1 Cor 12,26). Ces paroles de
saint Paul résonnent avec force en mon cœur alors que je constate, une fois encore, la souffrance
vécue par de nombreux mineurs à cause d’abus sexuels, d’abus de pouvoir et de conscience, commis
par un nombre important de clercs et de personnes consacrées. Un crime qui génère de profondes
blessures faites de douleur et d’impuissance, en premier lieu chez les victimes, mais aussi chez leurs
proches et dans toute la communauté, qu’elle soit composée de croyants ou d’incroyants. Considérant
le passé, ce que l’on peut faire pour demander pardon et réparation du dommage causé ne sera jamais
suffisant. Considérant l’avenir, rien ne doit être négligé pour promouvoir une culture capable non
seulement de faire en sorte que de telles situations ne se reproduisent pas mais encore que celles-ci ne
puissent trouver de terrains propices pour être dissimulées et perpétuées. La douleur des victimes et de
leurs familles est aussi notre douleur ; pour cette raison, il est urgent de réaffirmer une fois encore
notre engagement pour garantir la protection des mineurs et des adultes vulnérables.

1. Si un membre souffre
Ces derniers jours est paru un rapport détaillant le vécu d’au moins mille personnes qui ont été

victimes d’abus sexuel, d’abus de pouvoir et de conscience, perpétrés par des prêtres pendant à peu
près soixante-dix ans. Bien qu’on puisse dire que la majorité des cas appartient au passé, la douleur de
nombre de ces victimes nous est  parvenue au cours du temps et  nous pouvons constater que les
blessures infligées ne disparaissent jamais, ce qui nous oblige à condamner avec force ces atrocités et
à redoubler d’efforts pour éradiquer cette culture de mort, les blessures ne connaissent jamais de «
prescription ». La douleur de ces victimes est une plainte qui monte vers le ciel, qui pénètre jusqu’à
l’âme et qui, durant trop longtemps, a été ignorée, silencieuse ou passé sous silence. Mais leur cri a
été  plus  fort  que  toutes  les  mesures  qui  ont  entendu  le  réprimer  ou  bien  qui,  en  même  temps,
prétendaient le faire cesser en prenant des décisions qui en augmentaient la gravité jusqu’à tomber
dans la complicité. Un cri qui fut entendu par le Seigneur en nous montrant une fois encore de quel
côté il veut se tenir. Le Cantique de Marie ne dit pas autre chose et comme un arrière-fond, continue à
parcourir l’histoire parce que le Seigneur se souvient de la promesse faite à nos pères : « Il disperse
les superbes. Il renverse les puissants de leurs trônes, il élève les humbles. Il comble de biens les
affamés, renvoie les riches les mains vides » (Lc 1, 51-53) ; et nous ressentons de la honte lorsque
nous constatons que notre style de vie a démenti et dément ce que notre voix proclame.

Avec  honte  et  repentir,  en  tant  que  communauté  ecclésiale,  nous  reconnaissons  que  nous
n’avons pas su être là où nous le devions, que nous n’avons pas agi en temps voulu en reconnaissant
l’ampleur et la gravité du dommage qui était infligé à tant de vies. Nous avons négligé et abandonné
les petits. Je fais miennes les paroles de l’alors cardinal Ratzinger lorsque, durant le Chemin de Croix
écrit pour le Vendredi Saint de 2005, il s’unit au cri de douleur de tant de victimes en disant avec
force :  « Que de souillures dans l’Église,  et  particulièrement  parmi ceux qui,  dans le sacerdoce,
devraient lui appartenir totalement ! Combien d’orgueil et d’autosuffisance ! […] La trahison des
disciples,  la  réception  indigne  de  son Corps  et  de  son Sang sont  certainement  les  plus  grandes
souffrances du Rédempteur, celles qui lui transpercent le cœur. Il ne nous reste plus qu’à lui adresser,
du  plus  profond de  notre  âme,  ce  cri  :  Kyrie,  eleison – Seigneur,  sauve-nous  (cf.  Mt 8,  25)  »
(Neuvième Station).

2. Tous les membres souffrent avec lui
L’ampleur  et  la  gravité  des  faits  exigent  que  nous  réagissions  de  manière  globale  et

communautaire.  S’il  est  important  et  nécessaire  pour  tout  chemin  de  conversion  de  prendre
connaissance de ce qui s’est passé, cela n’est pourtant pas suffisant. Aujourd’hui nous avons à relever

https://combonianum.org/


2

le défi en tant que peuple de Dieu d’assumer la douleur de nos frères blessés dans leur chair et dans
leur esprit.  Si par le passé l’omission a pu être tenue pour une forme de réponse,  nous voulons
aujourd’hui que la solidarité,  entendue dans son acception plus profonde et exigeante,  caractérise
notre façon de bâtir le présent et l’avenir, en un espace où les conflits, les tensions et surtout les
victimes de tout type d’abus puissent trouver une main tendue qui les protège et les sauve de leur
douleur (Cf. Exhort. ap. Evangelii Gaudium, n.228). Cette solidarité à son tour exige de nous que
nous dénoncions tout ce qui met en péril l’intégrité de toute personne. Solidarité qui demande de lutter
contre tout type de corruption, spécialement la corruption spirituelle, « car il s’agit d’un aveuglement
confortable et autosuffisant où tout finit par sembler licite : la tromperie, la calomnie, l’égoïsme et
d’autres formes subtiles d’autoréférentialité, puisque "Satan lui-même se déguise en ange de lumière"
(2Co 11,14) » (Exhort. ap. Gaudete et Exsultate, n.165). L’appel de saint Paul à souffrir avec celui qui
souffre est le meilleur remède contre toute volonté de continuer à reproduire entre nous les paroles de
Caïn : « Est-ce que je suis, moi, le gardien de mon frère ? » (Gn 4,9).

Je suis conscient de l’effort et du travail réalisés en différentes parties du monde pour garantir et
créer  les  médiations  nécessaires  pour  apporter  sécurité  et  protéger  l’intégrité  des  mineurs  et  des
adultes vulnérables, ainsi que de la mise en œuvre de la tolérance zéro et des façons de rendre compte
de la part de tous ceux qui commettent ou dissimulent ces délits. Nous avons tardé dans l’application
de ces mesures et sanctions si nécessaires, mais j’ai la conviction qu’elles aideront à garantir une plus
grande culture de la protection pour le présent et l’avenir.

Conjointement  à  ces  efforts,  il  est  nécessaire  que  chaque baptisé  se  sente  engagé dans  la
transformation ecclésiale et sociale dont nous avons tant besoin. Une telle transformation nécessite la
conversion personnelle et communautaire et nous pousse à regarder dans la même direction que celle
indiquée par le Seigneur. Ainsi saint Jean-Paul II se plaisait à dire : « Si nous sommes vraiment
repartis de la contemplation du Christ, nous devrons savoir le découvrir surtout dans le visage de ceux
auxquels il  a voulu lui-même s'identifier  » (Lett.  ap.  Novo Millenio Ineunte,  n.49).  Apprendre à
regarder dans la même direction que le Seigneur, à être là où le Seigneur désire que nous soyons, à
convertir notre cœur en sa présence. Pour cela, la prière et la pénitence nous aideront. J’invite tout le
saint  peuple  fidèle  de  Dieu  à  l’exercice  pénitentiel  de  la  prière  et  du  jeûne,  conformément  au
commandement du Seigneur[1], pour réveiller notre conscience, notre solidarité et notre engagement
en faveur d’une culture de la protection et du « jamais plus » à tout type et forme d’abus.

Il est impossible d’imaginer une conversion de l’agir ecclésial sans la participation active de
toutes  les  composantes  du  peuple  de  Dieu.  Plus  encore,  chaque  fois  que  nous  avons  tenté  de
supplanter,  de faire  taire,  d’ignorer,  de réduire  le peuple de Dieu à de petites  élites,  nous avons
construit des communautés, des projets, des choix théologiques, des spiritualités et des structures sans
racine,  sans  mémoire,  sans  visage,  sans  corps  et,  en  définitive,  sans  vie[2].  Cela  se  manifeste
clairement  dans  une  manière  déviante  de  concevoir  l’autorité  dans  l’Eglise  –  si  commune  dans
nombre de communautés dans lesquelles se sont vérifiés des abus sexuels, des abus de pouvoir et de
conscience – comme l’est le cléricalisme, cette attitude qui « annule non seulement la personnalité des
chrétiens, mais tend également à diminuer et à sous-évaluer la grâce baptismale que l’Esprit Saint a
placée dans le cœur de notre peuple »[3]. Le cléricalisme, favorisé par les prêtres eux-mêmes ou par
les laïcs, engendre une scission dans le corps ecclésial qui encourage et aide à perpétuer beaucoup des
maux que nous dénonçons aujourd’hui. Dire non aux abus, c’est dire non, de façon catégorique, à
toute forme de cléricalisme.

Il est toujours bon de rappeler que le Seigneur, « dans l’histoire du salut, a sauvé un peuple. Il
n’y a pas d’identité pleine sans l’appartenance à un peuple. C’est pourquoi personne n’est sauvé seul,
en tant qu’individu isolé, mais Dieu nous attire en prenant en compte la trame complexe des relations
interpersonnelles  qui  s’établissent  dans  la  communauté  humaine  :  Dieu a  voulu entrer  dans  une
dynamique populaire, dans la dynamique d’un peuple » (Exhort. ap. Gaudete et Exsultate, n.6). Ainsi,
le seul chemin que nous ayons pour répondre à ce mal qui a gâché tant de vies est celui d’un devoir
qui mobilise chacun et appartient à tous comme peuple de Dieu. Cette conscience de nous sentir



3

membre d’un peuple et d’une histoire commune nous permettra de reconnaitre nos péchés et nos
erreurs du passé avec une ouverture pénitentielle susceptible de nous laisser renouveler de l’intérieur.
Tout ce qui se fait pour éradiquer la culture de l’abus dans nos communautés sans la participation
active de tous les membres de l’Eglise ne réussira pas à créer les dynamiques nécessaires pour obtenir
une saine et effective transformation. La dimension pénitentielle du jeûne et de la prière nous aidera
en tant que peuple de Dieu à nous mettre face au Seigneur et face à nos frères blessés, comme des
pécheurs implorant le pardon et la grâce de la honte et de la conversion, et ainsi à élaborer des actions
qui produisent des dynamismes en syntonie avec l’Evangile. Car « chaque fois que nous cherchons à
revenir à la source pour récupérer la fraîcheur originale de l’Évangile, surgissent de nouvelles voies,
des méthodes créatives, d’autres formes d’expression, des signes plus éloquents, des paroles chargées
de sens renouvelé pour le monde d’aujourd’hui » (Exhort. ap. Evangelii Gaudium, n.11).

Il est essentiel que, comme Eglise, nous puissions reconnaitre et condamner avec douleur et
honte les atrocités commises par des personnes consacrées, par des membres du clergé, mais aussi par
tous ceux qui ont la mission de veiller sur les plus vulnérables et de les protéger. Demandons pardon
pour nos propres péchés et pour ceux des autres. La conscience du péché nous aide à reconnaitre les
erreurs, les méfaits et les blessures générés dans le passé et nous donne de nous ouvrir et de nous
engager davantage pour le présent sur le chemin d’une conversion renouvelée.

En même temps, la pénitence et la prière nous aideront à sensibiliser nos yeux et notre cœur à la
souffrance de l’autre et à vaincre l’appétit de domination et de possession, très souvent à l’origine de
ces maux. Que le jeûne et la prière ouvrent nos oreilles à la douleur silencieuse des enfants, des jeunes
et des personnes handicapées.  Que le jeûne nous donne faim et soif de justice et  nous pousse à
marcher dans la vérité en soutenant toutes les médiations judiciaires qui sont nécessaires. Un jeûne
qui nous secoue et nous fasse nous engager dans la vérité et dans la charité envers tous les hommes de
bonne volonté et envers la société en général, afin de lutter contre tout type d’abus sexuel, d’abus de
pouvoir et de conscience.

De cette façon, nous pourrons rendre transparente la vocation à laquelle nous avons été appelés
d’être « le signe et le moyen de l’union intime avec Dieu et de l’unité de tout le genre humain »
(Conc. Oecum. Vat.II, Lumen Gentium, n.1).

« Si un membre souffre, tous les membres souffrent avec lui », nous disait saint Paul. Au moyen
de la prière et de la pénitence, nous pourrons entrer en syntonie personnelle et communautaire avec
cette exhortation afin que grandisse parmi nous le don de la compassion, de la justice, de la prévention
et de la réparation. Marie a su se tenir au pied de la croix de son fils. Elle ne l’a pas fait de n’importe
quelle manière mais bien en se tenant fermement debout et à son coté. Par cette attitude, elle exprime
sa façon de se tenir dans la vie. Lorsque nous faisons l’expérience de la désolation que nous causent
ces plaies ecclésiales, avec Marie il est nous bon «de donner plus de temps à la prière » (S. Ignace de
Loyola, Exercices Spirituels, 319), cherchant à grandir davantage dans l’amour et la fidélité à l’Eglise.
Elle,  la première disciple,  montre  à nous tous qui sommes disciples comment nous devons nous
comporter face à la souffrance de l’innocent, sans fuir et sans pusillanimité. Contempler Marie c’est
apprendre à découvrir où et comment le disciple du Christ doit se tenir.

Que l’Esprit Saint nous donne la grâce de la conversion et l’onction intérieure pour pouvoir
exprimer, devant ces crimes d’abus, notre compassion et notre décision de lutter avec courage.

Du Vatican, le 20 août 2018.

François

[1] « Mais cette sorte de démons ne se chasse que par la prière et par le jeûne » (Mt 17,21).

[2] Cf. Lettre au peuple de Dieu en marche au Chili, 31 mai 2018.

[3] Lettre au Cardinal Marc Ouellet, Président de la Commission Pontificale pour l’Amérique
Latine, 19 mars 2016.


	Formation Permanente – français 8/2018
	LETTRE DU PAPE FRANÇOIS AU PEUPLE DE DIEU
	1. Si un membre souffre
	2. Tous les membres souffrent avec lui


