https://combonianum.orq/ FP.pt 9/2016

RETIRO ESPIRITUAL GUIADO PELO PAPA FRANCISCO
POR OCASIAO DO JUBILEU DOS SACERDOTES

Terceira Meditagao:
Bom odor de Cristo e a luz da sua Misericordia

Oxala o Senhor nos conceda aquilo que acabamos de pedir-Lhe na oragdo: imitar o exemplo da
paciéncia de Jesus e, com a paciéncia, superar as dificuldades.

Esta terceira meditacéo tem por titulo: «O bom odor de Cristo e a luz da sua misericérdia».

Neste terceiro encontro, proponho-vos meditar sobre as obras de misericdrdia, quer debrucando-
vos sobre uma delas — a que sentirmos mais relacionada com o nosso carisma — quer contemplando-as
todas juntas, vendo-as com os olhos misericordiosos de Nossa Senhora, que nos fazem descobrir «o
vinho que falta» e nos anima a «fazer tudo o que Jesus nos disser» (cf. Jo 2, 1-12), para que a sua
misericordia realize os milagres de que necessita 0 N0Sso povo.

As obras de misericérdia estdo muito ligadas aos «sentidos espirituais». Rezando, pecamos a
graca de «sentir e saborear» de tal modo o Evangelho que nos sensibilize para a vida. Movidos pelo
Espirito, guiados por Jesus, podemos ver ja de longe, com olhos de misericérdia, a pessoa que esta
caida ao lado da estrada, podemos ouvir os gritos de Bartimeu, podemos perceber como sente o
Senhor na franja do seu manto o toque timido mas decidido da hemorroissa, podemos pedir a graca de
saborear com Ele na cruz o gosto amargo do fel de todos os crucificados, para deste modo sentir o
odor forte da miséria — em hospitais de campanha, em comboios e em barcacas repletas de pessoas —;
odor que embora o 6leo da misericordia ndo cubra todavia, ao ungi-lo, faz com que se desperte uma
esperanca.

Ao falar das obras de misericérdia, o Catecismo da Igreja Catolica conta que Santa Rosa de
Lima, «no dia em que a sua mae a repreendeu por manter em sua casa pobres e doentes, respondeu-
lhe: “Quando servimos os pobres e os doentes, ¢ a Jesus que servimos”» (n. 2449). Servindo-0s,
somos 0 bom odor de Cristo. Este bom odor de Cristo — o cuidado dos pobres — € distintivo da Igreja;
sempre o foi. Foi aqui que Paulo centrou o seu encontro com «as colunas» — como lhes chama —, com
Pedro, Tiago e Jodo. «S6 nos disseram que nos deviamos lembrar dos pobres» (Gl 2, 10). Isto
recorda-me um facto, que ja referi algumas vezes: logo que foi atingido o quérum para ser eleito Papa
e enquanto continuavam o escrutinio, aproximou-se de mim um irméo Cardeal, abracou-me e disse:
«N&o te esquecas dos pobres». A primeira mensagem que o Senhor me fez chegar naquele momento.
E, sugestivamente, o Catecismo diz também que «os que se sentem acabrunhados pela miséria sdo
objeto de um amor preferencial por parte da Igreja, que desde o principio, apesar das falhas de muitos
dos seus membros, nunca deixou de trabalhar por alivia-los, defendé-los e liberta-los» (n. 2448). E
isto sem ideologias, mas apenas com a forca do Evangelho.

Na Igreja tivemos, e temos, tantas coisas ndo muito boas, e muitos pecados, mas nisto de servir
0s pobres com obras de misericordia, como Igreja sempre seguimos o Espirito, tendo-o feito 0s nossos
Santos de maneira muito criativa e eficaz. O amor pelos pobres € o sinal, a luz que faz com que as
pessoas glorifiquem o Pai. E isto que 0 nosso povo aprecia no padre: se cuida dos pobres, dos doentes,
se perdoa os pecadores, ensina e corrige com paciéncia... O nosso povo perdoa muitos defeitos nos
padres, exceto o de serem agarrados ao dinheiro. O povo ndo o perdoa. E ndo € tanto pela riqueza em
si, mas porque o dinheiro nos faz perder a riqueza da misericérdia. O nosso povo pressente 0s pecados
que sdo graves para 0 pastor, que matam o seu ministério porgque o transformam num funcionério ou,
pior, num mercenario, e, diversamente, 0s pecados que sdo, ndo diria secundarios — porque ndo sei se
teologicamente se pode dizer isso —, mas possiveis de suportar, carregar CoOmo uma cruz, até que o
Senhor finalmente os purifiqgue, como fard com a cizénia. Ao contrario, 0 que atenta contra a
misericordia é uma contradicdo principal: atenta contra o dinamismo da salvacdo, contra Cristo que
«Se fez pobre para nos enriquecer com a sua pobreza» (cf. 2 Cor 8, 9). Sucede isto, porque a
misericordia cura a custa de «perder algo de si mesma»: um retalho do coracgéo fica com o ferido,


https://combonianum.org/

perdemos um momento da nossa vida quando o damos a outrem numa obra de misericordia, em vez
de 0 ocuparmos naquilo que nos apetecia fazer.

Por isso, ndo se trata de Deus ter misericordia de mim numa falta ou noutra como se, no resto,
eu fosse autossuficiente, nem se trata de realizar, de vez em quando, algum ato especial de
misericordia com uma pessoa necessitada. A graca que pedimos, nesta oracédo, é a de nos deixarmos
«misericordiar» por Deus em todos 0s aspetos da nossa vida e sermos misericordiosos com 0s outros
em toda a nossa atividade. Para nds, padres e bispos, que trabalhamos com os Sacramentos batizando,
confessando, celebrando a Eucaristia... a misericérdia é o modo de transformar toda a vida do povo de
Deus em sacramento. Ser misericordioso ndo € apenas um «modo de ser», mas «0 modo de ser». Nao
ha outra possibilidade de ser sacerdote. O Cura Brochero dizia: «O sacerdote que ndo sente muita
compaix@o pelos pecadores, é um meio-sacerdote. O que me faz sacerdote ndo sdo estes trapos
abencoados de que estou revestido; se ndo levo no meu peito a caridade, nem a cristdo chego».

Ver o que falta para lhe por imediatamente remédio, e melhor ainda prevé-lo, é proprio do olhar
dum pai. Este olhar sacerdotal — daquele que faz as vezes do pai no seio da Igreja Mée —, que nos leva
a ver as pessoas na Otica da misericordia, € o que se deve ensinar e cultivar desde o Seminario e deve
alimentar todos os planos pastorais. Desejemos e pe¢camos ao Senhor um olhar que aprenda a discernir
0s sinais dos tempos na perspetiva das obras de misericordia de que hoje tém necessidade 0s nossos
povos, para poderem sentir e saborear 0 Deus da historia que caminha no meio deles. Porque, como
diz o Documento de Aparecida citando Santo Alberto Hurtado: «Pelas nossas obras, 0 nosso povo
sabe se compreendemos a sua dor» (n. 386).

A prova desta compreensdo do nosso povo é que, nas nossas obras de misericordia, sempre
somos abencoados por Deus e encontramos ajuda e colabora¢do no nosso povo. Nao se verifica o
mesmo com outro género de projetos, que umas vezes avangam e outras ndo, e alguns ndo se dao
conta do motivo por que ndo funcionam e cansam a cabeca a procura de mais um novo plano pastoral,
quando se poderia dizer simplesmente: ndo funciona porque lhe falta misericordia, sem necessidade
de entrar em detalhes. Se nao é abencoado, € porque Ihe falta misericordia. Falta aquela misericérdia
que tem a ver mais com um hospital de campanha do que com uma clinica de luxo; aquela
misericordia que, apreciando algo de bom, prepara o terreno para um futuro encontro da pessoa com
Deus, em vez de a afastar com uma critica patente...

Proponho-vos uma oracdo com a pecadora perdoada (cf. Jo 8, 3-11), para pedir a graca de ser
misericordiosos na Confisséo, e outra sobre a dimensdo social das obras de misericérdia.

Sempre me comove o episodio do Senhor com a mulher adlltera, ao pensar que, nao a
condenando, o Senhor «faltou» a lei; naquele preciso momento em que Lhe pediam para Se
pronunciar — «devemos apedreja-la ou ndao?» — ndo Se pronunciou, ndo aplicou a lei. Fez-Se
despercebido — também nisto, o Senhor é um mestre para todos nds — e, naquele momento, saiu-lhes
com outra coisa. Assim comecou um processo no coracdo da mulher, que tinha necessidade destas
palavras: «Nem Eu te condeno». Estendendo-lhe a mdo, levantou-a; isto permitiu-lhe encontrar-se
com um olhar cheio de docgura, que mudou o seu cora¢do. O Senhor estende a méo a filha de Jairo:
«Dai-lhe de comer». Ao rapaz morto, em Naim: «Levanta-te» e da-0 a sua mée. E a esta pecadora:
«Levanta-te». O Senhor repde-nos precisamente como Deus quis que esteja 0 homem: de pé, erguido,
jamais por terra. As vezes sinto um misto de pena e indignacdo, quando alguém se apressa a
evidenciar a ultima recomendacdo: «ndo peques mais»; e usa esta frase para «defender» Jesus, para
que ndo apareca como alguém que saltou por cima da lei. Penso que as palavras usadas pelo Senhor
formam um todo com as suas a¢des. O facto de Se inclinar a escrever no chao por duas vezes, criando
uma pausa antes do que disse a quantos queriam apedrejar a mulher e, em seguida, antes daquilo que
disse a ela, aponta para um tempo que 0 Senhor Se reserva antes de julgar e perdoar; um tempo que
remete cada um para a sua interioridade e faz com que aqueles que julgam se retirem.

No seu didlogo com a mulher, o Senhor abre outros espacos: um é o espaco da ndo condenacao.
O Evangelho insiste neste espago que ficou livre. Situa-nos na perspetiva de Jesus e diz-nos que «em
redor ndo vé& ninguém, a ndo ser a mulher». E, em seqguida, o proprio Jesus faz a mulher olhar ao seu
redor, com esta pergunta: «Onde estdo os que te classificavam (palavra importante, porque fala de



algo que decididamente rejeitamos, ou seja, que nos rotulem ou caricaturem)»? Depois de a fazer
olhar aquele espaco livre do juizo alheio, diz-lhe que nem Ele o invade com as suas pedras: «Nem Eu
te condeno». E, naquele preciso momento, abre-lhe outro espago livre: «Doravante ndo peques mais».
O mandamento é dado para o futuro, para ajudar a caminhar, para «caminhar no amor». Esta é a
delicadeza da misericordia, que olha com piedade o passado e encoraja para o futuro. Este «ndo
peques mais» ndo € uma coisa 6bvia. O Senhor di-lo «juntamente com ela», ajuda-a a expressar em
palavras o que ela propria sente: um «ndox dito livremente ao pecado, que é como o «sim» de Maria a
graca. O «ndo» deve ser dito em relacdo a raiz do pecado de cada um. Na mulher, tratava-se dum
pecado social, do pecado duma pessoa de quem outros se aproximavam ou para dormir com ela ou
para a apedrejar. Ndo havia outro tipo de aproximacdo aquela mulher. Por isso o Senhor ndo so lhe
desimpede o caminho, mas pde-na a caminhar, para que deixe de ser «objeto» do olhar alheio e passe
a ser protagonista. O «ndo pecar» ndo se refere apenas ao aspeto moral — creio eu —, mas a um tipo de
pecado que a impede de realizar a sua vida. Ao paralitico da piscina de Betzatd, Jesus também lhe diz
«ndo peques mais» (Jo 5, 14); mas a este — que se justificava com as coisas tristes que lhe aconteciam,
que tinha uma psicologia de vitima (a mulher, ndo!) — espicaga-0 um pouco com as palavras «para que
ndo te acontega coisa ainda pior». O Senhor aproveita a maneira de pensar dele, aquilo que teme, para
fazé-lo sair da sua paralisia. Digamos que o estimula com o susto. Assim, cada um tem que ouvir este
«ndo peques mais» de forma intima e pessoal.

Esta imagem do Senhor que pde as pessoas a caminhar € muito apropriada: Ele é o Deus que Se
pde a caminho com o seu povo, que faz avangar e acompanha a nossa historia. Por isso, 0 objeto que
visa a misericordia € muito concreto: tem em vista aquilo que impede um homem ou uma mulher de
caminharem no seu lugar, com 0s seus queridos, ao seu ritmo, para a meta aonde Deus os convida. O
que faz pena, 0 que comove € que uma pessoa Se perca, ou que fique para tras, ou que erre por
presuncdo. Que esteja — digamos — fora do seu lugar; que ndo esteja a disposicdo do Senhor,
disponivel para a tarefa que Ele quiser confiar-lhe; que uma pessoa ndo caminhe humildemente na
presenca do Senhor (cf. Miq 6, 8), que ndo caminhe na caridade (cf. Ef 5, 2).

O espago do confessionario, onde a verdade nos faz livres

Agora passemos ao espaco do confessionario onde a verdade nos faz livres. E, falando de
espaco, vamos ao do confessionario. O Catecismo da Igreja Catdlica apresenta-nos o confessionario
como um lugar onde a verdade nos torna livres para um encontro. Diz assim: «Ao celebrar o
sacramento da Peniténcia, o sacerdote exerce o ministério do Bom Pastor que procura a ovelha
perdida; do bom Samaritano que cura as feridas; do Pai que espera pelo filho prédigo e o acolhe no
Sseu regresso; do justo juiz que ndo faz acecdo de pessoas e cujo juizo €, a0 mesmo tempo, justo e
misericordioso. Em resumo, o sacerdote € sinal e instrumento do amor misericordioso de Deus para
com o pecador» (n. 1465). E lembra-nos que «o confessor ndo é dono, mas servidor do perddo de
Deus. O ministro deste sacramento deve unir-se a intengdo e a caridade de Cristo» (n. 1466).

Sinal e instrumento de um encontro. Eis 0 que somos: atracdo eficaz para um encontro. Sinal
quer dizer que devemos atrair, como quando uma pessoa faz sinais para chamar a aten¢do. Um sinal
deve ser coerente e claro, mas sobretudo compreensivel. Com efeito, ha sinais que sdo claros s6 para
0s especialistas, e estes ndo servem. Sinal e instrumento. O instrumento vale pela sua eficacia — serve
ou ndo serve? —, por estar ao alcance e incidir na realidade de forma concreta, adequada. Somos
instrumentos, se verdadeiramente as pessoas se encontrarem com Deus misericordioso; a nos cabe
«fazer com que se encontrem», que fiquem face a face. O que fizerem depois é 1a com eles. Temos
um filho prodigo na pocilga e um pai que todas as tardes sobe ao terrago para ver se ele chega; temos
uma ovelha perdida e um pastor que saiu a sua procura; temos um ferido caido ao lado da estrada e
um samaritano que tem bom coracdo. Entdo qual é o nosso ministério? Ser sinal e instrumento para
que eles se encontrem. Fique claro que ndo somos o pai, nem o pastor, nem 0 Samaritano. Antes,
como pecadores, estamos do lado dos outros trés. O nosso ministério tem de ser sinal e instrumento
daquele encontro. Por isso, estamos situados no ambito do mistério do Espirito Santo, que é quem cria
a lgreja, quem faz a unidade, quem reaviva de cada vez o0 encontro.



Outra coisa prépria dum sinal e dum instrumento é — dizendo-a em palavras dificeis — a sua ndo
autorreferencialidade. Ninguém fica no sinal, logo que compreendeu a significacdo; ninguém fica a
olhar para a chave de fendas ou para o martelo, mas olha o quadro se ficou bem fixado. Somos servos
inUteis. Por outras palavras, instrumentos e sinais que foram muito Uteis para os outros dois que se
fundiram num abrago, como o pai com seu filho.

A terceira caracteristica propria do sinal e do instrumento € a sua disponibilidade: que o
instrumento esteja pronto para ser usado, que o sinal seja visivel. A esséncia do sinal e do instrumento
é serem mediadores, disponiveis. Talvez esteja aqui a chave da nossa missdo neste encontro da
misericordia de Deus com o homem. Provavelmente fica mais claro, se usarmos um termo negativo:
Santo Inécio falava de «ndo ser impedimento». Um bom mediador é aquele que facilita as coisas e
ndo coloca impedimentos. Na minha terra, havia um grande confessor, o Padre Cullen, que se sentava
no confessionario e, quando ndo havia gente, fazia duas coisas: uma era remendar bolas de couro para
0s meninos que jogavam futebol, a outra era ler um grande dicionério de chinés. Estivera muito tempo
na China, e ndo queria esquecer a lingua. Dizia ele que, quando o viam ocupado em atividades tao
indteis, como remendar bolas velhas, e sem qualquer urgéncia, como ler um dicionario de chinés, as
pessoas pensavam: «P0osso aproximar-me para falar um pouco com este padre, pois vé-se que ndo tem
nada que fazer». Estava disponivel para o essencial. Ele tinha um horério para o confessionario e
estava la. Evitava o impedimento de ter o aspeto duma pessoa sempre muito ocupada. E aqui que esta
0 problema. As pessoas ndo se aproximam quando veem o seu pastor muito, muito ocupado, sempre
comprometido.

Cada um de no6s conheceu bons confessores. Devemos aprender com 0S nossos bons
confessores, com aqueles de quem as pessoas se aproximam, que ndo as assustam e que sabem falar
até o outro contar o que se passa, como Jesus com Nicodemos. E importante compreender a
linguagem dos gestos; ndo perguntar coisas que sdo evidentes através dos gestos. Se alguém se
aproxima do confessionario € porque esta arrependido, ja ha arrependimento. E, se se aproxima, é
porque tem desejo de mudar ou, pelo menos, desejo de desejar, e se a situacao lhe parece impossivel
(ad impossibilia nemo tenetur — como diz o «brocardo» — ninguém € obrigado a fazer o impossivel).
A linguagem dos gestos. Li na vida de um Santo recente destes tempos que, pobre dele, sofria na
guerra. Havia um soldado que estava para ser fuzilado e foi confessa-lo. E vé-se que o homem era um
pouco libertino, fazia tantas festas com as mulheres... «Mas tu estas arrependido disso?» — «N&o,
padre; era tdo bom!» E o Santo ndo sabia como desenvencilhar-se; o pelotdo ja estava ali para o
fuzilar. Entdo disse-lhe: «Diz-me ao menos: Tens pena de ndo estar arrependido?» — «Isso, sim!»
«Ah, estd bem!» e deu-lhe a absolvicdo. O confessor procura sempre a estrada, e a linguagem dos
gestos € a linguagem das possibilidades para chegar ao ponto desejado.

Devemos aprender com os bons confessores, com aqueles que tém delicadeza com os pecadores
bastando-lhes meia palavra para compreenderem tudo, como Jesus com a hemorroissa, € naquele
mesmo momento sai deles a forca do perddo. Figuei muito edificado com um dos Cardeais da Cdria
que a priori eu pensava fosse muito rigido. Mas ele, quando tinha um penitente com um pecado que
sentia vergonha de dizer e comegava com uma palavra ou duas, imediatamente compreendia de que se
tratava e dizia: «Passe a frente, entendi, ja entendi!» E detinha-o, porque tinha compreendido. Isto é
delicadeza. Mas aqueles confessores — perdoai-me! — que perguntam e perguntam... «Diz-me, por
favor! Tu precisas de tantos detalhes para perdoar ou estds a “rodar o filme”?» Muito me edificou
aquele Cardeal. A integridade da confissdo ndo é uma questdo de matematica: Quantas vezes? Como?
Onde?... As vezes, a vergonha fica-se a dever mais ao niimero do que ao nome do préprio pecado.
Mas, para isso, € preciso deixar-se comover perante a situacao das pessoas — as vezes, € uma mistura
de coisas, de doenca, de pecado e de condicionalismos impossiveis de superar — como Jesus que Se
comovia ao ver as pessoas, sentia-0 nas entranhas, nas visceras e, por isso, curava; e curava mesmo
que o outro «ndo Iho pedisse» como aquele leproso, ou andasse as voltas como a Samaritana, que era
como o pardal: piava num lado, mas tinha o ninho noutro. Jesus era paciente.

Devemos aprender com os confessores capazes de fazer com que o penitente sinta vontade de
emenda dando um pequeno passo em frente, como Jesus que dava uma peniténcia suficiente mas



sabia apreciar quem voltava para agradecer, quem fazia mais. Jesus fazia levar o catre ao paralitico,
ou fazia-Se rogar um pouco pelos cegos ou pela mulher sirofenicia. Ndo Se importava se depois ndo
sabiam dizer Quem era, como o paralitico da piscina de Betzata, ou se alardeavam coisas que lhes
ordenara ndo contar e, por isso, até parecia que o leproso fosse Ele, porque ndo podia entrar nas
povoagdes ou 0s seus inimigos encontravam motivos para O condenar. Curava, perdoava, dava alivio,
descanso, fazia as pessoas respirarem uma lufada do Espirito consolador.

Isto que vou dizer agora, ja o disse tantas vezes que é possivel que algum de vds o tenha ouvido.
Em Buenos Aires, conheci um padre capuchinho — vive ainda; um pouco mais novo do que eu — que é
um grande confessor. Diante do confessionario havia sempre uma fila de gente, muitas pessoas —
todos: gente humilde, gente abastada, sacerdotes, freiras, uma fila sem fim de pessoas, passava todo o
dia a confessar. Ele € um grande perdoador. Sempre encontra a estrada para perdoar e fazer avancar
um passo mais. E um dom do Espirito. E perdoa, mas as vezes vém-lhe escripulos de ter perdoado
demasiado. E, falando nds uma vez, disse-me: «As vezes, tenho estes escrupulos». E perguntei-lhe:
«Que fazes, quando tens estes escripulos?» — «Vou diante do sacrério, olho para o Senhor e digo-Lhe:
“Senhor, perdoai-me! Hoje perdoei muito. Mas fique claro que a culpa é vossa, porque fostes Vs a
dar-me 0 mau exemplo». Ou seja, melhorava a misericérdia com mais misericordia.

Por ultimo, neste ponto da Confissdo, dois conselhos: O primeiro, nunca adotem o olhar do
funcionério, de quem sO V& «casos» e livra-se deles. A misericdrdia livra-nos de ser um padre juiz-
funcionério que, a forca — digamos — de tanto julgar «casos», perde a sensibilidade pelas pessoas e
pelos rostos. Quando estava no 2° Ano de Teologia, lembro-me que fui com os meus colegas ouvir o
exame de «audiendas», que se fazia no 3° Ano de Teologia, antes da Ordenacgdo. Fomos para aprender
um pouco; sempre se aprendia. E recordo que entdo a um companheiro fizeram uma pergunta sobre a
justica, de iure, mas muito intrincada, muito artificial... E aquele companheiro disse com muita
humildade: «Mas, padre, isto ndo se encontra na vida!» — «Mas encontra-se nos livros...» Aquela
moral «dos livros», sem experiéncia. A regra de Jesus é «julgar como queremos ser julgados». Na
medida intima que uma pessoa emprega para julgar se a trataram com dignidade, se a ignoraram ou
maltrataram, se a ajudaram a levantar-se..., estd a chave para julgar os outros (tenhamos presente que
0 Senhor confia nesta medida, tdo subjetivamente pessoal). E ndo tanto porque essa medida seja a
«melhor», mas porque € sincera e, a partir dela, pode-se construir uma boa relacdo. O segundo
conselho: Néo sejais curiosos no confessionario. Ja aludi a isto. Conta Santa Teresinha que, quando
recebia as confidéncias das suas novicas, evitava cuidadosamente perguntar como terminaram as
coisas. Dominava a curiosidade sobre a alma das pessoas (cf. Historia de uma alma: Manuscrito C,
dirigido & Madre Gonzaga, c. XI, 32vs.). E proprio da misericordia «cobrir com o seu manto», cobrir
o pecado para ndo ferir a dignidade. E belo aquele episddio dos dois filhos de Noé, que cobriram com
0 manto a nudez do pai que se embriagara (cf. Gn 9, 23).

A dimensao social das obras de misericordia

Digamos agora duas palavras sobre a dimensdo social das obras de misericordia. No fim dos
Exercicios, Santo Inacio coloca a «contemplacéo para chegar ao amor», que liga a vivéncia na oragdo
com a vida quotidiana. E faz-nos refletir que o amor se deve colocar mais nas obras do que nas
palavras. Estas obras sdo as obras de misericordia, as obras que o Pai «de antem&o preparou para nelas
caminharmos» (Ef 2, 10), as obras que o Espirito inspira a cada um para o0 bem comum (cf. 1 Cor 12,
7). Ao mesmo tempo que agradecemos ao Senhor por tantos beneficios recebidos da sua bondade,
pecamos a graca de levar a todos os homens esta misericérdia que nos salvou a nos.

Proponho-vos, nesta dimensdo social, meditar alguns dos paragrafos finais dos Evangelhos. L4,
0 proprio Senhor estabelece a conexdo entre o que recebemos e o0 que devemos dar. Podemos ler estas
conclusbes em chave de «obras de misericérdia» que se realizam no tempo da Igreja em que Jesus
ressuscitado vive, acompanha, envia e atrai a nossa liberdade, que encontra nisso a sua realizacao
concreta e renovada em cada dia.

A conclusdo do Evangelho de Mateus diz-nos que o Senhor envia 0s apoOstolos com estas
palavras: «Ensinai-os a cumprir tudo quanto vos tenho mandado» (28, 20). Este «ensinar a quem



ignora» €, em si mesmo, uma das obras de misericérdia. E decompde-se como a luz nas demais obras:
nas referidas em Mateus 25, que tém mais a ver com as obras chamadas corporais, e em todos 0s
mandamentos e conselhos evangélicos de «perdoar», «corrigir fraternalmente», consolar os tristes,
suportar as perseguigdes, etc.

Marcos termina com a imagem do Senhor que «cooperava» com 0s apéstolos e «confirma a
Palavra com os sinais que a acompanhavam». Estes «sinais» tém a carateristica das obras de
misericordia. Marcos fala, entre outras coisas, de curar 0s doentes e expulsar os espiritos maus (cf. 16,
17-18).

Lucas continua o seu Evangelho com o livro dos «Atos - praxeis - dos Apdstolos», narrando o
seu modo de proceder e as obras que realizam, guiados pelo Espirito.

Jodo termina, aludindo a «muitas outras coisas» (21, 25) ou «sinais» (20, 30) que Jesus fez. As
acOes do Senhor, as suas obras ndo sdo meros factos mas sinais em que se manifestam, de forma
pessoal e Unica por cada um, 0 seu amor e a sua misericordia.

Podemos contemplar o Senhor, que nos envia a fazer este trabalho, através da imagem de Jesus
misericordioso, tal como foi revelada a Irma Faustina. Naquela imagem, podemos ver a Misericérdia
como uma Unica luz que vem da interioridade de Deus e que, ao passar pelo coracdo de Cristo, sai
diversificada com uma cor propria para cada obra de misericérdia.

As obras de misericordia sdo infinitas, cada uma com o seu cunho pessoal, com a histdria de
cada rosto. Nao sdo apenas as sete corporais e as sete espirituais em geral. Ou melhor: estas, assim
enumeradas, Sa0 como matérias-primas — as da prépria vida — que, quando as maos da misericordia as
tocam e moldam, se transformam, cada uma delas, num trabalho artesanal. Uma obra que se
multiplica como o0 péo nos cestos, que cresce desmedidamente como a semente de mostarda. Com
efeito, a misericordia é fecunda e inclusiva. Estas duas carateristicas importantes: a misericérdia é
fecunda e inclusiva. E verdade que estamos habituados a pensar nas obras de misericordia uma a uma
e enquanto ligadas a uma obra: hospitais para os doentes, sopa dos pobres para os famintos, abrigos
para 0s gque vivem pela estrada, escolas para quem precisa de instrucdo, o confessionario e a direcao
espiritual para quem necessita de conselho e perddo... Mas, se as olharmos em conjunto, a mensagem
que dai resulta é que a misericordia tem por objeto a prépria vida humana na sua totalidade. A nossa
prépria vida, enquanto «carne», é faminta e sedenta, carecida de vestuario, casa e visitas, bem como
de um enterro digno, coisa que ninguém pode fazer para si mesmo. Mesmo 0 malis rico, a0 morrer,
fica reduzido a uma miséria e ninguém leva atras do cortejo funebre o camido com a mercadoria da
casa mudada. A nossa propria vida, enquanto «espirito», precisa de ser educada, corrigida e
encorajada, consolada. Esta € uma palavra muito importante na biblia: pensemos no Livro da
Consolacdo de Israel, no profeta Isaias. Temos necessidade que outros nos aconselhem, perdoem,
apoiem e rezem por nés. Na familia, praticam-se estas obras de misericordia de forma téo justa e
desinteressada que nem se da por ela, mas basta que, numa familia com criancas pequenas, falte a mée
para que tudo fique na miséria. A miséria mais absoluta e cruel é a duma crianca na rua, sem pais, a
mercé dos abutres.

Pedimos a graca de ser sinal e instrumento; agora trata-se de «agir», e ndo apenas de ter gestos,
mas de fazer obras, institucionalizar, criar uma cultura da misericérdia, que ndo é a mesma coisa que
uma cultura de beneficéncia — ha que distinguir —. Lancando maos ao trabalho, sentimos
imediatamente que é o Espirito quem mobiliza e faz avancar estas obras. E fa-lo utilizando os sinais e
instrumentos que deseja, embora as vezes ndo «sejam» em si mesmos 0s mais aptos. Mais ainda: dir-
se-ia que, para exercer as obras de misericordia, o Espirito prefira os instrumentos mais pobres, 0s
mais humildes e insignificantes, sendo eles mesmos os mais necessitados desse primeiro raio da
misericordia divina. Estes sdo aqueles que melhor se deixam formar e preparar para realizar um
servigo de verdadeira eficacia e qualidade. A alegria de se sentir «servos inlteis», a quem o Senhor
abencoa com a fecundidade da sua graca e que Ele préprio faz sentar & sua mesa e nos serve a
Eucaristia, € uma confirmagéo de que estamos a trabalhar nas suas obras de misericordia.

O nosso povo fiel gosta de congregar-se a volta das obras de misericérdia. Basta vir a uma
Audiéncia Geral das quartas-feiras para vermos a quantidade de grupos de pessoas que se dao as maos



para praticar obras de misericérdia. Tanto nas celebracdes — penitenciais e festivas — como na acdo
solidaria e formadora, 0 nosso povo deixa-se convocar e conduzir e de uma forma que nem todos se
ddo conta e valorizam, apesar de falharem muitos outros planos pastorais centrados em dinamicas
mais abstratas. A presenga macica do nosso povo fiel nos nossos santudrios e peregrinagdes, uma
presenca andnima — s andnima por excesso de rostos e pelo desejo de fazer-se ver apenas por Aquele
e Aquela que os olham com misericordia —, bem como a colaboragdo também numerosa que,
sustentando com o seu trabalho tantas obras solidarias, deve ser motivo de atencdo, apreco e
promogdo da nossa parte. E foi uma surpresa para mim ver como aqui, na Italia, estas organizac6es
sdo téo fortes e congregam tantas pessoas.

Como sacerdotes, pecamos duas gracas ao Bom Pastor: a de nos deixarmos guiar pelo sensus
fidei do nosso povo fiel e também pelo seu «sentido do pobre». Ambos os «sentidos» estdo ligados
com o seu «sensus Christi» — de que fala S&o Paulo —, com o0 amor e a fé que 0 nosso povo tem por
Jesus.

Terminemos rezando Alma de Cristo, que é uma boa oracao para pedir misericordia ao Senhor
que veio encarnado, que nos «misericordia» com o seu proprio Corpo e Alma. Pecamos-Lhe que nos
«misericordie» juntamente com 0 seu povo: a sua alma, pedimos «santificai-nos»; ao seu corpo,
suplicamos «salvai-nos»; ao seu sangue, rogamos «inebriai-nos», tirai-nos qualquer outra sede que
nao seja de VOs; a agua do seu lado, pedimos «lavai-nos»; a sua paixdo, rogamos «confortai-nos»,
consolai 0 vosso povo, 6 Senhor crucificado; nas vossas chagas — suplicamo-Vos —, escondei-nos»...
N&o permitais, Senhor, que 0 vosso povo se separe de V0s. Que nada e ninguem nos separe da vossa
misericordia; defendei-nos das ciladas do inimigo maligno. Assim poderemos cantar as misericordias
do Senhor juntamente com todos 0s vossos Santos, quando nos mandardes ir para Vos.

Algumas vezes chegam-me comentérios de sacerdotes que dizem: «Este Papa malha-nos
demais, censura-nos». E qualquer bastonada, qualquer censura existe. Mas devo dizer que fiquei
edificado com muitos sacerdotes, com tantos bons padres! Com aqueles — conheci-0s — que dormiam
com o telefone na mesinha de cabeceira (ainda ndo havia a secretaria telefonica) e ninguém morria
sem 0s sacramentos; chamavam a qualquer hora, eles levantavam-se e iam. Bons sacerdotes! E
agradeco ao Senhor esta graca. Somos todos pecadores, mas podemos dizer que ha muitos bons,
santos sacerdotes que trabalham em siléncio e escondidos. As vezes ha um escandalo, mas sabemos
que faz mais barulho uma arvore que cai do que uma floresta que cresce.

Ontem recebi uma carta, deixei-a la com as cartas pessoais. Abri-a antes de vir e creio que foi 0
Senhor quem mo sugeriu. E de um paroco na Italia, paroco de trés aldeias. Penso que nos fara bem
ouvir este testemunho de um nosso irméo. Foi escrita em 29 de maio, poucos dias atras.

«Desculpe incomoda-lo. Aproveito os bons oficios dum amigo sacerdote, que se encontra em
Roma nestes dias para o Jubileu Sacerdotal, para despretensiosamente — como simples paroco de trés
pequenas pardquias de montanha; prefiro que me chamem «pastorinho» — Ihe fazer chegar algumas
consideracOes sobre 0 meu servi¢o pastoral simples, provocadas — e de coracdo lho agradeco — por
algumas coisas que o Santo Padre disse e que me chamam todos os dias a conversao. Estou ciente de
ndo lhe escrever nada de novo. Certamente tera ja ouvido estas coisas. Mas sinto necessidade também
eu de me fazer porta-voz delas.

Impressionou-me e impressiona-me aquele convite que o Santo Padre repetidamente nos faz, a
nos pastores, de ter o odor das ovelhas. Vivo na montanha, e sei bem o que nos quer dizer. Uma
pessoa torna-se sacerdote para sentir aguele odor, que é afinal o verdadeiro perfume do rebanho.
Como seria bom se o contacto diario e a visita assidua do nosso rebanho — a verdadeira razdo da nossa
vocacgdo — ndo fossem substituidos por incumbéncias administrativas e burocréaticas das paroquias, da
escola infantil, e muito mais! Tenho a sorte de dispor de leigos bons e validos que seguem de perto
estas coisas. Mas ha sempre aquelas incumbéncias juridicas do paroco, enquanto Gnico e exclusivo
representante legal. Por isso, no fim de contas, ele tem sempre de acorrer a tudo, relegando as vezes a
visita aos doentes, as familias para o ultimo lugar, feitas talvez a pressa e de qualquer modo. Falo por
experiéncia pessoal: as vezes € verdadeiramente frustrante constatar como na minha vida de sacerdote
corro tanto pelo aparato burocratico e administrativo, deixando depois o povo, aquele pequeno



rebanho que me foi confiado, quase abandonado a si mesmo. Creia-me, Santo Padre, é triste e muitas
vezes apetece-me chorar por esta caréncia. Uma pessoa procura organizar-se, mas, no fim, é apenas o
turbilhdo das coisas quotidianas.

Outro aspeto, igualmente sublinhado pelo Santo Padre: a caréncia de paternidade. Diz-se que a
sociedade de hoje é carente de pais e mdes. Mas parece-me constatar que as vezes também nds
renunciamos a esta paternidade espiritual, reduzindo-nos tremendamente a burocratas do sagrado,
com a triste consequéncia de nos sentirmos depois abandonados a nés mesmos. Uma paternidade
dificil, que depois se repercute inevitavelmente nos nossos superiores, também eles ocupados por
compreensiveis incumbéncias e problematicas, correndo assim o risco de viverem connosco uma
relacdo formal, ligada mais a gestdo da comunidade do que a nossa vida de homens, de crentes e de
sacerdotes.

Mas tudo isto — e concluo — ndo tira a alegria e a paixdo de ser padre para 0 povo e com 0 povo.
Se as vezes como pastor ndo tenho o odor das ovelhas, sempre me comovo com 0 meu rebanho que
ndo perdeu o odor do pastor! Como é bom, Santo Padre, quando nos damos conta de que as ovelhas
ndo nos deixam sozinhos, tém o termometro do nosso estar l& para elas e, se por acaso 0 pastor se
afasta e perde o trilho, elas agarram-no e seguram-no pela médo. N&o cessarei jamais de agradecer ao
Senhor, porque sempre nos salva através do seu rebanho, aquele rebanho que nos foi confiado, aquele
povo simples, bom, humilde e sereno, aquele rebanho que é a verdadeira graca do pastor.

De modo confidencial fiz-lhe chegar estas breves e simples consideragdes, porque o Santo
Padre estd perto do rebanho, é capaz de compreender e pode continuar a ajudar-nos e apoiar-nos.
Rezo pelo Santo Padre e agradecgo-lhe inclusive aqueles “puxdes de orelhas” que sinto necessarios
para 0 meu caminho. Abencoe-me, Papa Francisco, e reze por mim e pelas minhas pardquias».

Assina e, no fim, aquele gesto proprio dos pastores: «Deixo uma pequena oferta. Reze pelas
minhas comunidades, particularmente por alguns doentes graves e por algumas familias com
dificuldades econdmicas e nao s6. Obrigado!»

Este € um irmdo nosso. Ha tantos iguais, tantos! Mesmo aqui, seguramente. Muitos. Indica-nos
a estrada. E vamos para diante! Ndo percamos a oracdo. Rezai como puderdes; e, se cairdes de sono
diante do Sacrario, bendito seja ele. Mas rezai. Nao percais isto. N&o percais o deixar-vos olhar por
Nossa Senhora e olha-La como Mée. N&o percais 0 zelo, empenhai-vos... Ndo percais a proximidade
e a disponibilidade as pessoas, e — permiti que vo-lo diga — ndo percais o sentido do humor. E vamos
para diante!

Basilica de Sdo Paulo Extramuros - Quinta-feira, 2 de junho de 2016



