
https://combonianum.org/   FP.pt 9/2016 

RETIRO ESPIRITUAL GUIADO PELO PAPA FRANCISCO  
POR OCASIÃO DO JUBILEU DOS SACERDOTES 

Terceira Meditação:  
Bom odor de Cristo e a luz da sua Misericórdia  

Oxalá o Senhor nos conceda aquilo que acabamos de pedir-Lhe na oração: imitar o exemplo da 
paciência de Jesus e, com a paciência, superar as dificuldades. 

Esta terceira meditação tem por título: «O bom odor de Cristo e a luz da sua misericórdia». 

Neste terceiro encontro, proponho-vos meditar sobre as obras de misericórdia, quer debruçando-

vos sobre uma delas – a que sentirmos mais relacionada com o nosso carisma – quer contemplando-as 

todas juntas, vendo-as com os olhos misericordiosos de Nossa Senhora, que nos fazem descobrir «o 

vinho que falta» e nos anima a «fazer tudo o que Jesus nos disser» (cf. Jo 2, 1-12), para que a sua 
misericórdia realize os milagres de que necessita o nosso povo. 

As obras de misericórdia estão muito ligadas aos «sentidos espirituais». Rezando, peçamos a 

graça de «sentir e saborear» de tal modo o Evangelho que nos sensibilize para a vida. Movidos pelo 

Espírito, guiados por Jesus, podemos ver já de longe, com olhos de misericórdia, a pessoa que está 

caída ao lado da estrada, podemos ouvir os gritos de Bartimeu, podemos perceber como sente o 

Senhor na franja do seu manto o toque tímido mas decidido da hemorroíssa, podemos pedir a graça de 

saborear com Ele na cruz o gosto amargo do fel de todos os crucificados, para deste modo sentir o 

odor forte da miséria – em hospitais de campanha, em comboios e em barcaças repletas de pessoas –; 

odor que embora o óleo da misericórdia não cubra todavia, ao ungi-lo, faz com que se desperte uma 
esperança. 

Ao falar das obras de misericórdia, o Catecismo da Igreja Católica conta que Santa Rosa de 

Lima, «no dia em que a sua mãe a repreendeu por manter em sua casa pobres e doentes, respondeu-

lhe: “Quando servimos os pobres e os doentes, é a Jesus que servimos”» (n. 2449). Servindo-os, 

somos o bom odor de Cristo. Este bom odor de Cristo – o cuidado dos pobres – é distintivo da Igreja; 

sempre o foi. Foi aqui que Paulo centrou o seu encontro com «as colunas» – como lhes chama –, com 

Pedro, Tiago e João. «Só nos disseram que nos devíamos lembrar dos pobres» (Gl 2, 10). Isto 

recorda-me um facto, que já referi algumas vezes: logo que foi atingido o quórum para ser eleito Papa 

e enquanto continuavam o escrutínio, aproximou-se de mim um irmão Cardeal, abraçou-me e disse: 

«Não te esqueças dos pobres». A primeira mensagem que o Senhor me fez chegar naquele momento. 

E, sugestivamente, o Catecismo diz também que «os que se sentem acabrunhados pela miséria são 

objeto de um amor preferencial por parte da Igreja, que desde o princípio, apesar das falhas de muitos 

dos seus membros, nunca deixou de trabalhar por aliviá-los, defendê-los e libertá-los» (n. 2448). E 
isto sem ideologias, mas apenas com a força do Evangelho. 

Na Igreja tivemos, e temos, tantas coisas não muito boas, e muitos pecados, mas nisto de servir 

os pobres com obras de misericórdia, como Igreja sempre seguimos o Espírito, tendo-o feito os nossos 

Santos de maneira muito criativa e eficaz. O amor pelos pobres é o sinal, a luz que faz com que as 

pessoas glorifiquem o Pai. É isto que o nosso povo aprecia no padre: se cuida dos pobres, dos doentes, 

se perdoa os pecadores, ensina e corrige com paciência... O nosso povo perdoa muitos defeitos nos 

padres, exceto o de serem agarrados ao dinheiro. O povo não o perdoa. E não é tanto pela riqueza em 

si, mas porque o dinheiro nos faz perder a riqueza da misericórdia. O nosso povo pressente os pecados 

que são graves para o pastor, que matam o seu ministério porque o transformam num funcionário ou, 

pior, num mercenário, e, diversamente, os pecados que são, não diria secundários – porque não sei se 

teologicamente se pode dizer isso –, mas possíveis de suportar, carregar como uma cruz, até que o 

Senhor finalmente os purifique, como fará com a cizânia. Ao contrário, o que atenta contra a 

misericórdia é uma contradição principal: atenta contra o dinamismo da salvação, contra Cristo que 

«Se fez pobre para nos enriquecer com a sua pobreza» (cf. 2 Cor 8, 9). Sucede isto, porque a 

misericórdia cura à custa de «perder algo de si mesma»: um retalho do coração fica com o ferido, 

https://combonianum.org/


2 

perdemos um momento da nossa vida quando o damos a outrem numa obra de misericórdia, em vez 
de o ocuparmos naquilo que nos apetecia fazer. 

Por isso, não se trata de Deus ter misericórdia de mim numa falta ou noutra como se, no resto, 

eu fosse autossuficiente, nem se trata de realizar, de vez em quando, algum ato especial de 

misericórdia com uma pessoa necessitada. A graça que pedimos, nesta oração, é a de nos deixarmos 

«misericordiar» por Deus em todos os aspetos da nossa vida e sermos misericordiosos com os outros 

em toda a nossa atividade. Para nós, padres e bispos, que trabalhamos com os Sacramentos batizando, 

confessando, celebrando a Eucaristia... a misericórdia é o modo de transformar toda a vida do povo de 

Deus em sacramento. Ser misericordioso não é apenas um «modo de ser», mas «o modo de ser». Não 

há outra possibilidade de ser sacerdote. O Cura Brochero dizia: «O sacerdote que não sente muita 

compaixão pelos pecadores, é um meio-sacerdote. O que me faz sacerdote não são estes trapos 

abençoados de que estou revestido; se não levo no meu peito a caridade, nem a cristão chego». 

Ver o que falta para lhe pôr imediatamente remédio, e melhor ainda prevê-lo, é próprio do olhar 

dum pai. Este olhar sacerdotal – daquele que faz as vezes do pai no seio da Igreja Mãe –, que nos leva 

a ver as pessoas na ótica da misericórdia, é o que se deve ensinar e cultivar desde o Seminário e deve 

alimentar todos os planos pastorais. Desejemos e peçamos ao Senhor um olhar que aprenda a discernir 

os sinais dos tempos na perspetiva das obras de misericórdia de que hoje têm necessidade os nossos 

povos, para poderem sentir e saborear o Deus da história que caminha no meio deles. Porque, como 

diz o Documento de Aparecida citando Santo Alberto Hurtado: «Pelas nossas obras, o nosso povo 
sabe se compreendemos a sua dor» (n. 386). 

A prova desta compreensão do nosso povo é que, nas nossas obras de misericórdia, sempre 

somos abençoados por Deus e encontramos ajuda e colaboração no nosso povo. Não se verifica o 

mesmo com outro género de projetos, que umas vezes avançam e outras não, e alguns não se dão 

conta do motivo por que não funcionam e cansam a cabeça à procura de mais um novo plano pastoral, 

quando se poderia dizer simplesmente: não funciona porque lhe falta misericórdia, sem necessidade 

de entrar em detalhes. Se não é abençoado, é porque lhe falta misericórdia. Falta aquela misericórdia 

que tem a ver mais com um hospital de campanha do que com uma clínica de luxo; aquela 

misericórdia que, apreciando algo de bom, prepara o terreno para um futuro encontro da pessoa com 
Deus, em vez de a afastar com uma crítica patente... 

Proponho-vos uma oração com a pecadora perdoada (cf. Jo 8, 3-11), para pedir a graça de ser 

misericordiosos na Confissão, e outra sobre a dimensão social das obras de misericórdia. 

Sempre me comove o episódio do Senhor com a mulher adúltera, ao pensar que, não a 

condenando, o Senhor «faltou» à lei; naquele preciso momento em que Lhe pediam para Se 

pronunciar – «devemos apedrejá-la ou não?» – não Se pronunciou, não aplicou a lei. Fez-Se 

despercebido – também nisto, o Senhor é um mestre para todos nós – e, naquele momento, saiu-lhes 

com outra coisa. Assim começou um processo no coração da mulher, que tinha necessidade destas 

palavras: «Nem Eu te condeno». Estendendo-lhe a mão, levantou-a; isto permitiu-lhe encontrar-se 

com um olhar cheio de doçura, que mudou o seu coração. O Senhor estende a mão à filha de Jairo: 

«Dai-lhe de comer». Ao rapaz morto, em Naim: «Levanta-te» e dá-o à sua mãe. E a esta pecadora: 

«Levanta-te». O Senhor repõe-nos precisamente como Deus quis que esteja o homem: de pé, erguido, 

jamais por terra. Às vezes sinto um misto de pena e indignação, quando alguém se apressa a 

evidenciar a última recomendação: «não peques mais»; e usa esta frase para «defender» Jesus, para 

que não apareça como alguém que saltou por cima da lei. Penso que as palavras usadas pelo Senhor 

formam um todo com as suas ações. O facto de Se inclinar a escrever no chão por duas vezes, criando 

uma pausa antes do que disse a quantos queriam apedrejar a mulher e, em seguida, antes daquilo que 

disse a ela, aponta para um tempo que o Senhor Se reserva antes de julgar e perdoar; um tempo que 
remete cada um para a sua interioridade e faz com que aqueles que julgam se retirem. 

No seu diálogo com a mulher, o Senhor abre outros espaços: um é o espaço da não condenação. 

O Evangelho insiste neste espaço que ficou livre. Situa-nos na perspetiva de Jesus e diz-nos que «em 

redor não vê ninguém, a não ser a mulher». E, em seguida, o próprio Jesus faz a mulher olhar ao seu 

redor, com esta pergunta: «Onde estão os que te classificavam (palavra importante, porque fala de 



3 

algo que decididamente rejeitamos, ou seja, que nos rotulem ou caricaturem)»? Depois de a fazer 

olhar aquele espaço livre do juízo alheio, diz-lhe que nem Ele o invade com as suas pedras: «Nem Eu 

te condeno». E, naquele preciso momento, abre-lhe outro espaço livre: «Doravante não peques mais». 

O mandamento é dado para o futuro, para ajudar a caminhar, para «caminhar no amor». Esta é a 

delicadeza da misericórdia, que olha com piedade o passado e encoraja para o futuro. Este «não 

peques mais» não é uma coisa óbvia. O Senhor di-lo «juntamente com ela», ajuda-a a expressar em 

palavras o que ela própria sente: um «não» dito livremente ao pecado, que é como o «sim» de Maria à 

graça. O «não» deve ser dito em relação à raiz do pecado de cada um. Na mulher, tratava-se dum 

pecado social, do pecado duma pessoa de quem outros se aproximavam ou para dormir com ela ou 

para a apedrejar. Não havia outro tipo de aproximação àquela mulher. Por isso o Senhor não só lhe 

desimpede o caminho, mas põe-na a caminhar, para que deixe de ser «objeto» do olhar alheio e passe 

a ser protagonista. O «não pecar» não se refere apenas ao aspeto moral – creio eu –, mas a um tipo de 

pecado que a impede de realizar a sua vida. Ao paralítico da piscina de Betzatá, Jesus também lhe diz 

«não peques mais» (Jo 5, 14); mas a este – que se justificava com as coisas tristes que lhe aconteciam, 

que tinha uma psicologia de vítima (a mulher, não!) – espicaça-o um pouco com as palavras «para que 

não te aconteça coisa ainda pior». O Senhor aproveita a maneira de pensar dele, aquilo que teme, para 

fazê-lo sair da sua paralisia. Digamos que o estimula com o susto. Assim, cada um tem que ouvir este 
«não peques mais» de forma íntima e pessoal. 

Esta imagem do Senhor que põe as pessoas a caminhar é muito apropriada: Ele é o Deus que Se 

põe a caminho com o seu povo, que faz avançar e acompanha a nossa história. Por isso, o objeto que 

visa a misericórdia é muito concreto: tem em vista aquilo que impede um homem ou uma mulher de 

caminharem no seu lugar, com os seus queridos, ao seu ritmo, para a meta aonde Deus os convida. O 

que faz pena, o que comove é que uma pessoa se perca, ou que fique para trás, ou que erre por 

presunção. Que esteja – digamos – fora do seu lugar; que não esteja à disposição do Senhor, 

disponível para a tarefa que Ele quiser confiar-lhe; que uma pessoa não caminhe humildemente na 

presença do Senhor (cf. Miq 6, 8), que não caminhe na caridade (cf. Ef 5, 2). 

O espaço do confessionário, onde a verdade nos faz livres 

Agora passemos ao espaço do confessionário onde a verdade nos faz livres. E, falando de 

espaço, vamos ao do confessionário. O Catecismo da Igreja Católica apresenta-nos o confessionário 

como um lugar onde a verdade nos torna livres para um encontro. Diz assim: «Ao celebrar o 

sacramento da Penitência, o sacerdote exerce o ministério do Bom Pastor que procura a ovelha 

perdida; do bom Samaritano que cura as feridas; do Pai que espera pelo filho pródigo e o acolhe no 

seu regresso; do justo juiz que não faz aceção de pessoas e cujo juízo é, ao mesmo tempo, justo e 

misericordioso. Em resumo, o sacerdote é sinal e instrumento do amor misericordioso de Deus para 

com o pecador» (n. 1465). E lembra-nos que «o confessor não é dono, mas servidor do perdão de 
Deus. O ministro deste sacramento deve unir-se à intenção e à caridade de Cristo» (n. 1466). 

Sinal e instrumento de um encontro. Eis o que somos: atração eficaz para um encontro. Sinal 

quer dizer que devemos atrair, como quando uma pessoa faz sinais para chamar a atenção. Um sinal 

deve ser coerente e claro, mas sobretudo compreensível. Com efeito, há sinais que são claros só para 

os especialistas, e estes não servem. Sinal e instrumento. O instrumento vale pela sua eficácia – serve 

ou não serve? –, por estar ao alcance e incidir na realidade de forma concreta, adequada. Somos 

instrumentos, se verdadeiramente as pessoas se encontrarem com Deus misericordioso; a nós cabe 

«fazer com que se encontrem», que fiquem face a face. O que fizerem depois é lá com eles. Temos 

um filho pródigo na pocilga e um pai que todas as tardes sobe ao terraço para ver se ele chega; temos 

uma ovelha perdida e um pastor que saiu à sua procura; temos um ferido caído ao lado da estrada e 

um samaritano que tem bom coração. Então qual é o nosso ministério? Ser sinal e instrumento para 

que eles se encontrem. Fique claro que não somos o pai, nem o pastor, nem o samaritano. Antes, 

como pecadores, estamos do lado dos outros três. O nosso ministério tem de ser sinal e instrumento 

daquele encontro. Por isso, estamos situados no âmbito do mistério do Espírito Santo, que é quem cria 

a Igreja, quem faz a unidade, quem reaviva de cada vez o encontro. 



4 

Outra coisa própria dum sinal e dum instrumento é – dizendo-a em palavras difíceis – a sua não 

autorreferencialidade. Ninguém fica no sinal, logo que compreendeu a significação; ninguém fica a 

olhar para a chave de fendas ou para o martelo, mas olha o quadro se ficou bem fixado. Somos servos 

inúteis. Por outras palavras, instrumentos e sinais que foram muito úteis para os outros dois que se 

fundiram num abraço, como o pai com seu filho. 

A terceira característica própria do sinal e do instrumento é a sua disponibilidade: que o 

instrumento esteja pronto para ser usado, que o sinal seja visível. A essência do sinal e do instrumento 

é serem mediadores, disponíveis. Talvez esteja aqui a chave da nossa missão neste encontro da 

misericórdia de Deus com o homem. Provavelmente fica mais claro, se usarmos um termo negativo: 

Santo Inácio falava de «não ser impedimento». Um bom mediador é aquele que facilita as coisas e 

não coloca impedimentos. Na minha terra, havia um grande confessor, o Padre Cullen, que se sentava 

no confessionário e, quando não havia gente, fazia duas coisas: uma era remendar bolas de couro para 

os meninos que jogavam futebol, a outra era ler um grande dicionário de chinês. Estivera muito tempo 

na China, e não queria esquecer a língua. Dizia ele que, quando o viam ocupado em atividades tão 

inúteis, como remendar bolas velhas, e sem qualquer urgência, como ler um dicionário de chinês, as 

pessoas pensavam: «Posso aproximar-me para falar um pouco com este padre, pois vê-se que não tem 

nada que fazer». Estava disponível para o essencial. Ele tinha um horário para o confessionário e 

estava lá. Evitava o impedimento de ter o aspeto duma pessoa sempre muito ocupada. É aqui que está 

o problema. As pessoas não se aproximam quando veem o seu pastor muito, muito ocupado, sempre 

comprometido.  

Cada um de nós conheceu bons confessores. Devemos aprender com os nossos bons 

confessores, com aqueles de quem as pessoas se aproximam, que não as assustam e que sabem falar 

até o outro contar o que se passa, como Jesus com Nicodemos. É importante compreender a 

linguagem dos gestos; não perguntar coisas que são evidentes através dos gestos. Se alguém se 

aproxima do confessionário é porque está arrependido, já há arrependimento. E, se se aproxima, é 

porque tem desejo de mudar ou, pelo menos, desejo de desejar, e se a situação lhe parece impossível 

(ad impossibilia nemo tenetur – como diz o «brocardo» – ninguém é obrigado a fazer o impossível). 

A linguagem dos gestos. Li na vida de um Santo recente destes tempos que, pobre dele, sofria na 

guerra. Havia um soldado que estava para ser fuzilado e foi confessá-lo. E vê-se que o homem era um 

pouco libertino, fazia tantas festas com as mulheres… «Mas tu estás arrependido disso?» – «Não, 

padre; era tão bom!» E o Santo não sabia como desenvencilhar-se; o pelotão já estava ali para o 

fuzilar. Então disse-lhe: «Diz-me ao menos: Tens pena de não estar arrependido?» – «Isso, sim!» 

«Ah, está bem!» e deu-lhe a absolvição. O confessor procura sempre a estrada, e a linguagem dos 
gestos é a linguagem das possibilidades para chegar ao ponto desejado. 

Devemos aprender com os bons confessores, com aqueles que têm delicadeza com os pecadores 

bastando-lhes meia palavra para compreenderem tudo, como Jesus com a hemorroíssa, e naquele 

mesmo momento sai deles a força do perdão. Fiquei muito edificado com um dos Cardeais da Cúria 

que a priori eu pensava fosse muito rígido. Mas ele, quando tinha um penitente com um pecado que 

sentia vergonha de dizer e começava com uma palavra ou duas, imediatamente compreendia de que se 

tratava e dizia: «Passe à frente, entendi, já entendi!» E detinha-o, porque tinha compreendido. Isto é 

delicadeza. Mas aqueles confessores – perdoai-me! – que perguntam e perguntam… «Diz-me, por 

favor! Tu precisas de tantos detalhes para perdoar ou estás a “rodar o filme”?» Muito me edificou 

aquele Cardeal. A integridade da confissão não é uma questão de matemática: Quantas vezes? Como? 

Onde?... Às vezes, a vergonha fica-se a dever mais ao número do que ao nome do próprio pecado. 

Mas, para isso, é preciso deixar-se comover perante a situação das pessoas – às vezes, é uma mistura 

de coisas, de doença, de pecado e de condicionalismos impossíveis de superar – como Jesus que Se 

comovia ao ver as pessoas, sentia-o nas entranhas, nas vísceras e, por isso, curava; e curava mesmo 

que o outro «não lho pedisse» como aquele leproso, ou andasse às voltas como a Samaritana, que era 
como o pardal: piava num lado, mas tinha o ninho noutro. Jesus era paciente. 

Devemos aprender com os confessores capazes de fazer com que o penitente sinta vontade de 

emenda dando um pequeno passo em frente, como Jesus que dava uma penitência suficiente mas 



5 

sabia apreciar quem voltava para agradecer, quem fazia mais. Jesus fazia levar o catre ao paralítico, 

ou fazia-Se rogar um pouco pelos cegos ou pela mulher sirofenícia. Não Se importava se depois não 

sabiam dizer Quem era, como o paralítico da piscina de Betzatá, ou se alardeavam coisas que lhes 

ordenara não contar e, por isso, até parecia que o leproso fosse Ele, porque não podia entrar nas 

povoações ou os seus inimigos encontravam motivos para O condenar. Curava, perdoava, dava alívio, 
descanso, fazia as pessoas respirarem uma lufada do Espírito consolador. 

Isto que vou dizer agora, já o disse tantas vezes que é possível que algum de vós o tenha ouvido. 

Em Buenos Aires, conheci um padre capuchinho – vive ainda; um pouco mais novo do que eu – que é 

um grande confessor. Diante do confessionário havia sempre uma fila de gente, muitas pessoas – 

todos: gente humilde, gente abastada, sacerdotes, freiras, uma fila sem fim de pessoas, passava todo o 

dia a confessar. Ele é um grande perdoador. Sempre encontra a estrada para perdoar e fazer avançar 

um passo mais. É um dom do Espírito. E perdoa, mas às vezes vêm-lhe escrúpulos de ter perdoado 

demasiado. E, falando nós uma vez, disse-me: «Às vezes, tenho estes escrúpulos». E perguntei-lhe: 

«Que fazes, quando tens estes escrúpulos?» – «Vou diante do sacrário, olho para o Senhor e digo-Lhe: 

“Senhor, perdoai-me! Hoje perdoei muito. Mas fique claro que a culpa é vossa, porque fostes Vós a 

dar-me o mau exemplo». Ou seja, melhorava a misericórdia com mais misericórdia. 

Por último, neste ponto da Confissão, dois conselhos: O primeiro, nunca adotem o olhar do 

funcionário, de quem só vê «casos» e livra-se deles. A misericórdia livra-nos de ser um padre juiz-

funcionário que, à força – digamos – de tanto julgar «casos», perde a sensibilidade pelas pessoas e 

pelos rostos. Quando estava no 2º Ano de Teologia, lembro-me que fui com os meus colegas ouvir o 

exame de «audiendas», que se fazia no 3º Ano de Teologia, antes da Ordenação. Fomos para aprender 

um pouco; sempre se aprendia. E recordo que então a um companheiro fizeram uma pergunta sobre a 

justiça, de iure, mas muito intrincada, muito artificial… E aquele companheiro disse com muita 

humildade: «Mas, padre, isto não se encontra na vida!» – «Mas encontra-se nos livros…» Aquela 

moral «dos livros», sem experiência. A regra de Jesus é «julgar como queremos ser julgados». Na 

medida íntima que uma pessoa emprega para julgar se a trataram com dignidade, se a ignoraram ou 

maltrataram, se a ajudaram a levantar-se..., está a chave para julgar os outros (tenhamos presente que 

o Senhor confia nesta medida, tão subjetivamente pessoal). E não tanto porque essa medida seja a 

«melhor», mas porque é sincera e, a partir dela, pode-se construir uma boa relação. O segundo 

conselho: Não sejais curiosos no confessionário. Já aludi a isto. Conta Santa Teresinha que, quando 

recebia as confidências das suas noviças, evitava cuidadosamente perguntar como terminaram as 

coisas. Dominava a curiosidade sobre a alma das pessoas (cf. História de uma alma: Manuscrito C, 

dirigido à Madre Gonzaga, c. XI, 32vs.). É próprio da misericórdia «cobrir com o seu manto», cobrir 

o pecado para não ferir a dignidade. É belo aquele episódio dos dois filhos de Noé, que cobriram com 

o manto a nudez do pai que se embriagara (cf. Gn 9, 23). 

A dimensão social das obras de misericórdia 

Digamos agora duas palavras sobre a dimensão social das obras de misericórdia. No fim dos 

Exercícios, Santo Inácio coloca a «contemplação para chegar ao amor», que liga a vivência na oração 

com a vida quotidiana. E faz-nos refletir que o amor se deve colocar mais nas obras do que nas 

palavras. Estas obras são as obras de misericórdia, as obras que o Pai «de antemão preparou para nelas 

caminharmos» (Ef 2, 10), as obras que o Espírito inspira a cada um para o bem comum (cf. 1 Cor 12, 

7). Ao mesmo tempo que agradecemos ao Senhor por tantos benefícios recebidos da sua bondade, 
peçamos a graça de levar a todos os homens esta misericórdia que nos salvou a nós. 

Proponho-vos, nesta dimensão social, meditar alguns dos parágrafos finais dos Evangelhos. Lá, 

o próprio Senhor estabelece a conexão entre o que recebemos e o que devemos dar. Podemos ler estas 

conclusões em chave de «obras de misericórdia» que se realizam no tempo da Igreja em que Jesus 

ressuscitado vive, acompanha, envia e atrai a nossa liberdade, que encontra nisso a sua realização 
concreta e renovada em cada dia.  

A conclusão do Evangelho de Mateus diz-nos que o Senhor envia os apóstolos com estas 

palavras: «Ensinai-os a cumprir tudo quanto vos tenho mandado» (28, 20). Este «ensinar a quem 



6 

ignora» é, em si mesmo, uma das obras de misericórdia. E decompõe-se como a luz nas demais obras: 

nas referidas em Mateus 25, que têm mais a ver com as obras chamadas corporais, e em todos os 

mandamentos e conselhos evangélicos de «perdoar», «corrigir fraternalmente», consolar os tristes, 
suportar as perseguições, etc. 

Marcos termina com a imagem do Senhor que «cooperava» com os apóstolos e «confirma a 

Palavra com os sinais que a acompanhavam». Estes «sinais» têm a caraterística das obras de 

misericórdia. Marcos fala, entre outras coisas, de curar os doentes e expulsar os espíritos maus (cf. 16, 

17-18). 

Lucas continua o seu Evangelho com o livro dos «Atos - praxeis - dos Apóstolos», narrando o 
seu modo de proceder e as obras que realizam, guiados pelo Espírito.  

João termina, aludindo a «muitas outras coisas» (21, 25) ou «sinais» (20, 30) que Jesus fez. As 

ações do Senhor, as suas obras não são meros factos mas sinais em que se manifestam, de forma 
pessoal e única por cada um, o seu amor e a sua misericórdia. 

Podemos contemplar o Senhor, que nos envia a fazer este trabalho, através da imagem de Jesus 

misericordioso, tal como foi revelada à Irmã Faustina. Naquela imagem, podemos ver a Misericórdia 

como uma única luz que vem da interioridade de Deus e que, ao passar pelo coração de Cristo, sai 

diversificada com uma cor própria para cada obra de misericórdia. 

As obras de misericórdia são infinitas, cada uma com o seu cunho pessoal, com a história de 

cada rosto. Não são apenas as sete corporais e as sete espirituais em geral. Ou melhor: estas, assim 

enumeradas, são como matérias-primas – as da própria vida – que, quando as mãos da misericórdia as 

tocam e moldam, se transformam, cada uma delas, num trabalho artesanal. Uma obra que se 

multiplica como o pão nos cestos, que cresce desmedidamente como a semente de mostarda. Com 

efeito, a misericórdia é fecunda e inclusiva. Estas duas caraterísticas importantes: a misericórdia é 

fecunda e inclusiva. É verdade que estamos habituados a pensar nas obras de misericórdia uma a uma 

e enquanto ligadas a uma obra: hospitais para os doentes, sopa dos pobres para os famintos, abrigos 

para os que vivem pela estrada, escolas para quem precisa de instrução, o confessionário e a direção 

espiritual para quem necessita de conselho e perdão… Mas, se as olharmos em conjunto, a mensagem 

que daí resulta é que a misericórdia tem por objeto a própria vida humana na sua totalidade. A nossa 

própria vida, enquanto «carne», é faminta e sedenta, carecida de vestuário, casa e visitas, bem como 

de um enterro digno, coisa que ninguém pode fazer para si mesmo. Mesmo o mais rico, ao morrer, 

fica reduzido a uma miséria e ninguém leva atrás do cortejo fúnebre o camião com a mercadoria da 

casa mudada. A nossa própria vida, enquanto «espírito», precisa de ser educada, corrigida e 

encorajada, consolada. Esta é uma palavra muito importante na bíblia: pensemos no Livro da 

Consolação de Israel, no profeta Isaías. Temos necessidade que outros nos aconselhem, perdoem, 

apoiem e rezem por nós. Na família, praticam-se estas obras de misericórdia de forma tão justa e 

desinteressada que nem se dá por ela, mas basta que, numa família com crianças pequenas, falte a mãe 

para que tudo fique na miséria. A miséria mais absoluta e cruel é a duma criança na rua, sem pais, à 

mercê dos abutres. 

Pedimos a graça de ser sinal e instrumento; agora trata-se de «agir», e não apenas de ter gestos, 

mas de fazer obras, institucionalizar, criar uma cultura da misericórdia, que não é a mesma coisa que 

uma cultura de beneficência – há que distinguir –. Lançando mãos ao trabalho, sentimos 

imediatamente que é o Espírito quem mobiliza e faz avançar estas obras. E fá-lo utilizando os sinais e 

instrumentos que deseja, embora às vezes não «sejam» em si mesmos os mais aptos. Mais ainda: dir-

se-ia que, para exercer as obras de misericórdia, o Espírito prefira os instrumentos mais pobres, os 

mais humildes e insignificantes, sendo eles mesmos os mais necessitados desse primeiro raio da 

misericórdia divina. Estes são aqueles que melhor se deixam formar e preparar para realizar um 

serviço de verdadeira eficácia e qualidade. A alegria de se sentir «servos inúteis», a quem o Senhor 

abençoa com a fecundidade da sua graça e que Ele próprio faz sentar à sua mesa e nos serve a 

Eucaristia, é uma confirmação de que estamos a trabalhar nas suas obras de misericórdia. 

O nosso povo fiel gosta de congregar-se à volta das obras de misericórdia. Basta vir a uma 

Audiência Geral das quartas-feiras para vermos a quantidade de grupos de pessoas que se dão as mãos 



7 

para praticar obras de misericórdia. Tanto nas celebrações – penitenciais e festivas – como na ação 

solidária e formadora, o nosso povo deixa-se convocar e conduzir e de uma forma que nem todos se 

dão conta e valorizam, apesar de falharem muitos outros planos pastorais centrados em dinâmicas 

mais abstratas. A presença maciça do nosso povo fiel nos nossos santuários e peregrinações, uma 

presença anónima – só anónima por excesso de rostos e pelo desejo de fazer-se ver apenas por Aquele 

e Aquela que os olham com misericórdia –, bem como a colaboração também numerosa que, 

sustentando com o seu trabalho tantas obras solidárias, deve ser motivo de atenção, apreço e 

promoção da nossa parte. E foi uma surpresa para mim ver como aqui, na Itália, estas organizações 

são tão fortes e congregam tantas pessoas. 

Como sacerdotes, peçamos duas graças ao Bom Pastor: a de nos deixarmos guiar pelo sensus 

fidei do nosso povo fiel e também pelo seu «sentido do pobre». Ambos os «sentidos» estão ligados 

com o seu «sensus Christi» – de que fala São Paulo –, com o amor e a fé que o nosso povo tem por 
Jesus.  

Terminemos rezando Alma de Cristo, que é uma boa oração para pedir misericórdia ao Senhor 

que veio encarnado, que nos «misericordia» com o seu próprio Corpo e Alma. Peçamos-Lhe que nos 

«misericordie» juntamente com o seu povo: à sua alma, pedimos «santificai-nos»; ao seu corpo, 

suplicamos «salvai-nos»; ao seu sangue, rogamos «inebriai-nos», tirai-nos qualquer outra sede que 

não seja de Vós; à água do seu lado, pedimos «lavai-nos»; à sua paixão, rogamos «confortai-nos», 

consolai o vosso povo, ó Senhor crucificado; nas vossas chagas – suplicamo-Vos –, escondei-nos»... 

Não permitais, Senhor, que o vosso povo se separe de Vós. Que nada e ninguém nos separe da vossa 

misericórdia; defendei-nos das ciladas do inimigo maligno. Assim poderemos cantar as misericórdias 
do Senhor juntamente com todos os vossos Santos, quando nos mandardes ir para Vós.  

Algumas vezes chegam-me comentários de sacerdotes que dizem: «Este Papa malha-nos 

demais, censura-nos». E qualquer bastonada, qualquer censura existe. Mas devo dizer que fiquei 

edificado com muitos sacerdotes, com tantos bons padres! Com aqueles – conheci-os – que dormiam 

com o telefone na mesinha de cabeceira (ainda não havia a secretaria telefónica) e ninguém morria 

sem os sacramentos; chamavam a qualquer hora, eles levantavam-se e iam. Bons sacerdotes! E 

agradeço ao Senhor esta graça. Somos todos pecadores, mas podemos dizer que há muitos bons, 

santos sacerdotes que trabalham em silêncio e escondidos. Às vezes há um escândalo, mas sabemos 

que faz mais barulho uma árvore que cai do que uma floresta que cresce. 

Ontem recebi uma carta, deixei-a lá com as cartas pessoais. Abri-a antes de vir e creio que foi o 

Senhor quem mo sugeriu. É de um pároco na Itália, pároco de três aldeias. Penso que nos fará bem 

ouvir este testemunho de um nosso irmão. Foi escrita em 29 de maio, poucos dias atrás. 

«Desculpe incomodá-lo. Aproveito os bons ofícios dum amigo sacerdote, que se encontra em 

Roma nestes dias para o Jubileu Sacerdotal, para despretensiosamente – como simples pároco de três 

pequenas paróquias de montanha; prefiro que me chamem «pastorinho» – lhe fazer chegar algumas 

considerações sobre o meu serviço pastoral simples, provocadas – e de coração lho agradeço – por 

algumas coisas que o Santo Padre disse e que me chamam todos os dias à conversão. Estou ciente de 

não lhe escrever nada de novo. Certamente terá já ouvido estas coisas. Mas sinto necessidade também 

eu de me fazer porta-voz delas. 

Impressionou-me e impressiona-me aquele convite que o Santo Padre repetidamente nos faz, a 

nós pastores, de ter o odor das ovelhas. Vivo na montanha, e sei bem o que nos quer dizer. Uma 

pessoa torna-se sacerdote para sentir aquele odor, que é afinal o verdadeiro perfume do rebanho. 

Como seria bom se o contacto diário e a visita assídua do nosso rebanho – a verdadeira razão da nossa 

vocação – não fossem substituídos por incumbências administrativas e burocráticas das paróquias, da 

escola infantil, e muito mais! Tenho a sorte de dispor de leigos bons e válidos que seguem de perto 

estas coisas. Mas há sempre aquelas incumbências jurídicas do pároco, enquanto único e exclusivo 

representante legal. Por isso, no fim de contas, ele tem sempre de acorrer a tudo, relegando às vezes a 

visita aos doentes, às famílias para o último lugar, feitas talvez à pressa e de qualquer modo. Falo por 

experiência pessoal: às vezes é verdadeiramente frustrante constatar como na minha vida de sacerdote 

corro tanto pelo aparato burocrático e administrativo, deixando depois o povo, aquele pequeno 



8 

rebanho que me foi confiado, quase abandonado a si mesmo. Creia-me, Santo Padre, é triste e muitas 

vezes apetece-me chorar por esta carência. Uma pessoa procura organizar-se, mas, no fim, é apenas o 

turbilhão das coisas quotidianas. 

Outro aspeto, igualmente sublinhado pelo Santo Padre: a carência de paternidade. Diz-se que a 

sociedade de hoje é carente de pais e mães. Mas parece-me constatar que às vezes também nós 

renunciamos a esta paternidade espiritual, reduzindo-nos tremendamente a burocratas do sagrado, 

com a triste consequência de nos sentirmos depois abandonados a nós mesmos. Uma paternidade 

difícil, que depois se repercute inevitavelmente nos nossos superiores, também eles ocupados por 

compreensíveis incumbências e problemáticas, correndo assim o risco de viverem connosco uma 

relação formal, ligada mais à gestão da comunidade do que à nossa vida de homens, de crentes e de 
sacerdotes. 

Mas tudo isto – e concluo – não tira a alegria e a paixão de ser padre para o povo e com o povo. 

Se às vezes como pastor não tenho o odor das ovelhas, sempre me comovo com o meu rebanho que 

não perdeu o odor do pastor! Como é bom, Santo Padre, quando nos damos conta de que as ovelhas 

não nos deixam sozinhos, têm o termómetro do nosso estar lá para elas e, se por acaso o pastor se 

afasta e perde o trilho, elas agarram-no e seguram-no pela mão. Não cessarei jamais de agradecer ao 

Senhor, porque sempre nos salva através do seu rebanho, aquele rebanho que nos foi confiado, aquele 
povo simples, bom, humilde e sereno, aquele rebanho que é a verdadeira graça do pastor. 

De modo confidencial fiz-lhe chegar estas breves e simples considerações, porque o Santo 

Padre está perto do rebanho, é capaz de compreender e pode continuar a ajudar-nos e apoiar-nos. 

Rezo pelo Santo Padre e agradeço-lhe inclusive aqueles “puxões de orelhas” que sinto necessários 

para o meu caminho. Abençoe-me, Papa Francisco, e reze por mim e pelas minhas paróquias». 

Assina e, no fim, aquele gesto próprio dos pastores: «Deixo uma pequena oferta. Reze pelas 

minhas comunidades, particularmente por alguns doentes graves e por algumas famílias com 

dificuldades económicas e não só. Obrigado!» 

Este é um irmão nosso. Há tantos iguais, tantos! Mesmo aqui, seguramente. Muitos. Indica-nos 

a estrada. E vamos para diante! Não percamos a oração. Rezai como puderdes; e, se cairdes de sono 

diante do Sacrário, bendito seja ele. Mas rezai. Não percais isto. Não percais o deixar-vos olhar por 

Nossa Senhora e olhá-La como Mãe. Não percais o zelo, empenhai-vos... Não percais a proximidade 

e a disponibilidade às pessoas, e – permiti que vo-lo diga – não percais o sentido do humor. E vamos 
para diante! 

Basílica de São Paulo Extramuros - Quinta-feira, 2 de junho de 2016 


