LA VIE AU RYTHME DE LA PAROLE
Comment se laisser fagonner par I’Ecriture
AMEDEO CENCINI

INTRODUCTION

La redécouverte de la centralité de la Parole de Dieu et de la nécessité de la formation permanente
sont les deux fruits de la féconde et complexe période postconciliaire. Deux fruits, donc, nés du méme
terrain. Il n’y a pas I’un sans I’autre. La parole de Dieu accompagne la vie, qui est réalisée seulement si
on se laisse chaque jour, fagonner par la Parole, qui- a son tours- s’accomplit en elle.

Mais cette connexion n’a pas été toujours €vidente dans notre vie dans nos plans formatifs, c’est
rarement que nous avons assisté au fleurissement de ces deux fruits. Le synode sur «La Parole de Dieu
dans la vie e dans la mission de 1I’Eglise » (5-26 octobre 2008) est une occasion précieuse pour
comprendre les raisons de cet accord manqué et reprendre le chemin, en enfongant les racines de la
semence de la Parole dans le tissu vivant de notre existence quotidienne, pour qu’elle-méme en soit les
entrailles et le fruit, comme la vie de Marie, Parole de I’Eternel.

Ce livre part de ce réve et cherche d’indiquer certains pas pour que cela devienne réalité.

1. PAROLE DE DIEU ET FORMATION PERMANENTE

Dans ce premier chapitre nous voudrions éclaircir le rapport existant entre la Parole de Dieu et la
Formation Permanente, au moins théoriquement.

A Part d’étre le sous-titre de cette publication, et représenter donc, son objectif spécifique, 1’analyse
de tel rapport est fondamental dans la vie de chaque disciple, qui sans cela, risquerait de ne pas
comprendre en quoi consiste la Formation continuelle et la priverait de son fondement naturel.

Je voudrais maintenant faire émerger le sens de cette relation stratégique a partir de I’ensemble de
cette réflexion, mais peut-étre il y a quelque chose que nous pouvons et nous devons déja dire dés
maintenant, au moins au niveau de prémices. Fondamentalement deux: L’idée de formation permanente, ou
de formation permanente ordinaire et extraordinaire et le concept du rythme, du rythme de la vie, ¢’est-a-dire
le rapport avec Dieu et avec sa Parole, comme ce qui donne le rythme a notre existence dans ses différentes
époques; de celle quotidienne a celle annuelle.

1.1 Formation permanente ordinaire et extraordinaire

Comme nous avons vu dans des publications précédents (1) a propos de la formation permanente (1),
il y a deux types de formation permanente ou il y a deux ames: ordinaire et extraordinaire.

Deux dmes

En synthése: la premiére embrasse toute la vie et s’accomplit a chaque instant d’elle, et renvoie a la
responsabilité de chacun et a sa disponibilité intelligente et courageuse (= docibilitas) a se laisser former par
la vie (par les autres et par les événements beaux et moins beaux...) durant toute la vie (en chaque age et
saison) et représente en réalité la vraie formation permanente, qui consiste essentiellement en I’action du
Pére qui fagonne en nous I’image du Fils par la puissance de I’Esprit. Justement c’est pour cela, qu’en
pensant bien, la formation est continuelle, parce qu’elle se trouve dans les mains du Pére, et dans ces mains,
les instruments ordinaires et discrets de la vie de chaque jour (en commengant par les personnes avec qui
I’on vit) et qui deviennent instrument et médiation formative.

Mais la formation permanente est aussi extraordinaire, ¢’est-a-dire portée en avant par I’Institution a
travers des initiatives particulieres et éventuelles, qui visent surtout au recyclage (mise a jour) du croyant, et
selon I’age ou a la reprise de la vie spirituelle. Si pour la premicre, il est nécessaire la docibilitas de
I’individu, pour que fonctionne la seconde c’est suffisant la docilitas (docilité, obéissance, flexibilité...) de
celui qui doit participer aux diverses rencontres.



Evidemment 1’idéal est que les deux composants soient ensemble, c’est-a-dire que la disponibilité de
I’individu se renforce avec les initiatives de I’Institution. Mais il semble que ce n’est pas ce qui se passe
aujourd’hui. Au contraire, disons que la formation permanente est encore principalement comprise dans le
second sens que nous venons d’illustrer, c’est-a-dire selon une interprétation évidemment partielle (cela
n’embrasse pas la vie enti¢re) et vise un objectif partiel (une simple mise a jour) et a de la difficulté a
décoller comme projet de renouvellement authentique et de formation continuelle vraie et propre (voir le
manque d’intérét avec lequel souvent les propositions de la formation permanente programmée par la
commission chargée sont accueillies).

Mais une autre question s’impose devant cette interprétation : quelle est, a I’intérieur de ce
schéma, le role de la Parole des Ecritures ?

La Parole de Dieu

Il ne semble pas une question rhétorique a laquelle répondre avec une reconnaissance obligée et
quasi rituelle de la centralit¢ de la Parole dans 1’économie de la croissance chrétienne. Ce n’est pas
suffisant dire cela ; c’est possible et important reconnaitre le réle spécifique que la Parole de Dieu a et
pourrait occuper dans le schéma proposé, peut-étre comme élément essentiel de la formation ordinaire ; ce
qui la rend quotidienne ou comme ce qui fait la différence entre la formation permanente ordinaire et
extraordinaire. Justement parce que la Parole de Dieu nous est donnée chaque jour, comme pain quotidien
et instrument ordinaire de la croissance.

Ce n’est pas suffisant alors parler de la fonction de la Parole de Dieu en général, mais on devrait
parler de la Parole-du-jour, en donnant a cette expression (2) tout le sens théologique qu’ elle posséde,
comme Parole que le Pére a préparé aujourd’hui pour moi, aliment que la Providence me donne, ainsi
comme un jour Dieu-Jhwh a préparé la manne au désert pour son peuple, pour que de cela il se nourrisse,
Parole que la communauté des chrétiens est appelés a lire et qui conduit a la méditation obligée, parce que
« aujourd’hui » cette Parole m’est donnée pour qu’elle s’accomplisse dans mon histoire, comme cette fois
la que Jésus a comment¢é le texte d’Isaie dans la synagogue ( aujourd’hui s’est accomplie cette écriture »
(Lc4,21)

Par conséquent, en retournant a notre schéma, nous pourrions dire que la Parole-du-jour, justement
parce qu’elle revient chaque jour, fait partie d’'une maniere rigoureuse de la conception ordinaire de la
Formation Permanente et c’est ce qui ’accompagne et la rend telle ; elle est ce contenu formatif spécifique
et toujours nouveau autours duquel devrait chaque jour s’articuler I’itinéraire de la croissance dans la foi et
c’est la référence « autoritaire » qui reconnait concrétement au Pére et non a n’importe quel autre, le role de
formateur dans le processus éducatif de chacun de ses fils, appelé a se nourrir de chaque parole qui sort de sa
bouche. Au contraire, en fait (et souvent), le contenu formatif de la formation Permanente extraordinaire sont
différentes sollicitations, méme spirituelles qui émergent des nécessités contingentes des personnes ou des
groupes en question.

Nous pourrions donc représenter par ce schéma la différence entre la formation permanente
ordinaire et la extraordinaire, différence qu’aussi la parole-du-jour contribue a marquer et a rendre
significative.

Table. I: Formation permanente ordinaire e extraordinaire

Formation permanente Formation permanente
ORDINAIRE EXTRAORDINAIRE
\Agent responsable |L’individu L’institution
Reférence Quotidienne Eventuelle
temporelle
Spirituelle-essentielle . e
N . . . Fonctionnelle-opérative
Finalité (avoir en soi les sentiments du N .
. (mise a jour divers)
Fils)
Domaine formatif Totalité de l,a personne Competences sectorielles
(coeur-pensée-volonté...) specifiques
'Condltl_o " Docibilitas Docilitas
intrapsichique
Contenu formatif |La Parole-du-jour Contenu e stimulations divers




3

Reconnaitre ce role de la Parole en relation a la formation permanente n’est pas peu de chose et n’est
pas si évidente, méme dans nos Ratio formationis et pratiques éducatives.

Il existe aujourd’hui plusieurs spiritualités avec leurs respectifs chemins, méme louables du point
de vue de la forme et bien articulée dans la structure pédagogique, mais qui risquent beaucoup de fois de
mettre entre parenthése 1’essentiel, ce que sans lequel nos parcours risquent d’étre interrompus et
déviants, ou d’étre du n’importe quoi et banals ou ressembler plus aux parcours de santé¢ ou d’hygie¢ne
psychique et non aux processus de conversion vraie et propre.

1.2 Parole de Dieu e rythme de la vie

Dans la vie de I’étre humain, il existe divers rythmes. Les rythmes naturels ne sont pas
décidés par I’homme, et il doit les respecter pour ses propres intéréts : a partir de celui qui est
fondamental, entre jour et nuit (qui en vérité fonde tous les autres), et puis les rythmes naturels et
conventionnels ensemble, c’est-a-dire au moins en partie établis par I’homme pour donner une
certaine cadence ordonnée a son propre vivre dans le temps (3)

Rythme et rythmes

A part le rythme quotidien, nous avons le rythme hebdomadaire, puis ceux mensuel et annuel (4).

Rythme divers, comme il est facile de le percevoir. Vit bien, celui qui réussit a les vivre tous et a
les concilier entre eux, de la maniére que aucun ne « querelle » pas avec 1’autre ou n’est pas étouffé, afin
que chaque rythme ait sa ritualité, c’est-a-dire qu’il puisse s’exprimer d’une maniere appropriée et
caractéristique, ordonnée et spécifique, en enrichissant la vie et la personne, a partir — comme il a été
dit- de ce rythme essentiel et fondant qui est le rythme quotidien.

Mais qu’est-ce c’est en réalité le rythme ?

C’est la cadence constante et réguliere qui permet d’ordonner et d’organiser son propre temps (dans
I’arc d’un jour, et puis d’une semaine, et d’un mois...) en vue de I’objectif qu’on veut réaliser dans la vie
afin que cela soit du fait possible a atteindre. Chaque unité de mesure temporelle (le jour, la semaine, le
mois, ’année) a par conséquent son propre rythme: avoir un bon rythme quotidien, par exemple, vaudra
dire organiser sa propre journée de maniére qu’en lui, il y ait un espace pour ce qui est essentiel, tant
essentiel qu’il ne peut pas étre négligé, méme pas un jour, tant central que tout le reste tourne autour de
lui. Avoir un bon rythme hebdomadaire ou mensuel ou annuel signifiera qu’il y a autres choses ou
opérations qui ont un autre type d’importance et d’essentialité, ou par nature sont orientées a étre
accomplies dans un arc de temps plus ample, par exemple, d’une semaine, ou bien d’un mois ou d’un an.

Il en découle que, a partir des intervalles de temps indiqués (jour, semaine, mois...), /‘importance
du rythme est inversement proportionnelle a 'ampleur de [’arc de temps a laquelle il fait référence. plus
petit ou bref est telle limite temporelle, plus relevant est ce rythme dans 1’économie générale existentielle.
Voila pourquoi le rythme quotidien est celui qui est plus stratégique et décisif dans la vie d’une personne et
dans sa formation permanente.

Il fait partie par nature des autres rythmes, c’est-a-dire continue en eux et I’individu devra
toujours fait attention pour repartir de lui, a le respecter et a ne jamais le négliger; Ainsi le rythme
hebdomadaire continue dans celui mensuel et annuel etc. Peut-&tre il ne sera pas toujours facile de
combiner entre eux, les différents rythmes de la vie humaine, de les coordonner et les mettre en relation
entre eux, tous autours- nous le soulignons- du rythme quotidien. Mais il est important de le faire, parce
qu’aucun d’eux se suffit a soi méme, mais chacun d’eux est indispensable pour donner le pas juste au
cheminement et rendre concréte la possibilité d’atteindre le but qu’on s’est fixé dans la vie.

Trouver ce juste rapport entre les différents rythmes c’est comme passer les marches dans la
conduction d’une voiture ou comme passer d’un rapport a 1’autre quand on pédale une bicyclette. La
formation permanente, en effet, est une lutte de résistance et de longue durée (comme la vie), elle ne se
décide pas en une volée ou en un saut a partir d’'une haute montagne; elle ne consiste pas en une seule
étape, ni en un seul parcours, en une terre plane, mais c’est une épreuve continuelle, qui prévoit tous les
types de parcours et d’apreté, durant lequel il est décisif avoir- toujours en termes cyclistes- le rapport
juste, celui qui permet & la pédalée d’étre plus fluide et moins coliteuse, et le passage intelligent et
toujours plus spontané, donc d’un rapport a 1’autre.

Qu’est-ce que veut dire tout cela dans la vie d’un croyant?



“Dieu marque les rythmes du monde”

Cela veut dire admettre que ce n’est pas seulement ’homme ou seulement lui a imprimer un rythme a sa
propre existence, mais reconnaitre que cela est déja marqué par un rythme fixé par Dieu, ce Dieu
immuable et éternel, comme dit la liturgie, qui marque « les rythmes du monde : les jours, les siccles, le
temps » (5).

C’est donc entre ce rythme imprimé par Dieu, objectif déja établi, général et macrocosmique, que
devra chercher de s’insérer I’action du disciple qui veut vivre son propre temps comme temps de
formation permanente, et non d’évasion permanente et le microcosme de sa vie comme un monde ordonné
et rythmé par Dieu, le Créateur des mondes et le Formateur de chaque créature.

Plus en concret ce rythme est cadencé par Dieu a travers la Parole qu’il nous donne chaque jour,
c’est exactement cette parole, toujours nouvelle, établie par I’Eglise et pas choisie par 1’individu, qui
“donne le temps” a toutes nos journées; mais en de différentes manieres la Parole de Dieu est aussi ce
qui cadence le rythme de la semaine et puis du mois, de 1’année, des saisons de la vie et de la mort.

On confirme ainsi aussi sur le plan théologique la centralité du rythme quotidien, I’ame de tous les
autres rythmes et donc aussi de la formation permanente; rythme qui tourne autours de la Parole, de la
Parole-de-Dieu-du-jour.

C’est justement ce que nous voudrions voir de plus prés dans les pages qui suivent, pour découvrir
comment la Parole de Dieu entre dans le rythme complexe de la vie et en est le coeur qui bat , la respiration
secrete.

2.  LECTIO DIVINA: RYTHME QUOTIDIEN

Commengons maintenant avec le rythme quotidien. Etant le fondant et le central nous lui
dédierons plus d’espace que les autres rythmes. La formation permanente est liée en grande partie a la
capacité du croyant de se laisser former chaque jour par I’épée a deux tranchants qui est la parole de
Dieu, et la parole-du-jour, celle qu’en ce jour la se lit dans chaque communauté des croyants, en toutes
les parties du monde.

Une telle disponibilité vis a vis de I’Ecriture nous pourrions I’appeler docibilitas biblique (6),
comme une forme particuliere d’apprentissage de la Parole qui atteint jusqu’a la liberté¢ de se laisser
éduquer, former et transformer par elle chaque jour (7).

En effet, aujourd’hui, la Lectio Divina, est avec autorité recommandée (8), on parle beaucoup d’elle,
sans aucun doute, plus qu’on la pratique réellement et quotidiennement.

Maintenant nous voudrions offrir quelques suggestions simples sur la nature, c’est-a-dire sur le
concept et sur la méthodologie, de cette priere qui ouvre chaque jour notre vie de croyants, pour qu’il la
marque profondément.

Nous la verrons a la lumiére de cinq caractéristiques : lectio matutina, lectio divina, lectio scripta,
lectio continua, lectio -nocturna.

2.1 Lectio matutine

La maturité spirituelle ou la syntonie avec les désirs de Dieu nait et croit chaque jour exactement a
travers la lecture, par excellence, des Ecritures Saintes dans la vie du croyant, plus en particulier par le biais
de la lecture de la Parole-du-jour. On ne pourrait pas avoir une autre source et €cole, autre contenu et maitre,
autre rythme quotidien et matinal.

Lectio extraordinaire?

Peut-étre ce n’est pas particulierement originel souligné, ce que nous avons a peine dit, du fait que la
Lectio est désormais entrée dans la culture du croyant. Pourtant on a I’impression qu’on n’arrive pas encore a
comprendre la nature profonde, a part le fait d’étre une pratique de piété, en réalité¢ facultative (9). La
méditation de la Parole est ce que normalement ouvre la journée du croyant et du disciple, lequel est tel parce
qu’il croit justement en la Parole, se nourrit d’elle et seulement d’elle, selon le menu préparé par le Pere
chaque jour et donc de la Parole-du-jour celle a laquelle tous les croyants dans toute I’Eglise sont invités a se
nourrir. Nature et fonction de la Parole-du-jour est celle d’ouvrir et accompagner la journée, en constituant
le pas cadencé, le point de référence de chaque jour de la vie, sans exception et sans pourtant étre
essentiellement en fonction de son propre ministére, de la catéchése ou de la prédication ou de I’étude
personnelle, presqu’en 1’utilisant d’une maniére intéressée.



Chaque jour, chaque matin

Pour ce motif, elle ne peut pas étre quelque chose de spécial, qu’on fait une fois par semaine ou
quand cela nous plait; elle constitue au contraire ce qui donne le rythme a chaque journée, presque comme
son unité¢ de mesure, ce qui la réunit autour d’un centre auquel elle confie un devoir ; elle est quelque
chose qui ne peut jamais manquer pour aucun motif que ce soit et est mise rationnellement au début de la
journée: chaque vocation, en effet, est matinale. (10), avant que je me réveille et commence les courses
quotidiennes, elle est déja a I’ceuvre, déja pensée et prononcée par 1’Eternel, haute et lumineuse comme le
soleil qui se léve sur le jour qui est entrain de commencer. Ainsi la Parole-du-jour : est matinale par sa
nature, parce qu’elle contient et révele la vocation de celui qui la lit, parce qu’elle n’ouvre pas seulement la
journée, mais a la précédence sur tout le reste, sur mon agenda, sur cette file de pensées qui envahissent ma
mémoire, quand je me réveille, voulant chacune avoir la précédence, et qui souvent ont la puissance de
devenir immédiatement des préoccupations. La Parole d’aujourd’hui est ce qui donne le sens et I’ordre a ce
que je ferai durant la journée, ce qui enfouit I’intelligence a mon étre et rend attentif mon agir.

Le bonjour de Dieu

La Parole-du-jour est le bonjour de Dieu a mon réveil, comme un message ponctuel et toujours
nouveau, qu’ll ne cesse de me transmettre jour apres jour dans son plan d’amour; pour cela, elle ne peut étre
qu’une lectio amoureuse. Et surtout, sans la lectio du matin, je perds la cl¢ de lecture de ma personne,
comme si je suis privé d’intelligence et ignorant ; le jour se préannonce vide et insensé, les engagements
deviennent dispersés, les relations humaines superficielles ou ambigués, les imprévues comme une rupture
qui vient rompre le rythme que je prétend avoir imprimé a mon temps, quand 1’agitation nerveuse devant les
tant de choses a faire prend le devant et me vole la joie (comme en Marthe) ; et comme les choses sont
nombreuses et vraiment nombreuses, je dois courir et je ne peux pas rester 1a a faire de la méditation ou a
dédier trop de temps... en plus, Je ne suis pas un novice ! Quelle tristesse quand la méditation devient une
simple pratique de piété ou une obligation disciplinaire, et n’est pas cherchée comme don, comme don de
Dieu qui m’illumine, comme reégle de vie ou ordo qui met de I’ordre dans ma journée, comme une parole
d’autorité qui me donne un devoir a accomplir durant la journée, comme geste affectueux de celui qui prend
soins de moi, comme amour qui prévient, qui a de la précédence sur tous mes rendez-vous, un oasis qui
calme I’empressement et dégonfle 1’anxiété.

2.2 Lectio divina

La Lectio s’appelle Divina, justement parce que c’est Dieu I’auteur de cette Parole, c’est Dieu qui
me parle a travers elle, c’est I’Eternel qui I’a inspirée, et non un Dieu lointain dans le temps, mais celui
qu’aujourd’hui m’adresse cette Parole, et “si I’Esprit a inspiré¢ Isaie, ce méme esprit a choisi aussi ce
moment et ce verset, sur lequel je m’arréte.... pour me donner une aide et presque comme une seconde
inspiration(11); e si Dieu en est le sujet, il en est aussi I’objet. Il me parle de lui et me révele le mystere,
toujours selon la sage pédagogie qui tient compte de mes capacités limitées ; chaque jour il me révele un
aspect nouveau, inédit, qui répond a mes nécessités réelles du moment, qu’ll connait beaucoup mieux
que moi, “a travers la ration d’une journée” (Ex 16,4), comme la manne et répond aux demandes
profondes du cceur en ce précis aujourd’hui de mon existence, celles que Dieu lui-méme a mises en moi
et que Lui seul connait.

Théophanie et anthropologie

Dieu ne me parle pas seulement de Lui, mais aussi de moi; ce n’est pas seulement une théophanie
qui ouvre ma journée de croyant et de disciple de la Parole, mais une anthropologie. A travers laquelle
le Pére et le créateur me révele progressivement mon identité personnelle, ma vocation, ce que je suis
appelé a étre pour me conformer a son Fils et avoir ses sentiments. Et aussi cette révélation est située
dans 1’aujourd’hui c¢’est-a-dire, elle me dit ce qu’aujourd’hui le Seigneur me donne et me demande.
Quasi nous pourrions dire qu’il me confie un devoir pour cette journée qui est en train de commencer et
que je pourrai accueillir et porter a son terme seulement si je 1’accepte de ses mains dans un dialogue
d’amour, comme est et doit étre la méditation matinale.

Et la chose singuliére et mystérieuse, c’est que les deux révélations, d’une certaine maniére
coincident, puisque mon identité est dans celle de Dieu, pour ainsi dire, parce que dans la Parole méme
que Dieu parle, je suis invité a découvrir aussi ma vocation, la manicére de lui ressembler, mon projet
existentiel, mon nom caché dans le sien. Justement parce qu’elle vient de Dieu et parle du Dieu Eternel et



6

immuable, la Parole-du-jour parle aussi de moi dans 1’aujourd’hui de ma vie. Et alors, elle doit étre
accueillie dans le silence des paroles humaines, dans le recueillement intérieur avec lequel on s’approche
du mystere, dans I’attente de celui qui se prépare a recevoir un trésor qui sera mis dans ses mains ; avec la
merveille de celui qui connait I’agir de Dieu et qui est habitué a ses surprises auxquelles on ne s’habitue
jamais. En une parole, elle doit étre accueillie avec une attitude typiquement mariale.

Comme Marie

Parce que la Parole-du-jour vient a ma rencontre, en réalité, comme 1’ange qui est apparu a Marie au
jour de I’annonciation et Marie est I’image de 1’authentique croyant qui I’accueille, en vérité comme disciple
de la Parole, avec toute sa charge de mystere, avec la crainte de qui est conscient qu’il se trouve devant Dieu,
devant une Parole qui est douce dans la bouche, mais amére dans les entrailles (cfr. Ap 10,9), mais pourtant
toujours devant un projet qui a Dieu pour auteur, et que ce sera Dieu a I’amener a son terme.

Sur le mosaique du Pére Rupnik dans la chapelle de la “Casa incontri cristiani” des péres
Déhoniens a Capiago, la scéne de I’ Annonciation est présentée de telle maniére a souligner le trouble
humain qui apres s’ouvre a la confiance, parce qu’illuminé par la certitude qu’il s’agit d’une initiative
divine. Marie, en effet, dans la mosaique tourne le dos a I’ange qui parle et regarde de I’autre coté.
L’ange alors, en est resté surpris, et pour la protéger, allonge son aile, quasi en le couvrant, mais
ensemble il déplace son aile, pour ne pas faire du bruit, et faire peur ultérieurement a Marie. Geste
d’infinie douceur ! Marie, a ce point, laisse tomber la main et au méme moment, elle I’ouvre. C’est
encore son trouble, mais aussi son geste de disponibilité.- comment pourrait étre?-, mais elle a compris
que c’est le Seigneur et cela lui suffit: “je suis ta servante, fais de moi ce qui te plait”. C’est /’Ecce
ancilla, qui rencontre /’Ecce venia de Jesus Gesu (cfr. Eb 10,9), le verbe qui frappe a sa porte(12).

Parole-du-jour et “le jour fait par le Seigneur”

Comment un jour peut-il devenir « jour fait par le Seigneur » (Ps118, 24, comme chante la liturgie du
jour de Paques), mis en acte par Lui pour accomplir le Salut a travers une créature appelée a ce fin, si non en
partant de la Parole, accueillie avec une attitude mariale ? Si non grace a I’attitude de celui qui accueille et lit
la Parole comme Lectio Divina, et non humaine, avec tout ce que cela signifie et implique dans le concret
pour la conscience du croyant ? C’est seulement comment ¢a que n’importe quelle journée, fériale et
ordinaire, est rachetée de la banalité des jours qui passent en tournant I’un sur I’autre sans laisser aucune
trace sur les vivants, “comme le jour que moi j’ai fait » avec ma frénésie, ou avec ma paresse, et se
préannonce au contraire comme jour de formation permanente.

C’est Dieu qui me donne le rendez-vous et non moi qui assume une obligation ou qui choisis de
faire une chose belle, mais qui est de toutes les facons, optionnelle, que je peux me permettre de faire
que quand j’ai envie de la faire, ou quand il y a un texte qui me plait, ou un texte que je choisis pour moi
(ou en ouvrant, pire encore, la Bible par hasard), ou quand et jusqu’au moment ou je suis dans la
formation initiale et si I’horaire la prévoit, ou peut-étre en la comprimant dans le morceau de temps que
je peux lui accorder ( Zut ! avec tout ce que j’ai a faire...).

I1 ne s’agit pas d’étre moralistes (ce n’est pas cela, en général, le probléme aujourd’hui), mais au
contraire de comprendre, encore, que nous sommes devant un don qui anticipe 1’agir humain, que
I’initiative est de Dieu, le Pére- maitre de ma formation permanente, qui jouit chaque jour d’étre avec moi,
qui chaque jour prend en main mon projet et m’appelle et me propose un pas en avant, un nouvel objectif
défini par Lui et par sa Parole, justement parce que ma formation ait un point précis de référence, chaque
jour, et ne tourne pas dans le vide. Et que je ne cours pas le risque de devenir un splendide ignorant
(’analphabétisme biblique théologique qui est de retour en beaucoup de consacrés) (13).

Comment pourrais-je ne pas tenir compte de cette invitation, la sous-estimer et la traiter avec
autosuffisance ou penser que mon chemin de croissance puisse avoir d’autres points de référence en
dehors de sa Parole, dans laquelle moi aussi, comme toutes les choses, j’ai été crée, pensé, aimé ?

2.3 Lectio scripta

Mais pour apprendre a lire la Parole, il faut apprendre a écrire la Lectio. Ainsi comme c¢’est le cas dans
I’apprentissage normal humain, il ne suffit pas de savoir lire, mais nécessaire savoir écrire. Pourquoi il ne
suffit pas seulement de savoir lire?



Qualité spirituelle de I'écrit

Parce que c’est justement I’écrit — en général — qui aide & prendre conscience de [’expérience faite,
n’importe qu’elle soit ; aussi celle intellectuelle-spirituelle comme est la Lectio : a I’¢élaborer et la valoriser,
a la concrétiser et la personnaliser, a en comprendre mieux le sens objectif et subjectif, a s’impliquer en elle
et a retourner sur ce qui a été¢ déja écrit pour I’enrichir ou a le corriger ou a 1’approfondir, sans risquer de
I’oublier et a en conserver la valeur, a donner une touche d’irrévocable a sa propre réflexion, et a s’assumer
de quelque manicere, la responsabilité de la réflexion, mais surtout de la vie ; Et a faire de telle sorte gue
[’expérience devienne sagesse, c’est-a-dire que I’illumination d’'un moment ne disparaisse pas, mais fasse
partiec, méme en le modifiant, de la maniére de penser et de lire ’histoire, de percevoir les autres et
interpréter la relation, et qu’elle fasse partie de la propre identité, d’une manicre stable et définitive. Combien
d’inspirations nous avons perdue ou qui sont restées seulement expérience d’un moment sans devenir
sagesse, aussi parce que nous n’avons pas eu ’humilité et la patience de les soumettre a 1’¢laboration
complexe de I’écrit (14)!

Oui, parce qu’écrire est la plus haute forme de penser; évidemment pour qui a apprit a ne pas le
réduire a ’auto projection inconsciente ou a en faire une opération de chronique générale. Plus encore,
pour beaucoup « écrire est nécessaire pour penser. Le fait d’écrire oblige a exprimer ce qu’on a au
dedans de nous. Cela nous permet de faire le point et de nous orienter » (15). En tout cas, 1’écrit pousse
a mettre en mouvement toutes les ressources intellectuelles et émotives, tout I’étre pensant et aimant,
donc oblige (et consent de) penser plus et mieux et pécher plus profondément dans le coeur et dans
I’intelligence, et a arriver a la conclusion de la réflexion, a choisir certaines paroles pour exprimer une
pensée déterminée, et & nous engager avec, méme si peut-&tre, incapables de dire jusqu’au fond tout ce
que nous avons dans le cceur. Quelque fois c’est justement 1’écrit (ou le devoir écrire) qui fait
comprendre combien nous avons encore les idées confuses au sujet d’un certain argument, et combien
de fois les idées se clarifient, en écrivant, quand le produit final est trés différent de celui du début. Pour
cela, peut-&tre, pour cet effort intérieur 1’écrit est peu aimé; écrire sa propre expérience spirituelle, ou
telle expérience spirituelle est, et devrait étre, la médiation quotidienne de la Parole.

Pourquoi écrire la lectio

Pourtant il y a de bonnes raisons pour soutenir qu’une bonne lectio pourrait et devrait étre de
quelque maniere écrite, de la maniére qu’il y a différentes maniéres concrétes de comprendre cette
écriture.

Ecrire la lectio c’est fermer le cycle d’inspiration ou herméneutique, qui a comme début
I’Ecriture, ceuvre de 1’Esprit Saint, qui se poursuit avec 1’écoute ou la lecture d’elle de la part du croyant
et qui termine maintenant encore avec une écriture, avec laquelle le méme croyant fait sien le verbe des
Ecritures Saintes, en le faisant descendre dans sa propre existence, quasi comme pour le purifier et le
vivifier, ou plonger sa propre existence dans cette Parole, comme immerger sa vie dans ’encre de la
Parole. C’est beau penser que I’Esprit, qui a inspiré I’auteur sacré, c’est le méme Esprit qui inspire et
illumine le lecteur a comprendre le texte biblique et enfin inspire et touche le coeur et la pensée du
lecteur écrivain, en partant toujours du texte sacré.

Une chose est certaine : écrire la lectio est une expression ultérieure de la prise de conscience de
combien le croyant prend au sérieux ce rendez-vous quotidien matinal avec la Parole, et cherche maintenant,
en le mettant sur une feuille, de ne pas en perdre le sens, I’illumination et la nouveauté.

Mais voyons, comment cet €crit est réalisable en concret. Nous avons dit que la Lectio devrait étre
écrite, d’une maniére ou d’une autre, c’est-a-dire que cet “écrit” personnel est possible de différentes
maniéres. Gratry dit qu’on devrait méditer “toujours avec le bic en main » (16). C’est une indication aussi
simple que sage; naturellement adressée aux simples et humbles, non “intelligents et sages”, qui non pas
besoin de ces suggestions. Voyons certaines de ces manicres sans mettre 1’accent sur aucune. Chacun a sa
calligraphie ou son style d’écrit.

Souligner

C’est déja un écrit le fait de simplement souligner, comme un premier pas d’un processus de
personnalisation qui vise 1’écrit. En soulignant une parole ou un verset, en mettant en évidence une phrase-
clé ou un geste du Seigneur raconté dans I’Evangile, le lecteur manifeste une particuliere relation avec
cette parole, qui comme une étincelle de lumiére — greffe a son tours une série de réactions: par exemple
I’intérét que la Parole suscite en lui ; la concentration sur elle ; de I’attention du priant pour la faire
propre ; la pause méditative devant elle pour la scruter, la creuser, la ruminer, pour découvrir un sens



8

particulier et peut-étre inédit et se reconnaitre en elle; la priére personnelle et vraie pour laisser
sédimenter au cceur cette parole-la et dialoguer avec.

Le texte souligné indique exactement le type de lecture du croyant, les zones d’attraction et de
majeure provocation ; sa manicére personnelle de s’approprier de ce qu’il lit, est le signe de la
personnalisation de la lecture. Pour cela 1’exercice de souligner doit étre utilisé avec critere, ¢’est-a-dire, il
n’aurait cela n’aurait aucun sens souligner tout ou quasi tout, ce serait le signe d’une lecture plate, qui met
tout au méme niveau. Il y a certains qui souligne simplement, d’autres utilisent le marqueur de texte, peut-
étre avec des couleurs différentes (justement pour dire les différents degrés de significativité subjective du
texte) ; il y a quelqu’un qui reproduit dans le texte un petit schéma résumé en se servant d’images, de
fléches, de symboles. Va bien tout ce qui exprime un contact réel, un dialogue commencé et destiné a
continuer, une échange qui apres continuera durant toute la journée. C’est clair que I’exercice de souligner,
pourra étre fait aussi a la fin de la journée, en reprenant en main, le texte de la méditation matinale, et mettre
en évidence une attention ou une compréhension, peut-étre nouvelle, sollicitée par les événements.

En conclusion, la Bible ou au moins le commentaire quotidien de la Parole-du-jour sur laquelle se
fait la réflexion matinale, devrait avoir les signes de la lecture ou de la lutte matinale de la rencontre et de
la non rencontre de chaque jour avec elle. Le livre de I’Ecriture devient, alors, comme la chose plus
personnelle qu’on possede et est telle dans la mesure ou on s’en est approprié et le texte est devenu,
vraiment un texte utilisé, jusqu’a étre usé a cause de l’utilisation, marqué et souligné a exprimer en
quelque sorte la pluralit¢ des sentiments du croyant et vice-versa :I’amour, la peur, la vénération, la
fascination, 1’inspiration, les lumiéres, les doutes, les interrogations du moment. Parce que la Bible n’est
pas un texte de bibliothéque, beau a étre regardé, a conserver intégre et, intact et sans contamination. A
quoi servirait-elle, de cette maniere ? C’est un texte inspiré seulement, s’il est inspirant; il est sacré
seulement s’il est incarné dans les vicissitudes humaines. C’est une page belle seulement si ¢’est un champ
de travail et de bataille ; c’est un ami fidele et quotidien seulement, si c¢’est un interlocuteur habituel et
franc.

La réflexion personnelle

C’est mieux, si le lecteur va au-dela du simple exercice de souligner et enregistre d’une manicre et de
I’autre, a c6té du texte, les sensations et réflexions que la Parole a déposées et semées dans son coeur: d’un
simple commentaire du texte a la priere modulée sur elle, de la mise garde-reproche qui sort de la Parole et
lui “crucifie le coeur” (cfr. At 2,37), au verset qui doit I’accompagner durant toute la journée (peut-étre écrit
sur une feuille exposée), de la décision prise a partir de la Parole a la “traduction” personnelle et application
créative du texte biblique, de I’intuition subjective a la phrase de I’auteur spirituel, ancien et moderne, qui en
est extrait d’'une maniere originelle le sens. Le lecteur qui ne veut pas perdre tout cela, devient un écrivain
qui note avec attention cette richesse dans son commentaire personnel, pour ne pas perdre le fruit. Une telle
annotation ferait encore partie de la Lectio, comme sa partie finale, geste priant qui conclue en demandant a
Celui qui a semé la Parole, le don de I’amener a la maturation, pour qu’elle s’accomplisse.

Peut-étre quelqu’un sourira ou la trouvera comme une chose exagérée et artificielle, mais en
réalité qu’est-ce qu’il y a de plus logique et naturel d’avoir une sorte de « journal » de la Parole-du-
jour, comme un compte-rendu quotidien de sa propre Lectio? En fait c’est une maniére de protéger le
don du Seigneur, ou de le raconter a travers cette manne, dans laquelle, jour aprés jour, le disciple s’est
reconnu. Cette Parole a rythmé sa vie et sa croissance ; formation permanente est aussi “protéger” ce
trésor et retourner a lui pour se laisser toujours plus envahi par la puissance de cette Parole.

C’est déconcertant , penser a combien de Paroles de Dieu, semée chaque jour dans nos ceeurs et
qui rencontrent des terrains arides et pierreux, épineux et de ronces (cfr. Lc 8,4-15) et restent pour cela
inaccomplies.

En écrivant de différentes maniéres la Lectio, entre autre, on 1’aide énormément, dans le sens qu’on
ne court pas le risque d’oublier (scordare= détacher du coeur) durant la journée, la parole-du-jour, de
perdre a travers le temps les inspirations et les lumicres recues durant la méditation; peut-&tre écrire la
Lectio aide la pricre du soir, particuliérement au moment de la vérification (évaluation), “souléve et libere
du poids le sens de I’inexprimable et de ’ineffable (17), qui quelque fois devient une excuse commode,
excusant qui dispense la fatigue de dire en des paroles simples, la richesse de la Parole.

Dans ce sens le fait d’écrire la Lectio devient un des exercices les plus salutaires: il crée 1’habitude de
raconter la Parole, a soi-méme surtout (et aprés aux autres, et libére de I’illusion de celui qui pense avoir
compris tout, tellement tout, a tel point de ne pouvoir ni savoir trouver des paroles pour dire ce qu’il a
compris. C’est exactement le contraire: la Parole divine se laisse traduire en paroles humaines. Celui qui ne



9

sait pas écrire, pas seulement, il ne sait pas lire, mais montre en quelque sorte, d’avoir compris peu ce qu’il a
lu. Appliqué a notre contexte, celui qui ne se contente pas de paroles humaines, simples et limitées, pour
dire le divin, fait I’illusion, peut-étre d’étre un mystique qui a vue I’indicible (et celui qui craint que la parole
humaine gaterait la beauté de ce qu’il a vu et senti), mais en réalité, s’il ne trouve pas des paroles humaines
pour communiquer 1’expérience, démontre de n’avoir jamais entré en contact avec la Parole de Dieu (18).

2.4 Lectio continuelle

Dans les premiers paragraphes, nous avons indiqué surtout le contenu de notre formation
quotidienne, dans le troisiéme et surtout les deux prochains, nous indiquerons, en particulier, la méthode
qui nous amene au méme objectif formatif.

La lectio durant la journée

La Lectio est continuelle, quand elle suit d’une maniere réguliére le méme livre de I’Ecriture, sans
interruptions ou sauts. Mais ce n’est pas le sens que nous attribuons maintenant a 1’expression: la Lectio
est continuelle quand I’approche méditative matinale a la Parole-du-jour continue durant toute la
journée. C’est-a-dire quand la Parole qui a ouvert la journée accompagne tous les moments de la
journée, jusqu’au soir, en s’accomplissant en elle en quelque sort. C’est pour cela, que la Parole a été
dite par Dieu, non pas pour une simple consolation spirituelle du lecteur pieux, mais pour s’incarner
dans I’histoire, dans la petite histoire de chacun de nous et réaliser le salut. Autrement dit, nous sommes
semblables a ce terrain pierreux duquel parle Jésus, qui a accueilli au début, avec enthousiasme la Parole
et a fait germer les semences, en les laissant séchées (cf. Lc 8, 6-13). Ce n’est pas suffisant la premicre
adhésion matinale.

La Parole fécondée par les évéenements

Cette parole, comme dit le prophéte (Is 55,10-11), ne retournera pas au Pére de la méme maniere
qu’elle est sortie de sa bouche, mais au contraire plus enrichie de ce qu’elle a opéré dans le cceur du
croyant; cela adviendra seulement si la journée du croyant et donc de sa vie, sa personne, ses affections,
ses relations, et aussi ses échecs et désillusions, tout, devient comme un ventre, comme le ventre de
Marie, qui a chaque jour fait naitre une parole toujours nouvelle de Dieu. C’est le schéma
rigoureusement biblique de la Parole fécondée par les événements. La Parole-du-jour est la semence
divine, semée par Dieu sur le terrain de nos journée : ce sera seulement la rencontre entre les deux
¢léments qui consentira a la Parole de se révéler pleinement, d’étre comprise dans toute sa richesse, de
s’accomplir d’une maniére toujours nouvelle et inédite pour le salut. Cet accomplissement ou toutes ces
phases qui ’ameénent a lui, est notre formation permanente ordinaire.

A quoi sert, en effet, une méditation soignée et conduite selon les régles classiques et modernes de la
Lectio, si elle reste confinée a un espace rigoureux? A quoi sert méditer, en passant d’une maniére ordonnée
et avec une certaine succession a travers Lectio, Meditatio, Oratio, Contemplatio, Discretio, si cela ne
continue pas apres durant la journée ? Comment, peut-on parler d’unité de vie autour de la Parole, si le
croyant ne trouve pas une manicre de continuer durant les activités quotidiennes, sa relation avec cette Parole
spécifique? Ce serait comme quelqu’un qui se nourrit abondamment (de la Parole), mais qui ne se met pas en
mouvement (=il ne fait pas circuler la Parole durant la journée). C’est-a-dire il y a en nous une abondance de
connaissance de I’Ecriture, quasi une obésité intellectuelle, mais avec peu de retombée et implication
existentielle; la Parole reste stérile dans un disciple stérile, peut-étre il ne se rappellera, méme pas, durant la
journée, de cette parole qui lui a ouverte la journée, et pire encore, il ne fera aucun effort, comme si c¢’était un
souvenir non nécessaire. Quelle expérience pourra-t-il dire d’avoir faite, un tel disciple qui oublie beaucoup,
la Parole qui est le rocher de la vie, comme une lampe sur ses pas, comme aliment qui lui donne force?

Je crois qu’une des limites de I’interprétation moderne de la Lectio est celle de reléguer la
rencontre avec la Parole a un moment de la journée, le plus dignement géré qu’il soit. En tout cas, c’est
une interprétation réductive et faible, qui fait de la Lectio n’importe quelle pratique de piété et ne
respecte pas la centralité absolue de la Parole dans la vie du disciple, non pas seulement en théorie ou
dans sa téte d’étudiant (quand cela va bien). En particulier dans la vie, ainsi dynamique et complexe de
I’apotre d’aujourd’hui, il est fondamental d’éclaircir ce point, en lequel consiste une bonne partie de ce
que nous appelons formation permanente ordinaire et qui donne le rythme a la journée.

C’est indispensable, certainement, 1’approche matinale de la Parole-du-jour, mais sans prétendre
épuiser en ce moment 13, la relation avec la Parole. Ceci est seulement une premicre approche destinée a



10

marquer la journée et a continuer d’une maniere plus intense et articulée durant la journée. De quelle
maniere ?

Avec certaines attentions méthodologiques a propos du moment spécifique de la méditation et la
suite durant la journée.

Garder la parole

Surtout, en concret, il est important que le lecteur sorte de la méditation du matin avec une Parole, un
verset, une scéne ou une image précise, quelque chose dans lequel, il sent que se concentre le don et ’appel
du Seigneur pour cette journée. En effet Bossuet dit, quand on médite et on cueille une vérité importante
pour sa propre personne ; il est important de s’arréter et de ne pas passer d’une pensée a I’autre, d une vérité
a lautre : “Maintenez une, comprimez-la, jusqu’a ce qu’elle pénétre en vous, attachez en elle votre cceur,
extrayez, pour ainsi dire, tout le jus a force de la contempler, fixez-la avec votre attention” (19). La
méditation matinale est plus un moment d’accueil que celui de la compréhension, c’est le moment ou on
laisse la Parole ou une partie d’elle entrer dans son propre cceur, pour y étre gardée et conservée durant la
journée comme un trésor, méme si cela n’a pas été compris dans tout son sens (c’est ’accueil virginal de
celui qui, comme Marie, ne fait aucune violence a la Parole, méme pas pour la comprendre ou pour la
comprendre immédiatement, cf. Lc 2,19.51).

Cette Parole ainsi gardée, assumera toujours plus un rdle actif dans la vie du croyant, et deviendra
son gardien “ se tu conserveras et garderas la Parole... de mani¢re qu’elle descende dans le profond de
ton ame et pénctre tes affections et des habitudes..., il n y a pas de doute que toi aussi tu seras gardé par
elle”, dit, en effet, Saint Bernard. C’est ici que commence la Lectio dans la journée ou durant la journée.

Demeurer dans la Parole

Cette méme Parole conservée-gardée devra concrétement durant la journée devenir la racine de
chaque geste et pensée, affection et désir, de manicre que tout dans 1’€tre et dans 1’agir de la personne
trouve en elle sa source et sa force, comme si tout était planté en elle exactement comme la branche unie
a la vigne (cfr. Jn 15), ou comme si le croyant donnait a chaque circonstance la parole a Jésus, faisant
confiance a I’évangile et en allant au-dela du bon sens ou des propres hypothéses. De cette maniére 1a,
nait la familiarit¢ profonde et passionnée avec 1’Ecriture, quand la Parole “ reste” dans le cceur et la
pensée; c’est justement ce rapport constant et vital entre la Parole-du-jour et le croyant qui donne
naissance lentement a ce processus d’incarnation de la Parole dans la vie du disciple, processus qui
rendra toujours plus compréhensible le mystere.

La formation permanente fait partie et est le fruit de ce processus et est déja en acte a ce point, en
renouvelant la pensée et en la maintenant jeune et créative, comme bien dit Origéne: “Notre pensée se
renouvelle, a travers 1’exercice de la sagesse et la méditation de la Parole de Dieu et la compréhension
spirituelle de sa loi, et quelqu’un, dans la mesure ou chaque jour, il progresse en lisant I’Ecriture, dans la
mesure ou il accroit sa connaissance, toujours et quotidiennement, il se renouvelle. Je ne sais pas, si une
personne paresseuse peut se renouveler dans sa relation avec les Ecritures divines et dans 1’exercice de la
compréhension spirituelle, a travers lequel, on peut non seulement comprendre ce qui est €crit mais aussi
I’expliquer plus clairement et le révéler avec majeure précision ” (20).

Parier sur la Parole

Le pas successif sur tel cheminement c’est la référence explicite a la Parole-du-jour, quand il y a a
prendre une décision durant la journée. Autrement dit, il s’agit de rendre la parole que Dieu, d’une certaine
maniére, a donnée au croyant, critére de discernement en général et point de référence spécifique de ses
propres choix petits ou grands qu’ils soient; et nous savons combien sont les choix et combien ils
pourraient étre les choix qui remplissent notre journée. La Parole-du-jour est comprise seulement, si et
quand chaque projet passe a travers elle, est filtré¢ et purifié dans ses composants impurs et seulement
quand cette Parole devienne 1'unique motif, I’'unique fondement, 1’'unique explication de la décision.

La nait le croyant, quand quelqu’un peut dire, comme Pierre cette fois la sur le lac: ““ j’ai fait ce choix
en m’appuyant seulement sur ta Parole, et non parce qu’une certaine logique humaine pourrait m’amener en
cette direction, mais parce qu’il me semble que tu me le demandes a travers cette Parole qui a ouverte
aujourd’hui ma journée; un certain critére humain, au contraire, me conduirait ailleurs, mais je veux parier
sur cette Parole que tu m’a donnée et justement parce que tu me I’a donnée aujourd’hui, je sais qu’elle a
quelque chose a dire a ma journée et peut donner sens et vigueur a mes choix ; je veux croire qu’elle est vraie



11

et ne trompe pas, je veux essayer de voir qu’est-ce que devient ma vie, construite seulement sur ton Verbe.
Rigoureusement parlant, celui qui n’a jamais fait ce type de pari, traite la Parole comme un livre intéressant,
comme I’est un livre qui parle de Mars et de I’hypothése de vie sur cette plancte. Autrement dit, celui qui n’a
jamais fait un pari sur la Parole n’est pas croyant, a la rigueur c’est une hypothése de croyant, plutot
¢loignée.

Accomplir la Parole

Si on a le courage de faire un pari sur la Parole, alors la Parole s’accomplit et aussi la formation
permanente s’accomplit, ¢’est-a-dire devient permanente en n’importe quel jour. La Parole s’accomplit par
sa force intrinséque, comme 1’a dit, cette fois 1a, Jésus dans la synagogue de Nazareth (cfr. Lc 4,21); mais
aussi, parce que le croyant ’accomplit, lui donne vie et I’apparence humaine, lui donne visibilité et chaleur
en sa personne, lui donne originalité et nouveauté dans I’imprévisibilité de son vécu quotidien. “La personne
devient la Parole qu’elle écoute (...).Elle 1’assimile comme lait”(21).Elle I’accomplit comme en Marie, se
sont accomplis les jours de I’accouchement et qu’elle a donné naissance a Jésus. Retournons encore un
moment a la mosaique du P. Rupnik: Marie y est représentée avec en main un pelote de laine rouge,
appuyée discretement sur le ventre, et le file déja en partie désenroulé du pelote arrive a I’autre main, la
gauche ouverte pour signifier le consentement de la Vierge. Le file rouge qui part du ventre de Marie et va
jusqu’a la main en tournant autour des doigts, indique que la décision contenue dans son « Oui » a déja
tissé la chair du Verbe. C’est le mystére de ’incarnation : Mystére grand qui peut étre renfermé dans la
mesure petite et limitée de chacune de nos journées et de nos choix.

La Parole-du-jour est comme le file rouge qui lie entre eux, tous les instants de la journée, les connecte
entre eux, en donnant unité a la vie et a la personnalité du croyant, mais aussi c’est le file rouge avec laquelle
chacun de nous tisse la chair du Verbe dans la ventre virginal de sa journée, de chacune de ses journées, avec
une vigilance jalouse et une patience tétue, avec sens de responsabilité et un cceur pensant. Sans prétendre,
chaque jour trouver, qui sait, une belle broderie, ou qui sait, cette révélation et découverte spéciales mais
simplement “en se contentant” de réaliser sa propre vie en cohérence avec la Parole ou accomplir cette
Parole dans le tissu de la vie quotidienne.

Dit en d’autres paroles: La formation devient vraiment permanente et ‘“s’accomplit” dans
quotidienneté de la vie, grace au don journalier et toujours nouveau de la Parole, qui trouve son terrain
disponible dans le disciple, dans son engagement concret, dans le sérieux comment il accueille la Parole
chaque jour, la conserve et la garde en soi comme un trésor. Il demeure en elle, en faisant d’elle, la racine
de chaque expression vitale, et le point de référence de chaque choix. C’est comme un tisser et retisser le
tissu de la vocation avec le file de la Parole. Ainsi la Parole s’accomplit dans sa vie.

La formation permanente dans sa dimension ordinaire veut dire au fond passer de la conception
ancienne de la méditation comme prieére du matin a cette logique de la Parole-du-jour qui embrasse toute
la journée. Ou autrement dit, la formation initiale est pour la formation permanente ce que la Lectio
matinale est pour La lectio continuelle (au sens que nous sommes en train de lui donner maintenant).

2.5 Lectio nocturne

Nous sommes a la fin de la journée. Le rendez-vous avec cette Parole qui a ouvert la journée et qui a
continué durant toute la journée, ne cesse pas, mais continue encore. Plus encore c’est toujours cette méme
Parole, qui a ouvert la journée et qui maintenant la ferme. C’est logique que cela soit ainsi, en théorie et en
pratique.

Contemplation gratifiante

En d’autres Paroles, la Lectio continue, continue avec la priere du soir qui est mise au terme de la
journée du disciple. Nous pourrions méme dire que c’est plus Lectio, celle du soir que celle du matin.
Pourquoi ? Parce qu’au terme de la journée le croyant a devant lui non seulement la Parole, mais la
Parole plus les événements dans lesquels la Parole s’est accomplie, donc une Parole plus claire et plus
compréhensible, plus évidente dans sa signification, plus belle a contempler et peut-étre plus
inquiétante, plus vive et vivante. C’est en effet, le moment de la contemplation. De cette cognitio
vespertine ou vision nouvelle vespertine, peut-étre nocturne, en tout cas, conclusive de la journée, ou la
lumiére s’obscurcit et le soleil disparait ; les voix se taisent et les tensions se ralentissent et une autre
lumiére quiete qui illumine les yeux et rend la pensée et le cceur capables de « lire du dedans ».



12

C’est la contemplation typique de 1’apdtre, comme contemplation pleine de gratitude pour tout ce
que le Seigneur a révélé de soi, mais aussi une contemplation excavatrice, terre a terre, et pleine
d’histoire, d’événements humains et complexes, de demandes, peut-Etre restées sans réponses, des
anxiétés qui se sont renversées dans le coeur de I’apotre: tout cela est réoffert a Dieu ou remis dans ses
grandes mains, au terme de la journée, pour que le Pére prenne soins de ses fils, en particulier de ceux
qui souffrent, soigne les blessures et console les cceurs brisés ; il intervienne 1a ou I’apdtre a constaté sa
propre incapacité ou la disproportion entre nécessité et urgence des problémes et ses cinq pains et deux
poissons. Justement c’est pourquoi tout cela est laissé ouvert a la puissance de la Parole et de la Parole-
du-jour, lieu mystérieux de la grace, pour une révélation pas encore totalement claire, dans un certain
sens, opaque, mais suffisant, pour que 1’apotre se rende compte de la semence du Régne qui est en train
de venir et les germes du salut qui sont entrain de devenir réalité.

«Bonne nuit, mon Dieu»

Et alors, on peut prier comme Siméon “maintenant, Seigneur, tu peux laisser ton serviteur s’en aller en
paix, parce que mes yeux ont vu ton Salut (Lc 2,29-30). Siméon a pri¢ ainsi au terme de sa longue vie, apres
avoir finalement “vu” le Salut; le disciple de la Parole prie ainsi au terme de la journée, de chaque journée,
parce que chaque jour vécu a la lumiere de la Parole est pour lui le jour durant lequel s’accomplit le Salut.
C’est la maturation et la maturité de la foi, favorisée par I’intelligence des Ecritures : les yeux et tous les sens
sont rendus attentifs, ceeur et pensée sont toujours plus intelligents, capables de « lire du dedans » le mystére,
la personne entiére toujours plus docibilis pour se laisser former chaque jour par la Parole-du-jour.

Et ainsi le cantique du vieux croyant qui salue la vie devient semblable a la « Bonne nuit » que le
croyant d’aujourd’hui adresse a Dieu avec un cceur plein de gratitude; de la méme manicre que la lectio
matinale est le bonjour de Dieu, ainsi la lectio vespertine ou nocturne est la bonne nuit du disciple. La
journée termine justement, traversée par la Parole qui s’est accomplie en elle. La personne est pleine de joie,
une joie sereine et détendue qui concilie le sommeil, et prépare une nouvelle journée, durant laquelle une
autre Parole s’accomplira.

Paix et distension (relaxation)

L’apdtre qui s’est fatigué durant toute la journée, ne pourrait pas la conclure diversement, il ne
pourrait pas trouver autre distension en dehors de celle qui lui est offerte par son retour a cette parole qui a
ouvert la journée et maintenant, qu’il voit comme un “étendre” sur toute la journée, en la recueillant et en
lui donnant un cceur et presque illuminé par une lumiere nouvelle. Ceci, je répéte, est détente, a part d’étre
intrinsequement formatif, parce que profondément pacifiant, harmonique, divin et humain, linéaire (et rien
n’est plus relaxant que la cohérence). L’apotre qui a vécu la fatigue de 1’annonce évangélique aux petits et
aux ultimes, aux lointains, a celui qui lui a opposé résistance, a besoin d’une distension, d’une vraie
distension, du corps et de la pensée.

Que personne ne dise, qu’il ne fait pas la priére du soir parce qu’il est fatigué, cela signifierait
qu’il n’a rien compris a propos de la nature méme de la priere du soir, et parce que ce serait
contradictoire: justement parce qu’il est fatigué, qu’il a besoin de la priére de la Lectio vespertine et de
la paix profonde et relaxante qui peut venir seulement de la Parole. (22).

11 faut &tre attentif, a ne pas chercher des formes étranges et impropres de distension a la fin de la
journée (en donnant une espéce de libre cours plus ou moins transgressif a certaines impulsions et
instincts, d’une manicre irréfléchie, ou simplement en cliquant et en navigant), forme étranges et
impropres dans le sens que, au-dela d’étre moralement pertinents, ne seraient pas en ligne avec ton
identité et vérité, et donc ne seraient pas capables de te donner ce que tu cherches et qu’elles semblent te
promettre ; elles ne pourraient jamais t’assurer la vraie distension de la pensée et du cceur, mais au
contraire seulement quelques miettes de gratification des sens, immédiatement brlilées par un contre
gotut (remords) douloureux, mais préte a se représenter toujours plus exigeante et puissante, jusqu’a te
rendre dépendant. Plus que distension, ici petit a petit naissent de nouveaux esclavages.

Une fois encore, au-dela de la vertu ou de la fidélité dans le sens moral, il y a trés peu
d’intelligence et beaucoup de folie dans la facilité et la 1égereté avec laquelle beaucoup ne se rendent
pas compte de ces pieges, finissant par vendre dignité et liberté personnelle et par perdre la paix
intérieure.

De l’autre coOté, c’est pourtant important que 1’apoOtre dépasse une autre illusion ou prétention,
premicrement entrevue, celle de la toute-puissance, qui pousse certains a prolonger- plus follement que
héroiquement- 1’activité, comme si, le salut dépendait d’eux et qu’ils devraient obligatoirement résoudre tous



13

les probléemes des gens, avec le résultat qu’avant ou apres de s’éclater ou de s’épuiser en un bref moment !
Une fois encore, le contact avec la Parole-qui-sauve, c’est I’expérience de la rédemption qui peut venir
seulement d’elle ; c’est I’acceptation sereine da sa propre limite, c’est confier tout et tous, en commengant
par les personnes qui nous sont confiées, a la puissance de la Parole, exactement comme Paul faisait avec
ceux qu’il n’aurait plus vu (cfr. At 20,32) et comme devrait faire chaque prédicateur et semeur de la Bonne
Nouvelle, qui ne prétend pas récolter, mais laisse que les autres le fassent.

Vérification devant la Parole

En méme temps, la Parole devant laquelle se conclue la journée devient aussi la vérification trés
réaliste, point de référence pour un examen de conscience ponctuelle. Et c’est logique et cohérent avec ce
que nous avons dit : la contemplation de la Parole qui s’est accomplie dans les événements de la journée,
rendra inévitablement plus clair et évident en ces moments de la journée ou certaines attitudes du disciple
n’ont pas été conformes a la Parole, en ce qui dépende de ’homme, pour la réalisation du salut.

De ’autre coté, cela fait partie de la nature de la Parole: ce n’est pas toi qui la lis et la contemples,
mais c’est elle qui te regarde, te fixe, te jette un regard tendre et pourtant sévére, t’accuse et te blesse, te
guérit et te sauve, t’appelle et te caresse, te transperce le coeur. Pour cela la Bible appartient a celui qui
la lit, parce que chaque lecteur sait que dans un rouleau du libre, il y a quelque chose écrit sur lui et pour
lui (cfr. Sal 40,8). Et c’est justement cela, peut-étre qu’il sent et découvre plus encore dans la priére du
soir.

Et ainsi, I’examen de conscience assume une importance, lui aussi a partir de la Parole-du-jour,
parce qu’il ne peut étre fait seulement que devant elle, et pour cela, il ne sera jamais répétitif et
déterminé (et puis termine par étre abandonné comme quelque chose qui n’est pas tant important), mais me
fera connaitre toujours plus de nouveaux aspects de ma pauvreté¢ et faiblesse. Ainsi la connaissance
personnelle, de mon monde intérieur, croit ensemble avec la connaissance de Dieu et de sa Parole ; et en
méme temps, se réalise un des objectifs de la formation permanente : la capacité de la lecture de la vie a la
lumiére de I’intelligence des Ecritures. Mais surtout la vie du croyant commence a avoir son rythme
fondamental.

AMEDEO CENCINI
Extrait de “LA VITA AL RITMO DELLA PAROLA.
Como lasciarsi plasmare dalla Scrittura” San Paolo 2008

NOTE

[1]  voir, en particulier, 1l respiro della vita. La grazia della formazione permanente, Cinisello Balsamo 2002, e
idem, L ‘albero della vita. Verso un modello di formazione iniziale e permanente, Cinisello Balsamo, 2005.

[2]  Elles ne sont pas trois paroles, mais une unique parole, comme 1’indiquent les traits-d unions.

[3] Jai approfondi le théme dans A. Cencini, Il respiro, 56-74.

[4]  Et Peut-étre nous pourrions ajouter le rythme saisonnier, li¢ aux saisons de la vie, et s’il existe un rythme
ordinaire, il y a aussi le rythme extraordinaire, 1ié a certaines situations critiques de la vie (crise, transfert,
changement de role, maladie d’une certaine gravité). Dans cette analyse nous nous arréterons aux quatre rythmes
classiques, que nous venons de mentionner.

[S] De I’hymne de I’heure nonne de la Liturgie des heures.

[6] A propos de la docibilitas, voir A. Cencini, Il respiro, 34-39.

[7] Substantiellement, je reprends ce que j’ai exposé dans le volume déja cité La verita della vita, 312-328, mais
avec un ajout d’une caractéristique significative.



14

8]

191

[10]

[11]
[12]

[13]

[14]
[15]

[16]
[17]

(18]

(19]

[20]

[21]

[22]

Cfr. Benoit XVI, Exhortation Apostolique Post-Synodale "Sacramentum caritatis”, Roma, 2007, 45; Jean Paul
I, Exhortation Apostolique Post-Synodale "Vita consecrata”, Rome 1996, 6; 94; 101. Voir aussi dans cette
collection, le petit volume de 1. Gargano, La lectio divina nella vita dei credenti, Cinisello Balsamo 2008.

Encore plus, en général, il semble licite se demander “ On pratique encore la priere mentale? C’est pergu comme
un élément d’une vie spirituelle sérieuse?... Il nous semble plutét que, en réalité, on se contente de la pricre
vocale, peut-étre aussi liturgique...» (G. Mucci, E passata di moda la preghiera mentale?, dans «La Civilta
Cattolica», 3761 [2007] 430).

Nouvelles vocations pour une nouvelle Europe. Document final du Congrés sur les vocations au Sacerdoce et a
la Vie Consacrée en Europe, Rome, 5-10 mai 1997, 26 a).

J. Guitton, 1/ lavoro intellettuale. Consigli a coloro che studiano e lavorano, Cinisello Balsamo 1996,89.
Cfr. L. Guccini, Volgeranno lo sguardo a colui che hanno trafitto,Capiago 2006,13-14.

A la IV Conférence de I’Eglise italienne, célébrée a Vérone, le moine Mosconi a stimulé surtout les prétres et
les consacrés a se demander, quarante ans aprés le Concile: «Ce temps- que pour la Bible est signe d’une
génération entiére, combien ont été provoqué et transformé par la Parole? Qu’est-ce que nous avons fait de la
Parole ? (F. Mosconi, Meditazione, in «Avvenire», 18.X.2006, 10).

A sujet du sens du passage de I’expérience a la sagesse cfr. A. Cencini, La verita, 401-4009.
J. Guitton, 11 lavoro, 98.

Antonin-Dalmace Sertillanges, La vita intellettuale, Rome 1998, 182.
J. Guitton, I/ lavoro, 98.

«Jean a commencé le prologue de son Evangile avec les paroles: “ Au commencement était le Logos. Logos
signifie en méme raison et Parole, une raison qui est créatrice et capable de se communiquer (Benedetto X VI, Fede,
ragione e universita. Ricordi e riflessioni, in «L’Osservatore Romanoy, 14.1X.2006, 6), si donc Logos signifie
capacité communicative, celui qui en fait I’expérience doit savoir “communiquer” avec les paroles, le contact avec
une telle Parole.

J. Bossuet, Méditations sur [’Evangile, citato da G. Ravasi, Meditare e masticare, in «Avvenire», 17.V.1997, 1.

Origene, Commento alla Lettera ai Romani, a cura di F. Cocchini, Volume II, Genova 1986, 95 (In epistulam ad
Romanos IX, 1 commento a Rm 12, 1-2).

F. Mosconi, Meditazione, 10.

La tradition orale de mon Institut (les Canossiens) dit que nos premiers péres, fréres simples, se consumaient les
jours dans le travail humble de 1’oratoire juvénile quotidien, et ils arrivaient trés fatigués a la fin de leur journée,
mais ils ne pouvaient renoncer au rendez-vous vespertine-nocturne avec le Seigneur. Pour ne pas risquer de
s’endormir, ils recouraient alors a ce stratagéme singulier: ils se baignaient la nuque avec un tissu d’eau froide. Je
crois que la priére qui sortait de ces cceurs 1a, si ce n’était pas particuliérement élevée sur la plan mystique,
certainement ¢’était une priére qui est agrée par Dieu, typique priére de la fin de la journée de I’apétre qui a dépensé
toutes les énergies pour annoncer le Seigneur, et qui maintenant, sent 1’exigence de conclure, la journée 1a ou il
I’avait commencé, de raconter a son Seigneur le trame du jour passé, de remettre tout a son ceeur, pour trouver paix
dans ses bras.



