http://combonianum.orq/ FP Frangais 1/2016

LOGIQUES DU PARDON

Alain Paulay

Il n’y a de pardon que sur un fond d’impardonnable. C’est la position que prend Derrida dans
un article publié dans Le Monde des débats : « Le siecle et le pardon ». Pourquoi ce paradoxe ?
Parce que, si le pardon s’appliquait a ce qui est pardonnable, on risquerait alors de le confondre
avec des thémes voisins I’excuse, le regret, I’amnistie, la prescription... Ce qui reléve plus du droit :
le pardon est dans son fond hétérogéne a la justice. Sans vouloir m’étendre sur ce point, je dirai que
la justice est un fait de société qui s’applique a une faute commise en violation d’une régle morale
et qui est sanctionnée par une peine prévue par la loi (violence légale). Le pardon releve plus de
I’intersubjectif entre un offensé et un offenseur, du prive, du renoncement a la violence au profit du
don. Cette opposition doit étre nuancée car, si j’oppose ainsi I’individuel au collectif, je risque
d’exclure une notion comme celle de « crime contre 1’humanité » ou le surgissement dans le social
de la pratique d’une repentance au nom d’une collectivité comme a pu le faire le pape au nom des
chrétiens vis-a-vis des juifs. Nous y reviendrons. Contradictions, nuances, nous le verrons, sont
inévitables dés que 1’on déploie la problématique du pardon et la premiere de toutes est celle que
nous allons tenir tout au long de cet exposé, justifier le pardon alors qu’il est injustifiable.

Je limiterai ma réflexion a ce que j’appellerai le pardon profane, qui est a notre portée car
conditionnel, que je distinguerai du pardon pur qui, lui, est absolu, sans condition, gratuit. Ce
pardon pur, c’est la miséricorde divine qui, comme nous l’apprend I’Eglise catholique, est
imméritée, une grace qui nous est faite. Il ne s’agit pas d’opposer ce pardon pur a ce que j’appelle le
pardon profane, mais d’articuler I’un a ’autre. En effet, pour étre en vérité, le pardon nécessiterait
1):

- qu’il ne soit pas un simple oubli;

- qu’il ne se limite pas a une excuse ;

- qu’il ne provoque pas I’humiliation de ’autre et la bonne conscience de soi ;

- qu’il ne provoque pas une sorte de rupture des relations avec I’autre :

« Je te pardonne mais dorénavant, je ne veux plus te voir ».

Ces reperes nous permettent ainsi de mesurer quand nous pardonnons a quelle distance nous
sommes d’un vrai pardon et donc de progresser, de tendre vers lui. Le pardon est pour I’homme un
processus qui débouche sur un acte : il demande un temps pour voir et un temps pour comprendre,
qui peuvent étre longs. Il y a aussi, parfois, un temps conclusif qui peut avoir la fulgurance d’un
¢éclair. Mais ce dernier temps ne doit pas nous tromper, il ne peut survenir que parce qu’il a été
préparé.

Pouvons-nous pardonner comme Dieu nous pardonne ? La priére dit : « Pardonne-nous nos
offenses comme nous pardonnons a ceux qui nous ont offensés ». Je prendrai plutét le probléeme a
I’envers : j’espére, je crois que Dieu me pardonne bien au-dela de ce que je peux pardonner. Je ne
pense pas non plus, parce qu’il est inconditionnel, que le pardon divin est subordonné au mien.

Autant le pardon pur est sans condition, autant le pardon profane est conditionnel. Mais
quelles sont ces conditions ? Je tenterai d’en énoncer quelques-unes en insistant sur le fait que ces
conditions sont & élaborer, bien que de fagons différentes, par les deux parties : dans le processus du
pardon, offensé et offenseur ont un travail a faire, I’un pour recevoir le pardon, 1’autre pour le
donner. Le pardon intervient dans une relation et nul ne peut progresser seul dans ce chemin, il
suppose une altérité, quand bien méme ’autre de I’offense vient a manquer. C’est particuliérement
vrai pour le premier point.


http://combonianum.org/

2 FP.fr 1/2016

Sans la formulation du reproche, aucun pardon ne peut étre élaboré

Qualifier une faute pour la victime n’est pas chose aisée. Ainsi, dans I’inceste, identifier le
principal agresseur n’est pas évident car il peut ne pas €tre celui qui a commis ’acte. Je pense a
cette famille ou une des filles a été incestuée par le grand-pere maternel : le travail
psychothérapique a mis en évidence que, pour cette femme, le traumatisme venait bien plus de la
carence de protection maternelle que des attouchements pratiqués par le grand-pére. Pour cet
homme ayant subi enfant une maltraitance physique par son peére, il a fallu bien du temps pour qu’il
identifie sa souffrance et comprenne que les chatiments corporels qu’il subissait n’étaient pas
normaux, simple application d’une méthode éducative, mais bien un acte violent, fruit lui- méme
d’une problématique transgénérationnelle. Combien de temps a-t-il fallu & Jacob et a nous, lecteur
de la Bible, pour prendre conscience de la souffrance subie? Lytta Basset, dans son livre Sainte
colére (Paris, Bayard, 2006), reprend 1’enquéte et dévoile comment Isaac a gardé des séquelles de
ce sacrifice qui, pour interdit qu’il soit devenu (voir Marie Balmarie), I’a quand méme traumatisé.
C’est dans la terreur et le tremblement qu’Isaac transmet a son fils la peur qui, pour I’un comme
pour I’autre, en font par moments des hommes soumis. C’est dans le processus qui méne a franchir
le Jabboq, le fleuve qui le sépare de son frére, que Jacob dépasse sa peur et celle de son pere pour
voir en Dieu, non plus « la terreur de son pere » mais le Dieu de toutes les sollicitudes et des
promesses tenues a Abraham, Isaac et lui- méme.

Coté offenseur, la démarche est centrée par I’absence de culpabilité : elle est déniée, masquée,
sous-estimée. La difficulté est que le travail de vérité va conduire a démasquer la souffrance. Aussi,
souvent, le violeur se présente avec des alibis il aimait la victime, il ne savait pas son age, ignorait
qu’il lui faisait du mal, ne faisait qu’obéir (je pense ici a la torture). Il s’agit donc d’amener le sujet
a renoncer a ses excuses, a ses alibis, que le crime est un crime, ¢’est-a-dire accompli librement,
qu’il n’est pas la conséquence nécessaire de la nature des choses. Mais avant d’en arriver 13, il aura
fallu les écouter, ces alibis et ces excuses, pour qu’ils tombent d’eux- mémes.

Une relation profonde entre pardonnant et pardonné

Deuxieme condition pour qu’un pardon soit recevable et donné, il faut une relation
personnelle et profonde entre le pardonnant et le pardonné grace a laquelle ils se communiquent
I’un a I’autre 1’étendue du désastre et I’ampleur de la souffrance.

On le voit bien dans le pardon filial : le pardon qu’un enfant peut accorder a ses parents pour
une maltraitance, par exemple. Je pense a cette femme qui croule sous une culpabilité envers son
pere alors qu’elle a fait pour lui ce qu’il aurait di faire pour elle. Il s’agit ici de remettre les choses a
leur place, de restaurer du lien. Sur le plan collectif, nous donnerons deux exemples.

En Afrique du Sud, pour tenter de sortir des séquelles occasionnées par 1’apartheid, le
gouvernement a créé une commission chargée d’entendre les différentes parties du conflit pour
arriver a une amnistie. A I’audience, alors qu’on demandait a une victime, survivante d’un massacre
ou elle avait perdu son mari, d’accorder son pardon, celle-ci répondit que, quand bien méme elle le
voudrait, il ne lui appartenait pas de pardonner, seul son mari aurait été en droit de le faire et se
substituer a lui serait lui voler la seule chose qui lui restait !

Autre exemple, en Irak cette fois-ci. Lors des derniéres élections qu’il plt organiser, Saddam
Hussein a obtenu cent pour cent des voix. Pour remercier le peuple de I’avoir élu a une aussi forte
majorité, il décida une amnistie générale. Deux fréres qui avaient violenté et tué une religieuse du
couvent proche de leur village bénéficierent de la mesure. Le village leur fit la féte au vu de tout le
couvent. Toutefois, en Irak, pour qu’une mesure de grace soit effective, il fallait le consentement de
la victime ou de ses représentants. La famille dut donc implorer le pardon de la supérieure du
couvent qui le refusa. Les deux fréres furent exécutés (3).

La encore, on aboutit & un paradoxe : d’un co6té, on voit bien que le seul bien qui reste a la
victime c’est de pouvoir donner ou refuser son pardon ; de 1’autre, la victime, parce qu’elle a
souffert et qu’elle continue de souffrir des conséquences du traumatisme, parait étre celle qui est le



Alain Paulay, Logiques du Pardon 3

moins apte a pouvoir dépasser son tourment, donner son pardon a celui qui, ayant avoué, se repent
et demande pardon. On serait alors tenté de déléguer ce pouvoir a une instance tierce, plus neutre :
juge, prétre, représentant de la victime...

Et qu’en est-il de se pardonner a soi-méme ? Impossible diront les uns, on ne peut avoir a soi-
méme ce rapport d’altérité qui permet de se voir comme un autre. Incontournable diront les autres
car, pour demander pardon, ne faut-il pas espérer un tant soit peu étre pardonnable ? Nous le
verrons, pour sortir de ces contradictions, il faut sortir de ces situations, se situer sur un autre plan.

Je ne peux pardonner que si on me le demande

Cela parait incontestable, proche de la nécessité de la formulation du reproche. Le travail de la
Vérité devrait aboutir au repentir et a la demande: «Pardon, je ne recommencerai plus ».
Formulation un peu naive, que nous avons tous, enfants, prononcée, mais qui dit bien le minimum
exigible. Pourtant, il arrive que cela ne se produise pas, que I’offenseur refuse ou bien encore ne
pense pas a demander pardon. Le pire, ¢’est que, méme en tant qu’offensé, je peux étre en attente de
cette demande et que, si I’offenseur ne me demande pas pardon, il me prive de la paix a laquelle
j’aspire et que je n’aurai pas si ’autre persiste dans son mutisme. De nombreux procés en
témoignent, la victime, la famille, les proches, le public attendent de I’accusé qu’il se repente.
Alors, en I’absence de cette demande, 1’offensé peut-il malgré tout pardonner ? Cela revient a se
demander, alors que nous 1’avons vu le pardon n’a pas a étre justifié¢, pourquoi demander ou donner
son pardon ou mieux encore, comment?

Examinons cette réponse possible et classique, 1’ignorance : je pardonne parce qu’il ne savait
pas ce qu’il faisait.

Certes, nous I’avons vu avec le travail de formulation du reproche ou du tort, il arrive souvent
que I’offenseur n’ait pas une conscience claire de son acte (comme I’offensé de ce qu’il a subi) et
qu’un travail de vérité soit nécessaire pour qu’il puisse discerner en lui les forces qui I’ont conduit a
la faute. C’est qu’il n’est pas donné a tous de pouvoir affronter la violence qui dit le vrai pour éviter
le meurtre 4).

Toutefois, la problématique du pardon, les notions de remords, de repentir, de faute et de
sanction, n’ont de sens que dans une vision éthique du monde fondée sur la liberté¢ et la
responsabilité. C’est faire un mauvais cadeau a ’homme que de plaider I’irresponsabilité. Mieux
vaut accepter I’idée que tout en aimant le bien, I’homme fasse le mal, qu’il est libre devant le mal.
Ainsi de ce témoignage d’un militaire pendant la guerre d’Algérie qui, ayant commencé a torturer
sous la menace d’étre fusillé lui-méme, a continué de le faire au-dela de ce qui lui était demandé...
Par plaisir ? Je dirais plutdt, mais cela entrainerait un trop grand développement, par jouissance,
c¢’est-a-dire au-dela du principe de plaisir en soumission a la pulsion de mort freudienne.

C’est cette méme pulsion de mort que je vois a I’oeuvre dans 1’expérience de Milgram réitérée
sous une forme moderne par 1’émission de télévision Zone extréme. Rappelons-en les modalités : un
volontaire, profane, doit infliger des décharges électriques a un cobaye chaque fois qu’il commet
des erreurs a un questionnaire. Le cobaye est en fait un acteur qui simule la douleur et les
décharges, fictives (ce qu’ignorent le volontaire et le public). La caution est a la fois scientifique, le
prétexte est une expérience de psychologie, et médiatique pour le public qui croit, lui, a un jeu
télévise. Le tout est animé par une présentatrice de télévision. On constate alors que les volontaires,
jusqu’a 80 % des cas, infligent la décharge jusqu’au point ou le cobaye défaille (fictivement). Les
réalisateurs expliquent cette expérience par I’emprise de 1’autorité (scientifique, médiatique) sur
I’individu. J’y vois surtout la fascination exercée par la pulsion de mort qui est ici mise a nu car non
masquée par les inhibitions naturelles (la morale), elles- mémes recouvertes par 1’alibi scientifique.
A preuve, aussi, le rire, voire le fou rire qui s’empare & un moment du volontaire lorsqu’il dépasse
le seuil de la douleur chez le cobaye : les réalisateurs 1’expliquent par une décharge émotionnelle...
Je précise, une jouissance, qui pour étre ignorée, n’en est pas moins 1a !

Alors quelle issue pour I’offensé et 1’offenseur confrontés on le voit a I'impardonnable ?



4 FP.fr 1/2016

Il'y a la réponse classique : l1a ou le mal abonde, la grace surabonde. C’est le témoignage de
cette pricre d’une victime des camps de concentration qui loue Dieu pour avoir permis tant
d’actions héroiques, de compassion et de grandeur d’ame parmi les victimes alors que les bourreaux
faisaient leur office.

Il y a une autre réponse, non contradictoire, une autre interprétation possible. Si certains
déportés ont pu déclarer leur pardon, ce n’est pas par amour ou compréhension de leurs bourreaux
mais parce qu’ils avaient un autre fondement spirituel qui leur permettait de dépasser le mal pour le
bien. Je pense a ce pianiste argentin qui a pu non seulement résister psychiquement a la torture mais
pardonner car il a été soutenu dans sa foi en I’homme par le soutien de la communauté
internationale et aussi par la musique, par la certitude qu’au-dessus de sa souffrance la beauté
existait depuis toujours et a jamais. Ici, les mots nous manquent et il faut entendre derriére la
beauté, plus que la beauté : ce qui venant d’ailleurs nous permet de prendre appui dans la détresse.
Toutefois, dans les témoignages que j’ai pu lire ou recueillir, la beauté est souvent citée. Ainsi de
Etty Hillesum qui peut voir la beaut¢ d’un arc en ciel se refléter dans la boue d’un camp de
concentration !

Position de I'analyste

A ce point de 1’exposé, vous avez dii vous rendre compte que j’introduisais progressivement
I’espace analytique dans le processus du pardon. Alors, en quoi le pardon peut-il avoir un rapport
avec le processus analytique ?

Tout d’abord, pour vous faire sentir a quel point le pardon est présent dans le discours des
analysants, j’ai relevé que, parmi les cures que je meéne actuellement, la plupart sont concernées par
cette problématique, le plus souvent a double titre, comme offensé et comme offenseur. Le pardon
filial concerne évidemment la plupart d’entre nous. Parmi les raisons en présence, j’ai noté : les
carences affectives et éducatives ; 1’abus d’autorité ou son absence ; ’abandon ; les abus sexuels,
’inceste, une trop grande proximité, ou un éloignement trop grand ; les maltraitances physiques et
morales.

Ce qu’il faut noter, c’est que la plainte va le plus souvent dans un seul sens, de 1’enfant vers le
parent, c¢’est-a-dire qu’un méme sujet peut se reconnaitre offenseur pour ses enfants et offensé par
ses propres parents, mais plus difficilement offensé par ses enfants (ingratitude) ou offenseur pour
ses parents (culpabilité).

Un autre théme récurrent dans les thérapies est le traumatisme, qu’il soit naturel (maladie) ou
accidentel (accident de voiture). Sont au premier plan 1’identification du responsable pour les
victimes, la recherche d’alibi pour les agresseurs.

Enfin, il y a les reproches « excusables », c’est- a-dire qu’ils sont de véritables traumatismes
mais qu’a I’inverse de ce que nous disions plus haut, ce traumatisme, bien que donnant lieu a une
plainte, est la conséquence de la nature des choses. Je veux parler : de la naissance d’un frére ou
d’une sceur ; de divorce, mésentente conjugale, adultére ; des divergences de priorité entre parents
et enfants.

Pour illustrer ce dernier point, je prendrai I’histoire du chat. Cet enfant a eu de bonne heure un
jeune chat qui était son compagnon de jeu, son confident, celui aupres de qui il pouvait en cas de
besoin trouver refuge et affection. Or, il arriva que les parents durent déménager, passer d’une
maison individuelle a la campagne a un appartement en ville. Les parents, sdrs de la justesse de leur
raisonnement, estimérent que cette béte souffrirait de ces nouvelles conditions : elle était trop
habituée a sa liberté et serait bien mieux chez la grand-mere qui avait une maison. lls furent
insensibles aux supplications de leur fils, ils tinrent bon. Le lendemain du jour ou le chat fut placé
chez la grand-meére, il se fit écraser. Adulte, le souvenir de cette histoire brile encore cet homme.

Comment 1’analyste traite-t-il ces histoires, avec quels outils les aborde-t-il ?

C’est a partir du transfert, en permettant a son analysant d’exprimer avec des mots nouveaux
ce qu’il a vécu, de rejouer avec lui les roles de I’offensé et de I’offenseur que I’analyste travaille.



Alain Paulay, Logiques du Pardon 5

Par I’analyse du transfert se déploie le processus du pardon dans les deux sens: a donner, a
recevoir. Toutefois, il ne s’agit pas pour I’analyste d’étre celui qui va donner ou demander pardon,
mais par son travail d’amener le sujet a prendre sa place, celle qu’en vérité il occupe dans son
histoire. Enfin, il ne faut pas croire que ce travail se fait par une analyse raisonnée des positions
subjectives que nous avons énoncées : formulation du reproche, aveux, contrition... C’est en fait la
régle fondamentale de 1’analyse qui permet a ce travail de se faire. Rappelons la régle du coté de
I’analysant, dire tout ce qui lui vient a I’esprit au moment de sa séance (ce qui ne revient pas a tout
dire). Du co6té de I’analyste, prendre en compte la totalit¢ du discours de 1’analysant, sans rejeter ou
privilégier quoi que ce soit, avoir une attitude égale devant son discours (c’est une formulation
différente et plus précise de la fameuse neutralité bienveillante). C’est-a-dire que 1’analyste ne juge
pas, il écoute, il suit et facilite le déroulement des méandres de la pensée. C’est cette absence de
jugement qui est thérapeutique, qui permet au sujet de déployer son discours en Vérité,
d’abandonner les alibis ou la vengeance et, pour ce qui est du pardon, d’occuper la place qui lui
revient. Grace a cette position, 1’analyste n’est pas celui qui donne ou refuse le pardon, ni celui qui
le demande, mais un de ceux par qui le pardon peut arriver.

Alain Paulay,
Revue La vie Spirituelle, Janvier 2011, pp. 69-79
Notes
(1) Jecite ici Jacques Ellul dans son article intitulé « Car tout est grace » dans la revue Autrement, numéro
sur Le Pardon, 1992.
(2)  Jereprends ici ’argumentation d’Armand Abécassis, toujours dans le recueil Le Pardon.
(3) Information donnée a France Info en février 2010.
(4)  Allusion au titre d’un chapitre du livre de Lytta Basset, Sainte colére, ou I’auteur analyse 1’acte de
Cain.



