https://combonianum.org

FP italiano 10/2016

Globalizzazione, cristianesimo e missione:
un nuovo modo di essere chiesa
Peter C. Phan

Il dialogo e inteso qui non come un’attivita tra le altre della vita ecclesiale, ma come la
modalita con cui tutto viene realizzato dalla e nella Chiesa. E attraverso questo triplice dialogo - con
il popolo, specialmente con i poveri, con le loro culture, e con le loro religioni - che il cristianesimo
mondiale porta avanti la sua missione evangelizzatrice...

Le sfide al cristianesimo mondiale

(...) Le sfide della globalizzazione al cristianesimo sono esacerbate dall’emergere del
cristianesimo mondiale, con il Sud globale che sostituisce I’Europa e il Nordamerica come centro di
gravita demografico del cristianesimo. E superfluo dire che, diversamente dal Nord globale, il Sud
globale sara caratterizzato, almeno in un futuro prevedibile, da poverta economica, diversita culturale
e pluralismo religioso. A seguire, delineero alcuni dei temi ecclesiologici che la Chiesa cattolica si
trova di fronte nel contesto della societa globale e del cristianesimo mondiale.

1. Centro e periferia ecclesiastici

Uno degli aspetti piu validi dell’analisi di Immanuel Wallerstein sulla globalizzazione é la
distinzione tra centro, periferia e semiperiferia, con la riflessione sul modo in cui queste tre aree
interagiscono fra loro, con la prima che controlla e sfrutta la seconda e la terza, e la terza che controlla
e sfrutta la seconda. Parallelamente, nel cristianesimo mondiale vi sono, se non tre, almeno due aree
ecclesiastiche, cioe centro e periferia, con la prima che controlla, anche se non sfrutta
necessariamente, la seconda.

E centro ecclesiastico comprende prima di tutto il papato e la Curia romana. Che il papa eserciti
la giurisdizione e quindi il controllo sulla Chiesa intera in virtu del suo primato e indiscutibile. Ma e
pure fuori discussione che anche la Curia romana, con le sue humerose congregazioni e consigli,
controlli, spesso attribuendosi I’autorita papale, la vita di tutta la Chiesa, specialmente delle Chiese
del Sud globale, alcune delle quali ricevono ancora un sostegno finanziario da Roma. Si puo
concordare con Francio Hadisumarta, vescovo di Manokwari-Sorong, Indonesia, quando, al Sinodo
per I’Asia, ha lamentato che “i vescovi non sono segretari di filiale che aspettano istruzioni dal
quartier generale”. Vi sono racconti su semplici segretari delle congregazioni romane, per non parlare
dei cardinali prefetti, che trattano i vescovi del Sud globale, nelle loro visite ad limina, con sussiego e
con un tono di infallibilita. Alcuni di questi vescovi, arrivando da Paesi molto poveri ed essendo privi
di titoli teologici e di conoscenza delle lingue europee, rimangono impressionati dallo splendore del
Vaticano e dai suoi protocolli e possono essere facilmente intimiditi dall’aura di sacro potere.

Il centro ecclesiastico va oltre il centro romano includendo le Chiese del Nord globale,
individualmente o come gruppo. Anche se queste Chiese non hanno una giurisdizione canonica sulle
Chiese del Sud globale, esercitano, tramite la loro ricchezza e la loro leadership politica, un’influenza
sulle Chiese del cosiddetto Terzo mondo piuttosto sproporzionata rispetto alla loro dimensione. Per
esempio, il vescovo di una diocesi europea di poche migliaia di anime, magari priva di una fervente
vita cristiana, puo esercitare, grazie ai suoi contatti con la Curia romana o all’antichita della propria
sede, un’influenza molto maggiore sulla Chiesa nel suo insieme rispetto ad un vescovo brasiliano o
vietnamita con una diocesi di diverse centinaia di migliaia di cattolici praticanti. Ancora, a causa della
ricchezza della sua diocesi e dei contributi finanziati versati al Vaticano, un vescovo statunitense puo
avere molto piu peso nella Curia romana di un vescovo di una diocesi povera e molto piu vasta in


https://combonianum.org/

Africa o in America Latina. C’e qualche verita nel detto che, quando la Chiesa cattolica statunitense
starnutisce, le altre Chiese si prendono il raffreddore.

La riflessione di Wallerstein sugli interessi economici nella globalizzazione nascosti sotto
diverse forme di discriminazione sociale, come il razzismo, I’etnocentrismo e il sessismo, e
illuminante anche nel contesto delle relazioni tra centro e periferie ecclesiastiche. Recentemente;
diversi teologi cattolici hanno tentato di collocare il razzismo nelle Chiese e nelle reologie occidentali
sotto la categoria del privilegio bianco”. Kenan Osborne, nel suo libro sugli ordini e il ministero, tratta
lungamente e con grande schiettezza della discriminazione razziale, di genere e di cultura nella Chiesa
cattolica. Se queste prassi discriminatorie siano presenti 0 meno in un caso particolare, non puo essere
determinato a priori, ma é di vitale importanza che i leader del centro ecclesiastico siano pienamente
consapevoli di tali prassi e della possibilita di essere essi stessi percepiti come soggetti discriminatori
da chi vive nella periferia ecclesiastica.

Nella relazione tra centro e periferia ecclesiastica, il tema del potere e del suo esercizio non pud
essere ignorato semplicemente per il fatto che la Chiesa non & un organizzazione politica. Non
bisogna essere un seguace di Foucault per notare la presenza pervasiva del potere nella Chiesa.
Inoltre, il potere, anche se sacro, o forse specialmente quando € sacro, pud corrompere, e il potere
sacro assoluto corrompe in modo assoluto, molto di pit del potere secolare, dal momento che puo
invocare la benedizione divina per le proprie politiche e azioni, e la Chiesa non rende un buon
servizio a se stessa quando pretende che le cose stiano in modo diverso. Nella Chiesa mondiale, il
tema della condivisione del potere tra centro e periferia non pud essere risolto semplicemente
internazionalizzando la Curia romana e nominando ecclesiastici del Terzo Mondo a posizioni di
autorita, dal momento che solo quanti passano I’esame della purezza ideologica vengono nominati, e
avviene ancora piu spesso che essi rendano ad essere piu romani di Roma.

La questione, allora, per il cristianesimo mondiale, € come far sentire i problemi e le voci delle
Chiese del Sud globale al centro ecclesiastico e come renderli determinanti nel processo decisionale
su questioni che riguardano la Chiesa universale. Le Chiese d’Africa, Asia e America Latina non
hanno avuto presenza e voce forte ed efficace al Concilio Vaticano I1, che, nonostante sia stato spesso
considerato I’atto di nascita della Chiesa mondiale, e stato essenzialmente un concilio europeo. Né
sono state prese sul serio da Roma nell’epoca postconciliare. In uno studio dettagliato della prassi del
dialogo nella Chiesa cattolica a livello parrocchiale, diocesano, nazionale e internazionale negli ultimi
40 anni, Bradford Hinze conclude con una lunga lista di proteste riguardo alle persone escluse, all’abuso
di potere, alla perdita di leadership in cio che ho chiamato "il centro ecclesiastico™. Sulla Curia romana,
per esempio, scrive: "La curia teme che l’autorita gerarchica del magistero papale e curiale venga
minacciata dalla collegialita dei vescovi nel processo decisionale, e che, analogamente, I’autorita dei
vescovi locali venga messa a repentaglio da pratiche piu ampie di dialogo nella Chiesa locale".

Fortunatamente, la relazione tra il centro e la periferia ecclesiastica non e sempre stata una
relazione di sottomissione della seconda nei confronti del primo, cosi come, nella globalizzazione, le
nazioni piu deboli della periferia a volte possono alzarsi in piedi davanti alle superpotenze del centro...

Questo atteggiamento caratterizzato da un giudizio indipendente e critico € stato testimoniato al
Sinodo per I’Asia (19 aprile - 13 maggio 1998) da numerose Conferenze episcopali asiatiche, nelle loro
reazioni al documento preparatorio (Lineamenta) predisposto dalla Segreteria generale e nelle loro
relazioni individuali durante il Sinodo. Per esempio, i vescovi giapponesi presentarono obiezioni alla
decisione della Segreteria generale di usare le lingue europee come "lingue ufficiali" al Sinodo. Essi
rifiutarono la metodologia imposta da Roma, affermando che "usare la metodologia dell’Occidente per
I’Assemblea speciale per I’Asia” non sarebbe stata "la scelta giusta". Inoltre, essi chiesero che "la
decisione sulla direzione globale del Sinodo” non fosse "presa dalla Segreteria romana ma lasciata ai
vescovi asiatici”. Teologicamente, essi criticarono gli approcci limitati della cristologia, dell’eccle-
siologia e della missiologia dei Lineamenta. Con parole che ricordavano la distinzione tra centro e
periferia, 1 vescovi giapponesi espressero la sensazione che "la gestione del Sinodo™ fosse "un’occasione
per I’ufficio centrale per valutare la performance delle filiali". Insomma, i vescovi asiatici volevano un
sinodo asiatico, anche se tenuto a Roma, e non un sinodo romano anche se si fosse svolto in Asia.



2. Universale (globale) vs. particolare (locale)

Intimamente connessa alla sfida del centro e della periferia € quella che Roland Roberson
chiama "glocalizzazione”, o universalizzazione del particolarismo e particolarizzazione
dell’universalismo. In termini teologici, si tratta della relazione tra Chiesa universale e Chiesa locale,
all’interno della communio ecclesiarum, caratterizzata dalla collegialita a tutti i livelli della vita
ecclesiale.

Per comprendere correttamente la relazione tra universale e locale nella globalizzazione, e
importante notare che la cultura universale o globale che deve essere particolarizzata o localizzata non
e la cultura del centro, anche se ovviamente il centro cerca di imporre alla periferia la propria cultura
come cultura universale e ha a sua disposizione tutti i mezzi necessari per arrivare all’egemonia e
all’imperialismo culturale. Al contrario, si tratta di una cultura in continua creazione, derivante dal
processo della globalizzazione. Ogni Stato-nazione, compresi quelli del centro, deve creare la propria
cultura da questa cultura globale. Come Roberson ha notato, in questo processo di creazione esistono
due possibilita: ogni Stato-nazione pud considerare la propria cultura superiore a tutte le altre e quindi
da difendere a tutti i costi contro I’effetto relativizzante dell’universalizzazione (per esempio il
fondamentalismo, negli Stati Uniti e altrove) o puo aprirsi alle altre culture cercando di costruire una
cultura flessibile e non settaria tramite il processo della particolarizzazione. Analogamente, la Chiesa
universale non va identificata con le Chiese del centro ecclesiastico, in particolare con la Chiesa di
Roma. Le Chiese del centro, tra cui Roma, sono anch’esse Chiese particolari o locali anche se
tendono a presentarsi come Chiesa universale, normativa per le altre Chiese. Anche se
nell’ecclesiologia cattolica il primato papale dev’essere riconosciuto, la communio ecclesiarum non
deve essere intesa come comunione tra Roma da un lato e le altre Chiese che devono essere unite e
soggette ad essa dall’altro. In altre parole, la comunione delle Chiese non € un movimento a senso
unico, cioé che va dalle altre Chiese, specialmente quelle del terzo mondo, a quella di Roma come
loro centro. Al contrario, deve essere un movimento bidirezionale e reciproco, cioé che scorre
egualmente, in tutte le direzioni, tra tutte le Chiese. La Chiesa di Roma deve essere in comunione con
tutte le altre Chiese non meno di quanto queste debbano essere in comunione con Roma. Insieme,
esse formano la Chiesa universale, la cui forma e la cui struttura emergono continuamente, proprio
come la cultura globale, di cui parla Roberson, € perennemente in fieri grazie al processo di
globalizzazione.

In tale contesto, la sfida per le Chiese tanto del centro quanto delta periferia consiste nel come
particolarizzare la realta cristiana universale che sta emergendo nel cristianesimo mondiale e come
universalizzare le tradizioni particolari della singola Chiesa. Questo compito € spesso indicato come
inculturazione o ancora meglio come interculturazione. E importante sottolineare qui che
I’inculturazione € un compito che spetta tanto alle Chiese del centro quanto a quelle della periferia,
alla Chiesa di Roma come a quella di Ho Chi Minh City. Purtroppo, spesso I’inculturazione nel
cristianesimo mondiale e fraintesa e intesa come un compito che spetta solo alle Chiese della
periferia, specialmente quando descriviamo - con entusiasmo e ammirazione - il modo in cui le Chiese
dell’Asia, dell’Africa e dell’America Latina sono attualmente impegnate ad inculturare la fede
cristiana tramite le proprie filosofie, teologie, liturgie, arti ecc. locali, ossia esotiche. Si veicola la falsa
impressione che in qualche modo le Chiese del centro, in particolare la Chiesa di Roma, siano
dispensate da questo compito, o peggio, che i loro cristianesimi inculturati costituiscano la norma e il
modello per il processo di inculturazione nel resto del mondo.

Roberson prende il cattolicesimo romano come primo esempio di un processo di
universalizzazione del particolarismo e di particolarizzazione dell’universalismo non settario e aperto
al mondo. Mentre cio puo essere detto a ragione della Chiesa cattolica nel suo insieme, dato il suo
profondo apprezzamento per la fede e la ragione, per la religione e la cultura, non e necessariamente
vero che si tratti di qualcosa che avviene in tutti i periodi della storia della Chiesa cattolica, tanto
meno negli ultimi decenni. La tentazione del fondamentalismo € sempre troppo reale, tanto per le
Chiese del centro quanto per quelle della periferia, specialmente quando I’inculturazione minaccia la
loro sicurezza e il loro potere.



Un rimedio contro le lusinghe del fondamentalismo viene dalla volonta di tutte le Chiese del
cristianesimo mondiale di imparare I’una dall’altra come affrontare te differenze, la diversita e il
pluralismo. In questo sforzo, I’ideale tipicamente asiatico di armonia puo servire come utile
ispirazione. Nel 1995, la Commissione teologica consultiva della FABC (ora conosciuta come Ufficio
delle questioni teologiche) ha prodotto un lungo documento intitolato "Prospettive cristiane asiatiche
sull’armonia”. Il documento comincia con un’analisi delle forze che minacciano I’armonia in Asia:
sfruttamento economico, forme di governo oppressive, pluralismo religioso, imperialismo culturale,
conflitti comuni, degrado ambientale, abusi nella scienza e nella tecnologia, eredita del colonialismo,
frammentazione delle confessioni cristiane. A tale ricerca ne segue un’altra che riguarda i vari
tentativi da parte degli asiatici di ristabilire I’armonia con riforme socio-politiche, sviluppo
economico, istituzioni educative e culturali e attivita religiose. La parte centrale del documento
esplora il concetto di armonia (Capitolo 3), ne trae le implicazioni per I’ecclesiologia (Capitolo 4) e
delinea una spiritualita dell’armonia (Capitolo 5).

La conclusione generale € che: "Vi & un approccio asiatico alla realta, un concetto asiatico della
realta che e profondamente organico, cioe una visione del mondo in cui il tutto, I’unita, é la totalita
delle reti di relazioni e I’interazione delle varie parti tra loro. Non vi e parte che non sia in relazione
con tutte te altre, e tutte le parti insieme formano il tutto. Le parti sono intese all’interno della loro
interdipendenza. | nostri tentativi di risolvere la disarmonia e di promuovere la pienezza della vita
deve derivare dalle nostre risorse asiatiche culturali e religiose che avranno risonanza nel popolo e
parleranno ad esso in modo piu efficace”.

Riguardo alle implicazioni per I’ecclesiologia, il documento afferma che "I’armonia non é
semplicemente assenza di conflitto... 1l test della vera armonia sta nell’accettazione della diversita e
della ricchezza... L’armonia non pu0 essere ridotta ad un ordine esteriore e oggettivo. Ha una
fortissima componente esperienziale e affettiva. L’armonia richiede che la persona tutta con il suo
cuore, il suo sentimento e la sua mente sia coinvolta nella sua realizzazione". E nello spirito
dell’armonia che gli inevitabili conflitti nella relazione tra il centro e la periferia ecclesiastica e nello
sforzo della "glocalizzazione" possono essere superati o almeno ridotti al minimo.

3. Differenziazione stratificata vs. differenziazione funzionale

La terza sfida della globalizzazione al cristianesimo mondiale é cio che Niklas Luhmann ha
individuato come il marchio della globalizzazione, cioé I’erosione della stratificazione sociale e
I’avvento della differenziazione funzionale. Nella differenziazione funzionale, la religione ha di fronte
due possibilita. Da una parte, strutturalmente, puo diventare una cosa privata nella misura in cui viene
ridotta ad un sottosistema funzionale tra tanti altri nella societa moderna. Qui, come funzione della
societa, la religione puo avere le sue attivita, come il culto, la cura delle anime, il servizio spirituale,
proprio come la politica, I’economia, la scienza, il diritto, la sanita, ecc. hanno le proprie attivita.
Dall’altra parte, come sistema funzionale, puo acquisire un’influenza pubblica sempre maggiore sulla
societa globale nel suo insieme, al di fuori della sua sfera religiosa.

L’influenza della religione sulla societa globale, suggerisce Peter Beyer, puo essere esercitata in
due modi. Primo, facendo dei leader religiosi degli indispensabili professionisti o esperti della societa
globale come, per esempio, i professori, i dottori, gli avvocati, gli ingegneri, gli economisti, i politici
ecc. Secondo, facendo della religione una risorsa culturale per altri sottosistemi, cioé portando la
visione religiosa ad occuparsi di temi e problemi propri di altri sottosistemi, ma che non sono stati
risolti in questi o da questi. Per esempio, quando poverta economica, oppressione politica, degrado
ambientale, fallimento familiare o crisi personale non possono essere risolti dai loro rispettivi
sottosistemi funzionali, questi problemi possono richiedere esperti religiosi o concezioni religiose.

La differenziazione funzionale nella globalizzazione presenta al cristianesimo mondiale
entrambe le difficolta e le opportunita. Queste difficolta ed opportunita sono tanto interne quanto
esterne. Esternamente, cioé in relazione con la societa globale, la Chiesa pud scegliere di esistere
semplicemente come un sottosistema tra gli altri del mondo globale, servendo i propri membri e
raggiungendo le proprie finalita all’interno della propria sfera (I’opzione settaria). In questo caso, essa



presenterd dei requisiti di appartenenza ben definiti e dei confini ben tracciati. Dall’altra parte, la
Chiesa puo desiderare di esercitare un’influenza pubblica con la sua "performance"”, per usare il
termine di Luhmann, cioé attraversando e interagendo con gli altri sottosistemi della societa globale.
Ma, per fare questo, deve essere pronta a rinunciare alla propria autonomia istituzionale e a confini
ben definiti, e ad accettare le conseguenze deterritorializzanti e pluralizzanti della globalizzazione. Di
conseguenza, deve entrare in un dialogo umile con gli altri sottosistemi, in particolare con gli altri
sottosistemi religiosi, per imparare da essi nuove verita e nuovi modi di vivere, e non semplicemente
per proclamare ad essi le proprie convinzioni religiose come le uniche vere e le proprie prati che come
le uniche salvifiche.

Come Luhmann ha sottolineato, nella societa globale la rivendicazione dell’assoluta
adeguatezza e superiorita di qualsiasi sottosistema, religioso o altro, € minata dalla varieta e
dall’abbondanza di altri sottosistemi disponibili, differenziati a livello funzionale. Certamente, un
particolare sottosistema pu0 continuare a presentare questa rivendicazione, in modo tanto piu stridente
in quanto non vi & piu la societa tradizionale con la sua differenziazione stratificata a sostenerlo, ma
tale rivendicazione & piu spesso vista con incredulita e persino con umorismo dagli altri sottosistemi.
E superfluo dire che questa sfida della differenziazione funzionale diventera sempre pili urgente e
complessa man mano che il cristianesimo mondiale si trovera di fronte una globalizzazione in perenne
sviluppo. La questione € in che modo il cristianesimo come sottosistema all’interno della
globalizzazione puo conservare la sua concezione di sé come via di salvezza voluta da Dio senza
escludere gli altri sottosistemi.

Internamente, in seno al cristianesimo, la differenziazione funzionale presenta sfide ancora piu
formidabili, specialmente per il cattolicesimo romano, nel quale la differenziazione stratificata e
ancora teologicamente appoggiata dal sacramento dell’ordine. Nelle societa stratificate, le azioni sono
autorizzate dagli strati sociopolitici ed economici ai quali gli attori appartengono. In altre parole, in
una societa stratificata, tu sei I’unico a fare una certa cosa perché sei autorizzato a farla in virtu del tuo
status sociale o della tua appartenenza ad un gruppo, anche se provocherai un caos. Per contrasto,
nella societa globale con differenziazione funzionale, I’azione é legittimata dalle necessita del
sottosistema, e dalla competenza dell’attore. In altre parole, nel mondo globale, fai qualcosa perché
deve essere fatto, e sei I’'unico a farlo perché sei il piu qualificato.

Questo ragionamento, apparentemente ovvio, non funzionerebbe nella Chiesa cattolica, in cui la
stratificazione clero-laicato € considerata di ius divinum e fondata ontologicamente. La Lumen
gentium afferma che il sacerdozio comune dei fedeli e il sacerdozio ministeriale o gerarchico
differiscono “essenzialmente ¢ non solo di grado" (n. 10). In virtu del sacramento dell’ordine, gli
ordinati sono autorizzati a compiere alcune azioni che sono negate ai laici. Certo, anche nelle societa
con differenziazione stratificata contano la formazione professionale e la competenza (ed anche il
carisma personale); tuttavia non sono queste ad autorizzare le azioni ma la propria appartenenza ad un
gruppo al quale tali azioni sono riservate in modo esclusivo. Cosi, nella Chiesa cattolica, un ministro
validamente ordinato e solo lui (il pronome maschile e utilizzato a ragion veduta) & autorizzato a
compiere un certo tipo di azioni del triplex munus, anche se, in termini di competenza, in una societa
caratterizzata da differenziazione funzionale, quel particolare diacono, sacerdote o vescovo sarebbe
I’ultima persona a ricevere questo incarico.

Di fronte al rifiuto della differenziazione stratificata nella globalizzazione, non sorprende che di
recente il magistero romano abbia trovato necessario riaffermare, opportune et inopportune, la
distinzione ontologica tra clero e laico, nei termini piu forti e piu chiari possibili. Ancora una volta,
come nel caso della rivendicazione della superiorita e dell’unicita religiosa, I’insistenza sulla
distinzione ontologica tra stratificazioni clericali e laiche €& accolta con incomprensione e
disorientamento. Di fronte alla carenza di preti e alla mancanza di celebrazioni sacramentali essenziali
come I’Eucaristia in tutto il mondo, e stato chiesto se alcune funzioni sacramentali ed ecclesiastiche
debbano essere sempre limitate ad un gruppo sociale. Alla luce della differenziazione funzionale, e
senza negare la validita della distinzione clero-laicato, é stata sollevata la questione se sia necessario



conservare questa differenziazione stratificata sulla base del genere e del celibato, criteri che non
hanno molto senso in alcune parti del cristianesimo mondiale.

Questo approccio teologico € reso piu agevole dalla distinzione che Luhmann ha individuato
come dominante nella globalizzazione, tra il contenuto normativo e il modo di apprendimento. Nelle
societa premoderne, il contenuto normativo svolge un ruolo importante, propagato e protetto tramite
istituzioni politiche, legali e religiose, allo scopo di mantenere la stabilita sociale e la differenziazione
stratificata. Nella globalizzazione, dove la comunicazione, I’azione e lo scambio sono molteplici e
istantanei, la sopravvivenza dipende dall’abilita nell’imparare (la modalita di apprendimento) e non da
cio che si & imparato. Nel cristianesimo mondiale, cio che é stato appreso non ¢ rifiutato su due piedi e
certamente non possono esserlo le convinzioni essenziali di fede cristiana. Ma la capacita cognitiva di
correggere, modificare, espandere ed arricchire le dottrine e le pratiche cristiane alla luce di nuovi dati
e circostanze € essenziale per la sopravvivenza e la fioritura del cristianesimo nella societa globale.
Cosi, se la fede cristiana & stata articolata in categorie ellenistiche (anche se non soltanto in esse, si
prenda la lingua siriaca, per esempio), la questione ¢ se la filosofia greca e le categorie ellenistiche
formino parte dell’eredita cristiana in modo tale da rimanere normative per altre aree del cristianesimo
mondiale.

La missione della Chiesa nel cristianesimo mondiale

Queste tre sfide della globalizzazione al cristianesimo mondiale, vale a dire le relazioni
potenzialmente conflittuali tra centro e periferia, tra globale e locale, e tra differenziazione stratificata
e differenziazione funzionale, toccano anche il modo in cui la Chiesa porta avanti la sua missione
nella Societa globale. Non sto a ripetere cio che ho scritto altrove sulla missione della Chiesa e il
dialogo. Qui affermerdo semplicemente, sulla base dell’insegnamento della Federazione delle
Conferenze dei vescovi asiatici, che I’unico modo efficace di portare avanti la missione della Chiesa
nel mondo globale é il dialogo. In precedenza, in vari punti, ho detto con insistenza che il dialogo, in
quanto ascolto umile e volonta di imparare dagli altri, anche riguardo a questioni religiose, € la
strategia efficace per la Chiesa per affrontare le tensioni tra centro e periferia ecclesiastica, tra
universalizzazione del particolarismo e particolarizzazione dell’universalismo, tra la Chiesa come
sottosistema e gli altri sottosistemi nella societa globale, e tra gli strati clericali e quelli laicali
all’interno della Chiesa stessa.

Cio che la FABC afferma sul triplice dialogo con il popolo asiatico, soprattutto con i poveri
(liberazione), con le loro culture (inculturazione), e con le loro religioni (dialogo interreligioso), come
missione per la Chiesa in Asia, & applicabile anche al cristianesimo mondiale nel suo insieme. E di
vitale importanza notare che per la FABC queste non sono tre attivita distinte e separate della Chiesa:
si tratta piuttosto di tre dimensioni interconnesse della missione unica della Chiesa,
I’evangelizzazione. Come afferma in modo sintetico la Settima Assemblea plenaria detta FABC:
"Questi temi non sono argomenti da discutere separatamente, ma aspetti di un approccio integrato alla
nostra missione di amore e servizio. Dobbiamo sentire e agire ‘integralmente’. Di fronte alle esigenze
del XXI secolo, lo facciamo con un cuore asiatico, in solidarieta con i poveri e con gli emarginati, in
unione con tutti i nostri fratelli e le nostre sorelle cristiani, e prendendo per mano tutti gli uomini e le
donne dell’Asia di tante diverse fedi. Inculturazione, dialogo, giustizia e opzione per i poveri. Sono
aspetti di tutto cio che facciamo”.

E importante notare che il dialogo & inteso qui non come un’attivita tra le altre della vita
ecclesiale, ma come la modalita con cui tutto viene realizzato dalla e nella Chiesa. E attraverso questo
triplice dialogo - con il popolo, specialmente con i poveri, con le loro culture, e con le loro religioni -
che il cristianesimo mondiale porta avanti la sua missione evangelizzatrice, diventando cosi Chiesa
locale in ogni regione o Paese. Il dialogo non & un surrogato della proclamazione o
dell’evangelizzazione; € piuttosto il modo, ed il modo piu efficace, in cui il cristianesimo puo
realizzare la sua missione evangelizzatrice nel mondo globale.

Inoltre, il dialogo come modalita dell’essere Chiesa non fa riferimento in primo luogo allo
scambio intellettuale tra esperti di varie religioni. Comporta invece una quadruplice presenza:



a. Il dialogo di vita, in cui le persone si sforzano di vivere in uno spirito di apertura agli altri,
condividendo le loro gioie e i loro dolori, i loro problemi e le preoccupazioni umane.

b. Il dialogo d’azione, in cui i cristiani e altri collaborano per lo sviluppo integrale e la
liberazione del popolo.

c. Il dialogo dello scambio teologico, in cui gli specialisti cercano di approfondire la propria
comprensione dei rispettivi retaggi religiosi, e di apprezzare reciprocamente i propri valori spirituali.

d. 1l dialogo dell esperienza religiosa, in cui le persone, radicate nelle proprie tradizioni
religiose, condividono le proprie ricchezze spirituali, per esempio riguardo alla preghiera e alla
contemplazione, alla fede e ai modi di cercare Dio o I’Assoluto.

In questo modo, il cristianesimo € presente nel mondo globale e la globalizzazione ¢ parte del
cristianesimo. All’interno di questa reciprocita, con il cristianesimo che mette in pratica la propria
dottrina sociale, la globalizzazione acquista un volto umano e persino cristiano, promovendo
partecipazione, trasparenza e responsabilita e apportando giustizia, pace e salvaguardia del creato.
D’altra parte, rispondendo alle sfide della globalizzazione, il cristianesimo mondiale viene
rivitalizzato come comunione di Chiese, approfondendo la propria cattolicita grazie al fatto di
localizzarsi nelle condizioni socio-politiche ed economiche, nelle culture e nelle tradizioni religiose
proprie di ogni regione e Paese. In questo modo, la globalizzazione e il cristianesimo mondiale non
avranno bisogno di mettersi in competizione ma potranno lavorare insieme per il bene comune
dell’umanita.

Peter C. Phan

(in Adista, n. 78, 10.11.2007, pp. 6-9)
Pubblicato da Fausto Ferrari
http://dimensionesperanza.it



