http://combonianum.org/ FP Francais 12/2014

Avent, temps de réveil spirituel :
Dieu, en ces jours nous a parlé par le Fils
Padre Cantalamessa

1. Jésus de Nazareth, « I'un des prophétes »?

1.1 La troisieme recherche

«Apres avoir, & maintes reprises et sous maintes formes, parlé jadis aux Péres par les prophétes,
Dieu, en ces jours qui sont les derniers, nous a parlé par le Fils, qu’il a établi héritier de toutes choses,
par qui aussi il a fait les siécles. Resplendissement de sa gloire, effigie de sa substance, ce Fils qui
soutient I’univers par sa parole puissante, ayant accompli la purification des péchés, s’est assis a la
droite de la Majesté dans les hauteurs» (He 1, 1-3).

Cette entrée en matiére de la Lettre aux Hébreux constitue une synthese grandiose de toute
I’histoire du salut. Celle-ci apparait constituée par la succession de deux temps: le temps ou Dieu
parlait par I’intermédiaire des prophetes et le temps ou Dieu parlait par I’intermédiaire du Fils; le
temps ou il parlait «par personne interposée» et le temps ou il parlait «en personne». Le Fils, en effet,
est « resplendissement de sa gloire et effigie de sa substance », c’est-a-dire, comme nous le dirons
plus loin, de la méme substance que le Pere.

Il'y a a la fois continuité et saut de qualité. C’est le méme Dieu qui parle, la méme révélation; la
nouveauté est qu’a présent le Révélateur devient révélation, la révélation et le révélateur coincident.
La formule d’introduction des oracles en est la meilleure démonstration: ce n’est plus «dit le
Seigneur», mais «Je vous dis».

A la lumiere de cette puissante parole de Dieu que constitue Hébreux 1, 1-3, nous tenterons,
dans cette prédication de I’Avent, d’opérer un discernement des opinions qui circulent aujourd’hui sur
Jésus, a I’extérieur et & I’intérieur de I’Eglise, afin de pouvoir, & Noél, unir sans réserve notre voix a
celle de la liturgie qui proclame sa foi dans le Fils de Dieu venu en ce monde. Nous sommes
continuellement renvoyés au dialogue de Césarée de Philippe: pour moi Jésus est-il «l’un des
prophetes», ou le «Fils du Dieu vivant»? (cf. Mt 16, 14-16).

Dans le domaine des études historiques sur Jésus, nous sommes en train de vivre ce que I’on
appelle la «troisieme recherche». Elle est appelée ainsi pour la distinguer a la fois de la «vieille
recherche» historique d’inspiration rationaliste et libérale qui a dominé de la fin du XVIlle siécle
jusqu’a la fin du XIXe, et de la «nouvelle recherche historique» qui a commencé vers la moitié du
siécle dernier, en réaction aux theses de Bultmann qui avait proclamé le Jésus historique inaccessible
et de surcroit sans importance pour la foi chrétienne.

En quoi la «troisieme recherche» différe-t-elle des précédentes? Tout d’abord de par la
conviction que nous pouvons, grace aux sources, savoir beaucoup plus sur le Jésus historique, que ce
que I’on admettait dans le passé. Mais surtout, la troisieme recherche se différentie des autres au
niveau des critéres utilisés pour atteindre la vérité historique sur Jésus. Si auparavant on pensait que le
critere fondamental pour établir la vérité d’un fait ou d’une déclaration de Jésus était le fait qu’il/elle
soit opposé a ce que I’on faisait ou pensait dans le monde juif de I’époque, a présent on considére en
revanche la compatibilité d’une donnée évangélique avec le judaisme de I’époque. Si auparavant, la
marque d’authenticité d’une déclaration ou d’un fait était sa nouveauté et son caractére inexplicable
par rapport au contexte, aujourd’hui c’est au contraire le fait qu’il soit « explicable » a la lumiére de
nos connaissances du judaisme et de la situation sociale de la Galilée a I’époque.

Certains avantages de cette nouvelle approche sont évidents. On retrouve la continuité de la
révélation. Jésus se situe a I’intérieur du monde juif, dans la ligne des propheétes bibliques. On sourit
méme a I’idée qu’il fut un temps ou I’on croyait pouvoir expliquer tout le christianisme en ayant
recours aux influences hellénistiques. Le probleme est que I’on est allé tellement au-dela de cette
conquéte qu’on en a fait un échec. Dans la pensée de nombreux représentants de cette troisieme



2

recherche, Jésus finit par se dissoudre complétement dans le monde juif, sans plus se distinguer de ce
monde si ce n’est par quelques détails ou interprétations particulieres de la Torah. 1l devient I’un des
prophetes juifs ou, comme on dit, des « charismatiques itinérants ». Le titre d’un ouvrage célebre de
J.D. Crossmann, est significatif: « Le Jésus historique. Vie d’un paysan juif de la Méditerranée ».

Sans arriver a ces exces, I’auteur plus connu, et d’une certaine maniere le précurseur de la
troisieme recherche, E. P. Sanders, est lui aussi sur cette ligne (1). En retrouvant la continuité on a
perdu la nouveauté. La divulgation a fait le reste, en diffusant I’image d’un Jésus juif parmi les juifs,
qui n’a presque rien fait de nouveau, mais dont on continue a dire (on ne sait pas comment) qu’il a «
changé le monde ». On continue a reprocher aux générations de chercheurs du passé d’avoir chaque
fois construit une image de Jésus selon la mode ou les golts du moment, sans se rendre compte que
I’on est en train de faire la méme chose. (...)

1.2 Le rabbin Neusner et Benoit XVI

C’est précisément un juif, le rabbin américain Jacob Neusner, qui a souligne le caractére
illusoire de cette approche a des fins de dialogue authentique entre le judaisme et le christianisme.
Ceux qui ont lu le livre du Pape Benoit XV1 sur Jésus de Nazareth connaissent déja bien la pensée de
ce rabbin avec lequel il dialogue dans I’un des chapitres les plus passionnants du livre. En voici les
grandes lignes.

Le treés célebre savant juif a écrit un livre intitulé « Un rabbin parle avec Jésus », dans lequel il
imagine étre un contemporain du Christ qui un jour se joint a la foule qui le suit et écoute le sermon
sur la montagne. Il explique pourquoi, malgré sa fascination pour la doctrine et la personne du
Galiléen, il comprend a la fin, a contre-coeur, qu’il ne peut devenir son disciple, et décide de rester
disciple de Moise et fidéle a la Torah. Tous les motifs de sa décision se réduisent en définitive a un
seul: pour accepter ce que dit cet homme, il faut lui reconnaitre la méme autorité que Dieu. Il ne se
limite pas a « accomplir », mais il remplace la Torah. La conversation que le rabbin a avec son maitre
dans la synagogue, au retour de sa rencontre avec Jésus, est touchante:

Le Maitre: « Ton Jésus a néglige quelque chose [de la Torah]? Rabbin Neusner: « Rien »
Le Maitre: « Alors il a ajouté quelque chose? » Rabbin Neusner: « Oui, lui-méme ».

Coincidence intéressante: c’est la réponse méme que donnait saint Irénée au lle siécle a ceux
qui se demandaient ce que le Christ avait apporté de nouveau en venant dans le monde. « Il a apporté
toute nouveauté, écrivait-il, en apportant lui-méme » (omnem novitatem attulit semetipsum afferens) (2).

Neusner a souligné I’impossibilité de faire de Jésus un juif «normal» de son temps, ou un juif
qui se détache des autres uniquement sur des points d’importance secondaire. Il a eu un autre trés
grand mérite, celui de montrer la futilité de toute tentative de séparer le Jésus historique du Christ de
la foi. Il montre comment la critique peut 6ter au Jésus de I’histoire tous ses titres: nier qu’il se soit
(ou qu’on lui ait) attribué, de son vivant, le titre de Messie, de Seigneur, de Fils de Dieu. Apres qu’on
lui ait enleveé tout ce que I’on veut, ce qui reste dans les évangiles est plus que suffisant pour montrer
gu’il ne se considérait pas comme un simple homme. De méme qu’il suffit d’un fragment de cheveu,
d’une goutte de sueur ou de sang pour reconstituer I’ADN complet d’une personne, il suffit d’une
déclaration de I’Evangile, prise presque au hasard, pour démontrer que Jésus était conscient d’agir
avec la méme autorité que Dieu.

En bon juif, Neusner sait ce que signifie: «Le Fils de I’homme est maitre du sabbat», car le sabbat
est « I’institution » divine par excellence. Il sait ce que cela signifie de dire: « Si tu veux étre parfait,
viens et suis-moi »: cela signifie remplacer I’ancien paradigme de sainteté qui consiste a imiter Dieu
(« Soyez saints car moi, le Seigneur votre Dieu, je suis saint ») par le nouveau paradigme qui consiste
a imiter le Christ. 1l sait que seul Dieu peut suspendre I’application du quatriéme commandement
comme le fait Jésus lorsqu’il demande a un homme de renoncer a ensevelir son pere. Commentant ces
déclarations de Jésus, Neusner s’exclame: « C’est le Christ de la foi qui parle ici » (3).

Dans son livre, le pape (Benoit XVI) répond longuement et, pour un croyant, de maniere
convaincante et éclairante, a la difficulté du rabbin Neusner. Sa réponse me fait penser a celle que
Jésus lui-méme donna a ceux qui avaient été envoyés demander a Jean-Baptiste: «Es-tu celui qui doit



3

venir ou devons-nous en attendre un autre?» En d’autres termes, Jésus n’a pas seulement revendiqué
pour lui-méme une autorité divine, mais il a également donné des signes et des garanties comme
preuve: les miracles, son enseignement (qui ne se limite pas au sermon sur la montagne),
I’accomplissement des prophéties, surtout celle qui a été prononcée par Moise d’un prophéte
semblable et supérieur & lui; puis sa mort, sa résurrection et la communauté née de lui qui accomplit
I’universalité du salut annoncée par les prophétes.

1.3 « Encouragez-vous mutuellement »

Il convient ici de faire une observation: la question de la relation entre Jésus et les prophetes ne
se pose pas seulement dans le cadre du dialogue entre le christianisme et le judaisme, mais également
au sein méme de la théologie chrétienne, ou les tentatives d’expliquer la personnalité du Christ en
ayant recours a la catégorie des prophétes, n’ont pas manqué. Je suis convaincu de I’insuffisance
radicale d’une christologie qui prétend isoler le titre de prophéte et refonder toute la structure de la
christologie sur ce titre.

Cette tentative n’est d’ailleurs pas nouvelle du tout. Elle fut proposée dans I’antiquité par Paul
de Samosate, Fotin et d’autres, en termes parfois presque identiques. A 1’époque, dans une culture
d’orientation métaphysique, on parlait du prophéte le plus grand; aujourd’hui, dans une culture
d’orientation historique, on parle du prophéte eschatologique. Mais eschatologique est-il vraiment
différent de supréme? Un prophete peut-il étre le plus grand prophéte sans étre également prophéte
définitif, et le prophéte definitif peut-il ne pas étre aussi le plus grand des prophétes?

Une christologie qui ne dépasse pas la catégorie de Jésus comme «prophéte eschatologique»
constitue il est vrai, conformément a I’intention de ceux qui la proposent, une mise a jour de la donnée
antique, non pas de la donnée définie par les conciles mais de la donnée condamnée par les conciles.

Mais je n’insiste pas sur cette question... Je voudrais plut6t passer tout de suite a une application
pratique des réflexions présentées jusqu’a présent, qui nous aide a faire de I’Avent un temps de
conversion et de réveil spirituel.

La conclusion que la Lettre aux Hébreux tire de la supériorité du Christ sur les prophétes et sur
Moise n’est pas une conclusion triomphaliste, mais parénétique; elle n’insiste pas sur la supériorité du
christianisme mais sur la plus grande responsabilité des chrétiens face a Dieu. Elle dit: «C’est pourquoi
nous devons nous attacher avec plus d’attention aux enseignements que nous avons entendus, de peur
d’étre entrainés a la dérive. Si déja la parole promulguée par des anges s’est trouvée garantie et si
toute transgression et désobéissance a regu une juste rétribution, comment nous-mémes échapperons-
nous, si nous négligeons pareil salut? (He 2, 1-3)». «Encouragez-vous mutuellement chaque jour, tant
que vaut cet aujourd’hui, afin qu’aucun de vous ne s’endurcisse par la séduction du péché» (He 3, 13).

Et au chapitre 10 elle ajoute: «Quelqu’un rejette-t-il la Loi de Moise? Impitoyablement il est
mis a mort sur la déposition de deux ou trois témoins. D’un chatiment combien plus grave sera jugé
digne, ne pensez-vous pas, celui qui aura foulé aux pieds le Fils de Dieu, tenu pour profane le sang de
I’alliance dans lequel il a été sanctifié, et outragé I’Esprit de la grace?» (He 10, 28-29).

La parole avec laquelle nous voulons, en accueillant I’invitation de I’auteur, nous encourager
mutuellement, est celle que la liturgie nous fait entendre et qui donne le ton de toute la premiere
semaine de I’Avent: «Veillez!». Il est intéressant de noter une chose. Lorsqu’elle est reprise dans la
catéchése apostolique apres Paques, cette parole de Jésus prend presque toujours un caractére
dramatique: non pas veillez, mais réveillez-vous, arrachez-vous au sommeil! De I’état de veiller on
passe a I’acte de se réveiller.

Il 'y a une constatation fondamentale: dans cette vie, nous risquons constamment de retomber
dans le sommeil, c’est-a-dire dans un état ou les facultés sont suspendues, un état d’assoupissement et
d’inertie spirituelle. Les choses matérielles ont un effet anesthésiant sur I’ame. Pour cela, Jésus
recommande: «Tenez-vous sur vos gardes, de peur que VvOS coeurs ne s’appesantissent dans la
débauche, I’ivrognerie, les soucis de la vie» (Lc 21, 34).

Il peut nous étre utile, comme examen de conscience, de réécouter la description que saint
Augustin fait de cet état de demi-sommeil dans les Confessions: «Ainsi, le fardeau du siécle pesait sur



4

moi comme le doux accablement du sommeil; et les méditations que j’élevais vers vous ressemblaient
aux efforts d’un homme qui veut s’éveiller, et vaincu par la profondeur de son assoupissement, y
replonge. [...] je ne doutais pas qu’il ne vouldt mieux me livrer a votre amour que de m’abandonner a
ma passion. Le premier parti me plaisait, il était vainqueur; je goQtais I’autre, et j’étais vaincu. Et je ne
savais que répondre a votre parole: ‘Leve-toi, toi qui dort, Léve-toi d’entre les morts, et le Christ
t’illuminera!” (Ephés. V, 14) Et vous m’entouriez d’évidents témoignages; et convaincu de la vérité,
je n’avais a vous opposer gue ces paroles de lenteur et de somnolence: Tout a I’heure! encore un instant!
laissez-moi un peu! Mais ce tout a I’heure devenait jamais; ce laissez-moi un peu durait toujours» (4).

Nous savons comment le saint finit par sortir de cet état. Il se trouvait dans un jardin, a Milan,
déchiré par ce combat entre la chair et I’esprit; il entendit les paroles d’un chant: «Prends, lis, prends,
lis». Il les prit comme une invitation de Dieu; il avait avec lui le livre des lettres de Paul. Il I’ouvrit,
résolu a prendre comme parole de Dieu pour lui le premier passage sur lequel il serait tombé. 1l tomba
sur ce texte (...):

«C’est I’heure désormais de vous arracher au sommeil; le salut est maintenant plus prés de nous
qu’au temps ou nous avons cru. La nuit est avancée. Le jour est arrivé. Laissons-la les oeuvres de
ténébres et revétons les armes de lumiére. Comme il sied en plein jour, conduisons-nous avec dignite:
point de ripailles ni d’orgies, pas de luxure ni de débauche, pas de querelles ni de jalousies. Mais
revétez-vous du Seigneur Jésus Christ et ne vous souciez pas de la chair pour en satisfaire les
convoitises» (Rm 13, 11-14). Une lumiére de sérénité traversa le corps et I’ame d’Augustin et il
comprit qu’avec I’aide de Dieu, il pouvait vivre chaste.

2. Jean Baptiste, « Plus qu’un Prophéte »

J’ai essayé, en partant du texte de la Lettre aux Hébreux 1, 1-3 de définir I’image de Jésus qui
ressort de la confrontation avec les prophétes. Mais entre le temps des propheétes et celui de Jésus, il y
a une figure spéciale qui sert de charniere entre les premiers et le second: Jean Baptiste. Rien dans le
Nouveau Testament n’éclaire mieux la nouveauté du Christ que la confrontation avec Jean Baptiste.

Le théme de I’accomplissement, du tournant décisif, ressort clairement des textes dans lesquels
Jésus lui-méme parle de sa relation avec le Précurseur. Les experts reconnaissent aujourd’hui que les
déclarations a ce sujet qui figurent dans les Evangiles ne sont ni des inventions ni des adaptations
apologétiques de la communauté postérieure a la Paque, mais remontent essentiellement au Jésus
historique. Certaines d’entre elles deviennent méme incompréhensibles si on les attribue a la
communauté chrétienne postérieure (5).

Le meilleur moyen d’entrer en harmonie avec la liturgie de I’Avent est d’entreprendre une
réflexion sur Jésus et Jean Baptiste. La figure et le message du Précurseur sont précisément au coeur
de I’Evangile du deuxiéme et du troisiéme Dimanche de I’Avent. Il y a une progression dans I’ Avent:
la premiere semaine, la voix qui domine est celle du prophéte Isaie qui annonce le Messie de loin; la
deuxieme et la troisieme semaine, c’est celle de Jean Baptiste qui annonce le Christ présent; la dernié-
re semaine, le prophete et le Précurseur laissent la place a la Mére qui le porte dans son sein. (...)

2.1 Le grand tournant

Le texte le plus complet dans lequel Jésus s’exprime sur sa relation avec Jean Baptiste est le
passage de I’Evangile (qui raconte que) Jean, de sa prison, envoie ses disciples demander & Jésus:
«Es-tu celui qui doit venir, ou devons-nous en attendre un autre?» (Mt 11, 2-6; Lc 7, 19-23). Jean a
I’impression que la prédication du Maitre de Nazareth qu’il avait lui-méme baptisé et présenté a
Israél, prend une direction bien différente de la direction flamboyante a laquelle il s’attendait. Il préche
davantage la miséricorde présente, offerte a tous, justes et pécheurs, que le jugement imminent de Dieu.

Le passage le plus significatif de tout le texte est I’éloge que Jésus fait de Jean Baptiste apres
avoir répondu a sa question: «Qu’étes-vous allés voir...? ...Un prophéte? Oui, je vous le dis, et bien
plus qu’un prophete... Amen, je vous le dis: Parmi les hommes, il n’en a pas existé de plus grand que
Jean Baptiste; et cependant le plus petit dans le Royaume des cieux est plus grand que lui. Depuis le
temps de Jean Baptiste jusqu’a présent, le Royaume des cieux subit la violence, et des violents



5

cherchent a s’en emparer. Tous les Prophétes, ainsi que la Loi, ont parlé jusqu’a Jean. Et, si vous
voulez bien comprendre, le prophete Elie qui doit venir, c’est lui. Celui qui a des oreilles, qu’il
entende!» (Mt 11, 11-15).

Une chose apparait clairement dans ces paroles: entre la mission de Jean Baptiste et celle de
Jésus il s’est passé une chose décisive qui représente une ligne de séparation entre deux époques. Le
barycentre de I’histoire s’est deplacé: I’élément le plus important ne se trouve plus dans un avenir plus
ou moins imminent, mais est « maintenant et ici », dans le royaume qui est déja a I’ceuvre dans la
personne du Christ. Un saut de qualité s’est produit entre les deux predications: le plus petit dans le
nouvel ordre est supérieur au plus grand dans I’ordre précédent.

Ce theme de I’accomplissement et du tournant décisif est confirmé dans de nombreux autres
passages de I’Evangile. Il suffit de rappeler quelques paroles de Jésus comme: « Il y a ici bien plus
que Jonas!... Il y a ici bien plus que Salomon! » (Mt 12, 41-42). « Mais vous, heureux vos yeux parce
qu’ils voient, et vos oreilles parce qu’elles entendent! Amen, je vous le dis: beaucoup de prophétes et
de justes ont désiré voir ce que vous voyez, et ne I’ont pas vu, entendre ce que vous entendez, et ne
I’ont pas entendu! » (Mt 13, 16-17). Toutes celles que I’on a surnommees les « paroles du royaume »
- on peut penser a celles du trésor caché et de la perle précieuse - expriment, chaque fois de maniére
différente, la méme idée de fond: avec Jésus, I’heure décisive de I’histoire a sonné, devant lui
s’impose la décision dont dépend le salut.

C’est cette constatation qui a amené les disciples de Bultmann a se séparer de leur maitre.
Bultmann situait Jésus dans le judaisme, faisant de lui les prémisses du christianisme, pas encore un
chrétien; il attribuait en revanche le grand tournant a la foi de la communauté née apres la Paque.
Bornkamm et Conzelmann se sont rendus compte de I’incohérence de cette thése: le « tournant décisif
» est déja amorcé par la prédication de Jesus. Jean appartient aux « premisses » et a la préparation,
mais avec Jésus on est déja dans le temps de I’accomplissement. (...)

Dans la théologie de Luc il est évident que Jésus occupe « le centre du temps ». Par sa venue il a
divisé I’histoire en deux parties, créant un « avant » et un « apres » absolus. Aujourd’hui est en train
de s’affirmer, surtout dans la presse laique, I’habitude d’abandonner la maniére traditionnelle de dater
les événements « avant Jésus Christ » ou « aprés Jésus Christ » (ante Christum natum et post
Christum natum), en faveur de la formule plus neutre « avant I’ére vulgaire » et « de I’ere vulgaire ».
Il s’agit d’un choix motivé par le désir de ne pas heurter la sensibilité des peuples d’autres religions
qui utilisent la chronologie chrétienne; en ce sens, elle est a respecter, mais pour les chrétiens le role «
discriminant » de la venue du Christ pour I’histoire religieuse de I’humanité reste incontesté.

2.2 ll vous baptisera dans I’Esprit Saint

Maintenant, comme toujours, nous allons partir de la certitude exégétique et théologique mise
en lumiére pour en venir a notre vie aujourd’hui.

La comparaison entre Jean Baptiste et Jésus est cristallisée dans le N. T. par la comparaison
entre le baptéme de I’eau et le baptéme de I’Esprit. « Moi, je vous ai baptisés avec de I’eau, mais lui
vous baptisera avec I’Esprit Saint » (Mc 1, 8; Mt 3, 11; Lc 3, 16). « Et moi, je ne le connaissais pas,
dit Jean Baptiste dans I’Evangile de Jean, mais celui qui m’a envoyé baptiser dans I’eau, celui-1a
m’avait dit: ‘Celui sur qui tu verras I’Esprit descendre et demeurer, c’est lui qui baptise dans I’Esprit
Saint’ » (Jn 1, 33). Et Pierre, chez Corneille: « Je me suis alors rappelé cette parole du Seigneur. Jean,
disait-il, a baptisé avec de I’eau mais vous, vous serez baptisés dans I’Esprit Saint » (Ac 11, 16).

Que signifie affirmer que Jésus est celui qui baptise dans I’Esprit Saint? Cette expression ne sert
pas seulement a différencier le baptéme de Jésus de celui de Jean; elle sert aussi a distinguer toute la
personne et I’ceuvre du Christ de celles de son Précurseur. En d’autres termes, dans toute son ceuvre,
Jésus est celui qui baptise dans I’Esprit Saint. Baptiser a ici un sens métaphorique; cela signifie
inonder, envelopper de toutes parts, comme fait I’eau avec les corps qui y sont immergés.

Jésus « baptise dans I’Esprit Saint » dans le sens ou il recoit et donne I’Esprit «sans mesure» (cf.
Jn 3, 34), qui « répand » son Esprit (Ac 2, 33) sur toute I’humanité rachetée. Cette expression se référe
davantage a I’événement de la PentecOte qu’au sacrement du baptéme. « Jean, lui, a baptise avec de



6

I’eau, mais vous, c’est dans I’Esprit Saint que vous serez baptisés sous peu de jours » (Ac 1, 5), dit Jésus
aux apotres, en faisant bien sir référence a la Pentec6te qui allait avoir lieu quelques jours plus tard.

L’ expression « baptiser dans I’Esprit » définit donc I’ceuvre essentielle du Messie qui, déja dans
les prophetes de I’ Ancien Testament se présente comme orientée a régénérer I’humanité a travers une
grande et universelle effusion de I’Esprit de Dieu (cf. JI 3, 1 ss.). Si nous appliquons tout cela a la vie
et au temps de I’Eglise, nous devons conclure que Jésus ressuscité ne baptise pas dans I’Esprit Saint uni-
quement a travers le sacrement du baptéme mais, de maniere différente, également a d’autres moments:
dans I’Eucharistie, dans I’écoute de la Parole, et, en général, a travers tous les moyens de gréace.

Saint Thomas d’Aquin écrit: «ll y a une mission invisible de I’Esprit chaque fois que
s’accomplit un progres dans la vertu ou une augmentation de gréce...; lorsque quelqu’un passe a une
nouvelle activité ou & un nouvel état de grace» (6). La liturgie méme de I’Eglise enseigne cela. Toutes
ses prieres et ses hymnes a I’Esprit Saint commencent par le cri: «Viens!»: «Viens Esprit Créateur»,
«Viens, Esprit Saint». Et pourtant, celui qui prie ainsi a déja recu une fois I’Esprit. Cela signifie que
I’Esprit est quelque chose que nous avons recu et que nous devons recevoir toujours a nouveau. (...)

2.3 La nouvelle prophétie de Jean Baptiste

Revenons a Jean Baptiste. Il peut nous éclairer sur la maniére d’accomplir notre tache
prophétique dans le monde d’aujourd’hui. Jésus définit Jean Baptiste « plus qu’un prophete », mais ou
est la prophétie dans son cas? Les prophetes annoncaient un salut a venir; mais le Précurseur
n’annonce pas un salut a venir; il indique un salut qui est présent. Dans quelle mesure peut-on alors
I’appeler prophéte? Isaie, Jérémie, Ezéchiel, aidaient le peuple & dépasser la barriére du temps; Jean
Baptiste aide le peuple a dépasser la barriére, plus grande encore, des apparences contraires, du
scandale, de la banalité et de la pauvreté avec lesquelles I’heure fatidique se manifeste.

Il est facile de croire a quelque chose de grandiose, de divin, lorsqu’il se projette dans un avenir
indéfini: «en ces jours», «les derniers jours», dans un cadre cosmique, avec les cieux qui distillent la
douceur et la terre qui s’ouvre pour faire germer le Sauveur. C’est plus difficile quand on doit dire:
«Le voici! Il est 1a! C’est luil». Par les paroles: «Au milieu de vous se tient quelqu’un que vous ne
connaissez pas !» (Jn 1, 26), Jean Baptiste a inauguré la nouvelle prophétie, celle du temps de
I’Eglise, qui ne consiste pas & annoncer un salut & venir et lointain, mais a révéler la présence cachée
du Christ dans le monde, a arracher le voile qui se trouve devant les yeux des personnes, a secouer
leur indifférence, en répétant avec Isaie: «\Voici que je vais faire une chose nouvelle, déja elle pointe,
ne la reconnaissez-vous pas?» (cf. Is 43, 19).

Il est vrai que vingt siécles se sont écoulés depuis et nous savons sur Jésus beaucoup plus de
choses que Jean. Mais le scandale demeure. Au temps de Jean le scandale venait du corps physique de
Jésus, de sa chair si semblable a la nétre, a I’exception du péché. Aujourd’hui encore, ¢’est son corps,
sa chair qui présente des difficultés et qui scandalise: son corps mystique, si semblable au reste de
I’lhumanité, y compris, malheureusement, le péché.

«Le témoignage de Jésus - lit-on dans I’Apocalypse - c’est I’esprit de prophétie» (Ap 19, 10),
c’est-a-dire que pour rendre témoignage a Jésus il faut un esprit de prophétie. Cet esprit de prophétie
existe-t-il dans I’Eglise? Le cultive-t-on? L’encourage-t-on? Ou croit-on, tacitement, pouvoir s’en
passer, en misant davantage sur les moyens et les talents humains? Jean Baptiste nous enseigne que
pour étre prophéte, une grande doctrine et une grande éloquence ne sont pas nécessaires. Ce n’est pas
un grand théologien; il a une christologie pauvre et rudimentaire. Il ne connait pas encore les titres les
plus élevés de Jésus: Fils de Dieu, Verbe, ni méme celui de Fils de I’homme. Et pourtant, il réussit a
transmettre la grandeur et I’unicité du Christ! 1l utilise des images extrémement simples, des images
de paysan. « Je ne suis pas digne de lui retirer ses sandales ». Le monde et I’humanité apparaissent, a
travers ses paroles, comme contenus dans un crible que lui, le Messie, tient et secoue dans ses mains.
Devant lui se décide qui reste et qui tombe, qui est le bon grain et qui est I’ivraie que le vent disperse.

En 1992 a eu lieu une retraite sacerdotale a Monterrey au Mexique, a I’occasion des 500 ans de
la premiere évangelisation de I’Ameérique latine. Environ 70 évéques et 1700 prétres étaient présents.
Au cours de I’homélie de la messe de cloture, j’avais parlé du besoin urgent de prophétie qui existe



7

dans I’Eglise. Aprés la communion il y a eu une priére pour une nouvelle Pentecdte en petits groupes
répartis dans la grande basilique. J’étais resté dans le cheeur. A un moment donné, un jeune prétre
s’est approché de moi en silence, s’est agenouillé devant moi et avec un regard que je n’oublierai
jamais il m’a dit: « Bendigame, Padre, quiero ser profeta de Dios! » (Bénissez-moi, Pére, je veux étre
un prophéte de Dieu). J’ai été saisi car je voyais qu’il était manifestement touché par la gréce.

Nous pourrions humblement faire notre le désir de ce prétre: « Je veux étre un prophéte de Dieu
». Petit, inconnu de tous, peu importe, mais un prophete qui, comme le disait Paul VI, a « le feu dans
le coeur, la parole sur les levres, la prophétie dans le regard ».

3. Spe gaudentes, Joyeux dans I’Esperance

3.1 Jésus, le Fils

Nous allons désormais laisser de coté les prophetes et Jean Baptiste et nous concentrer
exclusivement sur le point d’arrivée de tout: le « Fils ». Sur ce point, le texte de la Lettre aux Hébreux
rappelle fortement la parabole des vignerons infidéles. La aussi, Dieu envoie d’abord des serviteurs
puis, « en dernier » il envoie son Fils en disant: « lls respecteront mon fils » (Mt 21, 33-41).

Dans un chapitre de son livre sur Jésus de Nazareth, le pape (Benoit XVI) illustre la différence
fondamentale entre le titre de « Fils de Dieu » et celui de «Fils» uniquement. Le simple titre de «Fils»,
contrairement a ce que I’on pourrait penser, est beaucoup plus fort que celui de «Fils de Dieu». Ce
dernier est attribué a Jésus apres avoir été attribué a une longue série de personnes: c’est ainsi qu’avait
été défini le peuple d’Israél et, en particulier, son roi; c’est ainsi que se faisaient appeler les pharaons
et les souverains orientaux et c’est ainsi que se proclamera I’empereur romain. A lui seul, ce titre
n’aurait donc pas suffi pour distinguer la personne du Christ de tout autre «fils de Dieu.

Le cas du titre de «Fils» seul, est différent. Celui-ci apparait dans les Evangiles comme
appartenant exclusivement au Christ et c’est avec ce titre que Jésus exprimera son identité profonde.
Apres les Evangiles, c’est précisément la Lettre aux Hébreux qui témoigne avec le plus de force de
cette utilisation absolue du titre de « Fils »; il y revient cing fois.

Le texte le plus significatif dans lequel Jésus se définit lui-méme «le Fils» est Matthieu 11, 27:
«Tout m’a été remis par mon Pére, et nul ne connait le Fils si ce n’est le Pére, et nul ne connait le Pére
si ce n’est le Fils, et celui a qui le fils veut bien le révéler». Les exégétes expliquent que cette décla-
ration a clairement une origine araméenne et montre que les évolutions postérieures que nous lisons a
ce sujet, dans I’Evangile de Jean, trouvent leur origine lointaine dans la conscience méme du Christ.

Une communion de connaissance aussi totale et absolue entre le Pere et le Fils, observe le pape
(Benoit XVI) dans son livre, ne s’explique pas sans une communion ontologique, ou de I’étre. Les
formulations postérieures, qui culminent dans la définition de Nicée, du Fils, comme étant « généré,
non pas crée, de la méme nature que le Pere » sont donc des évolutions audacieuses mais cohérentes
avec la donnée évangélique.

La preuve la plus grande du fait que Jésus avait conscience de son identité de Fils est sa priére,
dans laquelle la condition de fils n’est pas seulement déclarée mais vécue. De par la maniere et la fre-
quence avec laquelle elle apparait dans la priere du Christ, I’exclamation Abba atteste une intimité et
une familiarité avec Dieu qui n’a pas d’égal dans la tradition d’Israél. Si I’expression a été conservée
dans la langue originale et devient la marque de la priere chrétienne (cf. Ga 4, 6; Rm 8, 15), c’est pré-
cisément parce qu’on était convaincu qu’il s’agissait de la forme typique de la priere de Jesus (7). (...)

Je voudrais conclure cette partie doctrinale de notre méditation par une note positive, a mon
sens d’une importance extraordinaire. Pendant pres d’un siecle, depuis que Wilhelm Bousset, en
1913, a écrit son celebre livre sur le Christ Kyrios (8), I’idée que I’origine du culte du Christ comme
étre divin est a rechercher dans le contexte hellénistique, c’est-a-dire bien aprés la mort du Christ, a
dominé dans les études critiques.

Dans le domaine de celle que I’on a appelé la « troisieme recherche » sur le Jésus historique, la
question a été récemment reprise a la base par Larry Hurtado, professeur de langue, de littérature et de



8

théologie du Nouveau Testament & Edimbourg. Voici la conclusion a laquelle il parvient apres une
recherche de plus de 700 pages:

«La vénération de Jésus comme figure divine a explosé soudainement et tét, non pas peu a peu
et tard, parmi des cercles de disciples du ler siécle. Plus particuliérement, les origines remontent a des
cercles de chrétiens juifs des toutes premieres années. Seule une maniere de pensée idéaliste continue
d’attribuer de maniére decisive la vénération de Jésus comme figure divine a I’influence de la religion
paienne et a I’influence des convertis paiens, la présentant comme récente et progressive. Par ailleurs,
la vénération de Jésus comme le ‘Seigneur’, qui trouvait une expression adéquate dans la vénération a
travers le culte et I’obéissance totale, était largement répandue et non confinée ou attribuée a des
cercles particuliers comme les ‘Hellénistes’ ou les chrétiens d’origine paienne ou un soi-disant ‘culte
du Christ’ syriaque. Au sein de la diversité des premiers chrétiens, la foi dans le statut divin de Jésus
était étonnamment répandue» (9).

Cette conclusion historique rigoureuse devrait mettre fin a I’opinion, encore dominante dans un
certain type d’ouvrages, selon laquelle le culte divin du Christ serait un fruit postérieur de la foi (que
Constantin aurait imposé, par la loi, a Nicée en 325, selon Dan Brown dans son Da Vinci Code!)

3.2 La « petite Espérance »

(...) Je voudrais faire ici une petite application spirituelle et pratique, (...) en montrant comment
le texte de la Lettre aux Hébreux que nous avons médité, peut contribuer a nourrir notre espérance.

En elle [I’espérance], écrit I’auteur de la Lettre avec une tres belle image qui deviendra une
image classique dans I’iconographie chrétienne, « nous avons comme une ancre de notre &me, sdre
autant que solide, et pénétrant par-dela le voile, la ou est entré pour nous, en précurseur, Jésus » (He 6,
17-20). Le fondement de cette espérance est précisément le fait que « en ces jours qui sont les
derniers, [Dieu] nous a parlé par le Fils ». S’il nous a donné son Fils, dit saint Paul, « comment avec
lui ne nous accordera-t-il pas toute faveur? » (Rm 8, 32). Voila pourquoi « I’espérance ne décoit point
» (Rm 5, 5): le don du Fils est le gage et la garantie de tout le reste et, en premier lieu, de la vie
éternelle. Si le Fils est « I’héritier de tout » (heredem universorum) (He 1, 2), nous sommes ses «
cohéritiers » (Rm 8, 17).

Les vignerons injustes de la parabole, voyant arriver le fils, se disent entre eux: «Celui-ci est
I’héritier: venez! Tuons-le, que nous ayons son héritage» (Mt 21, 38). Dans sa miséricorde toute-
puissante, Dieu le Pere a transformé en bien ce dessein criminel. Les hommes ont tué le Fils et ont
véritablement eu I’héritage! Gréce a cette mort, ils sont devenus «héritiers de Dieu et co-héritiers du
Christ».

Nous, créatures humaines, avons besoin d’espérance pour vivre, comme d’oxygene pour
respirer. On dit que tant qu’il y a de la vie, il y a de I’espérance; mais le contraire est également vrai:
tant qu’il y a de I’espérance, il y a de la vie. L’espérance a €té pendant longtemps, et elle I’est encore,
parmi les vertus théologales, la petite sceur, la parente pauvre. On parle souvent de la foi, plus souvent
encore de la charité, mais tres peu de I’espérance.

Le poéte Charles Péguy a raison lorsqu’il compare les trois vertus théologales a trois sceurs:
deux adultes et une petite fille. Elles se promenent dans la rue, main dans la main (les trois vertus
théologales sont inséparables!), les deux grandes de chaque c6té et la petite au milieu. En les voyant,
tous sont convaincus que ce sont les deux grandes - la foi et la charité - qui entrainent la petite
espérance au centre. lls se trompent: c’est la petite espérance qui entraine les deux autres; si elle
s’arréte, tout s’arréte (10). (...)

L’ esperance théologale est le « fil qui vient d’en haut », qui soutient par le centre toute
I’espérance humaine. « Le fil qui vient d’en haut » est le titre d’une parabole de I’écrivain danois
Johannes Jorgensen. Il parle de I’araignée suspendue a la branche d’un arbre par un fil qu’elle a elle-
méme tissé. Se posant sur le buisson, elle tisse sa toile, chef d’ceuvre de symétrie et de fonctionnalité.
Celle-ci est tendue sur les cotés par autant de fils, mais tout est soutenu au centre par ce fil par lequel
elle est descendue. Si I’un des fils latéraux se casse, I’araignée intervient, le répare et tout rentre dans
I’ordre, mais si le fil qui vient d’en haut se casse (j’ai voulu vérifier cela un jour et j’ai vu que c’était



9

vrai) tout s’effondre et I’araignée disparait, sachant qu’il n’y a plus rien a faire. C’est une image de ce
qui se passe lorsque le fil qui vient d’en haut, qui est I’espérance théologale, se casse. Elle seule peut
ancrer les espérances humaines dans I’espérance « qui ne décoit point ».

Dans la Bible nous assistons a de véritables sursauts d’espérance. L’un d’eux se trouve dans la
troisieme Lamentation: « Je suis I’homme, dit le prophéte, qui a connu la misére... J’ai dit: Mon
existence est finie, mon espérance qui venait de Yavhé ». Mais voila le sursaut d’espérance qui
bouleverse tout. A un moment donné, I’orant se dit en lui-méme: « Les faveurs de Yahvé ne sont pas
finies, ni ses compassions épuisées... c’est pourquoi j’espére en luil... Le Seigneur ne rejette pas les
humains pour toujours: s’il a affligé, il prend pitié... peut-étre y a-t-il de I’espoir » (cf. Lm 3, 1-32).
Au moment ou le prophete décide de recommencer a espérer, le ton du discours change
completement: la lamentation se transforme en demande confiante: « Le Seigneur ne rejette pas les
humains pour toujours: s’il a affligé, il prend pitié selon sa grande bonté » (Lm 3, 32).

Nous avons un motif beaucoup plus grand d’avoir ce sursaut d’espérance: Dieu nous a donné
son Fils: comment avec lui ne nous accordera-t-il pas toute faveur? Ca fait parfois du bien de se dire:
« Mais Dieu existe, et ¢a suffit! » Le service le plus précieux que I’Eglise puisse rendre au (monde) en
ce moment est de I’aider a avoir ce sursaut d’espérance. (...) J’ai parlé d’une aromathérapie basée sur
I’huile de la joie qu’est I’Esprit Saint. Nous avons besoin de cette thérapie pour guérir de la maladie la
plus pernicieuse de toutes: le désespoir, le découragement, la perte de confiance en soi, dans la vie et
méme dans I’Eglise. « Que le Dieu de I’espérance vous donne en plénitude dans votre acte de foi la
joie et la paix afin que I’espérance surabonde en vous par la vertu de I’Esprit Saint » (Rm 15, 13),
écrivait I’ Apbtre aux Romains de son époque, et il le répéte a ceux d’aujourd’hui.

On n’abonde pas dans I’espérance sans la vertu de I’Esprit Saint. Il y a un cantique negro
spiritual qui ne fait que répéter continuellement ces quelques mots: « Il y a un baume a Gilead qui
guérit les ames blessées » (There is a balm in Gilead / to make the wounded whole...). Gilead, ou
Galaad, est une localité célebre dans I’ Ancien Testament pour ses parfums et ses baumes (cf. Jr 8, 22).
Le cantique se poursuit en disant: « Parfois je me sens décourageé et je pense que tout est inutile, mais
I’Esprit Saint vient et redonne vie & mon &me ». Galaad est pour nous I’Eglise et le baume qui guérit
est I’Esprit Saint. Il est I’effluve parfumée que Jésus a laissée derriére lui, en passant sur cette terre.

L espérance est miraculeuse: lorsqu’elle renait dans le ceeur, tout est différent méme si rien n’a
changé. « Les adolescents se fatiguent et s’épuisent, lit-on dans Isaie, les jeunes ne font que chanceler,
mais ceux qui esperent en Yahvé renouvellent leur force, ils deploient leurs ailes comme des aigles,
ils courent sans s’épuiser, ils marchent sans se fatiguer » (Is 40, 30-31).

La ou renait I’espérance renait avant tout la joie. L’ Ap6tre dit que les croyants sont spe salvi, «
sauvés dans I’espérance » (Rm 8, 24) et qu’ils doivent donc étre spe gaudentes « joyeux dans
I’espérance » (Rm 12, 12). Non pas des personnes qui esperent étre heureuses mais des personnes qui
sont heureuses d’espérer; heureuses dés maintenant, pour le simple fait d’espérer.

Qu’en ce Noél le Dieu de I’espérance nous accorde, par I’Esprit Saint et par I’intercession de
Marie « Mére de I’espérance », d’étre joyeux dans I’espérance et d’abonder dans I’espérance.

Texte repris des méditations de | ’Avent 2007

NOTES

(1) Cf. E.P. Sanders, Jesus and Judaism, London 1985, trad. italiana Gesu e il giudaismo, Marietti 1992.

(2) Cf. S. Ireneo, Adv. Haer. 1V, 34,1

(3) Cf. Neusner, op. cit. 84

(4) Saint Augustin, Confessions, VIII, 5, 12

(5) Cf. J. D.G. Dunn, Christianity in the Making, I. Jesus remembered, Grand Rapids. Mich. 2003, parte 111, cap. 12.
(6) S. Tommaso d’Aquino, Somma teologica, 1,q. 43, a. 6, ad 2.; cf. F. Sullivan, in Dict.Spir. 12, 1045.

(7) Cf. J. Dunn, op. cit., p. 746 ss.

(8) Wilhelm Bousset, Kyrios Christos, 1913.

(9) L. Hurtado, Lord Jesus Christ. Devotion to Jesus in Earliest Christianity, Grand Rapids, Mich. 2003.

(10) Ch. Péguy, Le porche du mystere de la deuxiéme vertu, Gallimard.



