http://combonianum.org/

PREGAGCAO DE ADVENTO - 2014

Pregacao do Pe. Raniero Cantalamessa a Curia Romana

Tema: “EU VOS DOU A MINHA PAZ"” (Jo 14,27)

Primeira Pregacao
A PAZ COMO DOM DE DEUS EM JESUS CRISTO

1. Estamos em paz com Deus!

Se pudéssemos ouvir o grito mais forte que existe no coracdo de bilhdes de pessoas, ouviriamos,
em todas as linguas do mundo, uma Unica palavra: paz! A dolorosa atualidade deste tema, junto com a
necessidade de se devolver a palavra “paz” a riqueza e a profundidade de significado de que ela se
reveste na Biblia, me levou a dedicar a este tema as meditacGes de Advento deste ano. Ela nos
ajudard, espero eu, a escutar com ouvidos novos o anuncio natalino, “Paz na terra aos homens que
Deus ama”, e a comegar a viver em nosso interior a mensagem que a Igreja, todos 0s anos, apresenta
ao mundo na jornada mundial da paz.

Comecemos ouvindo o anuncio fundamental da paz. Sdo palavras de Paulo na Carta aos
Romanos: “Justificados, pois, pela fé, estamos em paz com Deus por meio de Jesus Cristo, nosso
Senhor, mediante o qual também tivemos, pela fé, o acesso a esta graca em que estamos firmes; e nos
gloriamos na esperanca da gléria de Deus (Rm 5, 1-2).

Eu ainda me lembro do que aconteceu no dia em que acabou, para a Italia, a segunda guerra
mundial. Os gritos de “Armisticio! Paz!” ribombaram da cidade ao campo, de casa em casa. Era o fim
de um pesadelo: basta de terror, basta de bombardeios, basta de fome. Parecia que finalmente se
voltava a viver. Algo assim deve ter sido provocado, no coragdo dos leitores, por aquele anincio do
Apostolo: “Nos estamos em paz com Deus! Foi selada a paz! Uma era nova comecou para a huma-
nidade na sua relagdo com Deus!”. A época deles ja foi definida como “de angustia”[1]. Os homens
daquele tempo tinham a impressao (nada infundada, alids) de que uma condenacdo pesava sobre a sua
cabeca; Paulo a chamava de “colera de Deus que se revela do céu contra toda impiedade” (Rom 1,
18). Dai os ritos e cultos esotéricos de propiciacdo que pululavam na sociedade paga daquele tempo.

Quando falamos de paz, somos levados a pensar quase sempre numa paz horizontal: entre o0s
povos, entre as ragas, entre as classes sociais, entre as religides. A palavra de Deus nos ensina que a
paz primeira e mais essencial € a vertical, entre 0 céu e a terra, entre Deus e a humanidade. Dela
dependem todas as outras formas de paz. Isto nds vemos no proprio relato da criacdo. Enquanto Adéo
e Eva estdo em paz com Deus, hé paz dentro de cada um deles, entre a carne e o espirito (estavam nus
e ndo se envergonhavam), ha paz entre 0 homem e a mulher (“carne da minha carne”), entre o ser
humano e o resto da criacdo. Tao logo eles se rebelam contra Deus, tudo se transforma em luta: a
carne contra o espirito (eles se ddo conta de estarem nus), 0 homem contra a mulher (“a mulher me
seduziu”), a natureza contra 0 homem, o irmé&o contra o irm&o, Caim contra Abel.

Por este motivo, pensei em dedicar esta primeira meditacdo a paz como dom de Deus em Cristo
Jesus. Na segunda meditacdo, falaremos da paz como tarefa pela qual trabalhar e, na terceira, da paz
como fruto do Espirito, ou seja, da paz interior da alma. S8o os trés &mbitos da paz evocados num hino
da liturgia das horas: “Paz entre céu e terra, paz entre todos os povos, paz em nossos coragoes’’[2].

2. A paz de Deus, prometida e dada

O anuncio de Paulo, recém-ouvido, pressupde o acontecimento de algo que mudou o destino da
humanidade. Se agora estamos em paz com Deus, isto quer dizer que antes ndo estavamos; se agora
“nao ha mais nenhuma condenagdo” (Rm 8,1), quer dizer que antes havia uma condenagédo. Vejamos
0 que foi que provocou uma mudanca tdo decisiva na relagdo entre o homem e Deus.


http://combonianum.org/

2

Diante da rebelido do homem — o pecado original — Deus ndo abandona a humanidade ao seu
azar, mas decide um novo plano para reconcilia-la consigo. Uma comparacéo trivial, mas util para
entendermos, pode ser feita com os chamados sistemas de navegagdo por satélite, instalados hoje nos
carros. Se em algum momento o motorista ndo segue a indicacdo do navegador, fazendo uma
conversao a esquerda, por exemplo, em vez de a direita, 0 navegador em poucos instantes Ihe traca
uma nova rota, a partir da posicdo em que ele esta localizado, para chegar ao destino desejado. Foi
isto o que Deus fez em relacdo ao homem, decidindo, depois do pecado, o seu plano de redencéo.

A longa preparacdo comeca com as aliangas biblicas. Elas sdo, por assim dizer, “acordos de paz
separados”. Primeiro com individuos: Noé, Abrado, Jaco; depois, por meio de Moisé€s, com todo
Israel, que se torna o povo da alianga. Essas aliangas, ao contrario das humanas, sdo sempre aliancas
de paz, nunca de guerra contra inimigos.

Mas Deus ¢ Deus de toda a humanidade: “Acaso Deus ¢ Deus somente dos judeus? Nao ¢ Deus
também dos gentios?”, exclama Sao Paulo (Rm 3, 29). Estas aliangas antigas eram temporarias,
destinadas a ser prorrogadas um dia para todo o género humano. De fato, os profetas comegaram a
falar cada vez mais claramente de uma “alianga nova e eterna”, de uma “alianga de paz” (Ez 37, 26),
que, a partir de Sido e de Jerusalém, se estendera a todos os povos (cf. Is 2, 2-5).

Esta paz universal é apresentada como um retorno a paz inicial do Eden, com imagens e
simbolos que a tradi¢do judaica interpreta em sentido literal e a cristd em sentido espiritual:

“De suas espadas forjardo relhas de arados, e de suas langas, foices. Uma nacgdo ndo levantara a
espada contra outra, e ndo se arrastardo mais para a guerra” (Is 2,4). “O lobo habitard com o
cordeiro, a pantera se deitard junto ao cabrito; o bezerro e o ledozinho pastardo juntos e um menino
pequeno os guiara” (Is 11, 6-7).

O Novo Testamento Vvé realizadas todas essas profecias com a vinda de Jesus. Seu nascimento é
revelado aos pastores com o anuncio: “Paz na terra aos homens que Deus ama!” (Lc 2, 14). O proprio
Jesus diz que veio ao mundo para trazer a paz de Deus: “Eu vos deixo a paz; eu vos dou a minha paz”
(Jo 14, 27). Na noite de Pascoa, no cenaculo, sabe-se 1a com que divinas vibraces, sai da sua boca de
ressuscitado a palavra “shalom!”, “a paz esteja convosco!”. Como no antincio dos anjos no Natal, este
ndo é apenas um cumprimento ou um augurio, mas algo real, algo que é transmitido. Todo o contetdo
da redencdo estava contido naquela palavra.

A Igreja apostolica nunca se cansa de proclamar o cumprimento, em Cristo, de todas as promessas
de paz feitas por Deus. Falando do Messias que nasceria em Belém da Judeia, o profeta Miqueias tinha
predito: “Ele sera a nossa paz!” (Mi 5,4); exatamente o que a Carta aos Efésios diz de Cristo: “Ele ¢ a
nossa paz” (Ef 2, 14). “O Natal do Senhor”, diz Sdo Ledo Magno, “¢ o natal da paz”[3].

3. A paz, fruto da cruz de Cristo

Coloquemos agora uma pergunta mais precisa. Foi com a sua simples vinda a terra que Jesus
restaurou a paz entre o céu e a terra? E realmente o nascimento de Cristo “o natal da paz” ou é
também, e acima de tudo, a sua morte? A resposta se encontra na palavra de Paulo da qual partimos:
“Sendo, pois, justificados pela fé, estamos em paz com Deus por meio de Jesus Cristo, nosso Senhor”
(Rm 5,1). A paz vem da justificacdo pela fé e a justificagdo vem do sacrificio de Cristo na cruz (cf.
Rm 3, 21-26)!

Além disso, a paz € o proprio contetdo da justificacdo. Esta ndo consiste apenas na remissdo
(ou, de acordo com Lutero, na ndo imputagdo) dos pecados, isto €, em algo puramente negativo, um
“remover” algo que havia; ela envolve também e acima de tudo um elemento positivo, uma colocacéo
de algo que n&o havia: o Espirito Santo e, com Ele, a graga e a paz.

Uma coisa € clara: ndo se entende a mudanca radical ocorrida no relacionamento com Deus se
ndo se entende o que aconteceu na morte de Cristo. Oriente e Ocidente sdo unanimes em descrever a
situacdo da humanidade antes de Cristo e fora de Cristo. Por um lado, havia os homens que, pecando,
tinham contraido com Deus uma divida e precisavam lutar contra o demdnio que 0s mantinha
escravos: situacoes, estas, que eles ndo podiam resolver, sendo a divida infinita e eles prisioneiros de



3

Satanas, de quem tinham de se livrar. Por outro lado, Deus podia expiar o pecado e vencer Satanas,
mas nado devia fazé-lo, ndo era obrigado a fazé-lo, ja que néo era Ele o devedor. Tinha de ser alguém
que unificasse em si mesmo o combatente e o capaz de vencer: é o caso de Cristo, Deus e homem.
Assim se expressam, com termos muito parecidos, Nicolau Cabasilas, entre os gregos, e Santo
Anselmo de Aosta, entre os latinos[4].

A morte de Jesus na cruz é o momento em que 0 Redentor cumpre a obra da redencao,
destruindo o pecado e derrotando Satands. Como homem, aquilo que Ele realiza nos pertence: “Cristo
Jesus foi feito por Deus, para nos, sabedoria, justiga, santificagdo e redengdo” (1 Cor 1, 30); para nos!
Por outro lado, como Deus, o que Ele realiza tem valor infinito e pode salvar “todos aqueles que
recorrem a Ele” (Hb 7,25).

Em tempos recentes, tem-se repensado profundamente no sentido do sacrificio de Cristo. Em
1972, o pensador francé€s René Girard langou a tese que considerava que “a violéncia € o coragao ¢ a
alma secreta do sagrado”[5]. Na origem, de fato, e no centro de toda religido, incluida a hebraica, esta
o sacrificio, o rito do bode expiatério que sempre envolve destruicdo e morte. Ja antes dessa data,
porém, aquele estudioso tinha se reaproximado do cristianismo e, na Pascoa de 1959, tinha tornado
publica a sua “conversdo”, declarando-se crente e retornando a Igreja.

Isto Ihe permitiu ndo ficar apenas, em seus estudos posteriores, na analise do mecanismo da
violéncia, mas salientar também a forma de sair dele. A seu ver, Jesus desmascara e despedaca o0
mecanismo que sacraliza a violéncia tornando-se o voluntario “bode expiatério” da humanidade, a
vitima inocente de toda a violéncia. Cristo, ja dizia a Carta aos Hebreus (Hb 9, 11-14), ndo veio com 0
sangue dos outros, mas com o préprio. Ndo fez vitimas, mas fez-se vitima. Nao colocou os seus
pecados sobre os ombros dos outros, homens ou animais; colocou, sim, os pecados dos outros sobre
os proprios ombros: “Ele tomou sobre si 0s nossos pecados no madeiro da cruz” (1 Pd 2, 24).

Pode-se entdo continuar falando sobre o “sacrificio” da cruz e, por conseguinte, da missa como
sacrificio? Durante muito tempo, o estudioso mencionado rejeitou este conceito, considerando-o
marcado demais pela ideia de violéncia, mas, depois, com toda a tradicdo cristd, acabou admitindo a
sua legitimidade, desde que, afirma ele, se veja no de Cristo um novo tipo de sacrificio e se perceba
nesta mudanca de significado “o fato central da histéria religiosa da humanidade’[6].

Tudo isto nos permite entender melhor em que sentido aconteceu nha cruz a reconciliacéo entre
Deus e os homens. Em geral, o sacrificio de expiacdo servia para aplacar um Deus enfurecido com o
pecado. O homem, oferecendo a Deus um sacrificio, pede a divindade a reconciliacdo e o perddo. No
sacrificio de Cristo, a perspectiva é invertida. Ndo é o homem quem exerce uma influéncia sobre Deus
para que Ele se aplaque. Antes, é Deus quem age para que o homem desista da prépria inimizade com
Ele. “A salvagdo ndo comeca com o pedido de reconciliagdo do homem, mas com o pedido de Deus
de nos reconciliarmos com Ele”[7]. Neste sentido, entende-se a afirmacdo do Apostolo: “E Deus
quem reconciliou consigo o mundo em Cristo” (cf. 2 Cor 5, 19), e ainda: “Sendo inimigos, fomos
reconciliados com Deus mediante a morte do seu Filho” (Rm 5,10).

4. “Recebei o Espirito Santo!”

A paz que Cristo nos mereceu com a sua morte na cruz se torna ativa e operante em nos
mediante o Espirito Santo. Por isto, no cenaculo, depois de ter dito aos apostolos “Paz a vos”, Ele
soprou sobre eles e acrescentou, como de um s6 folego: “Recebei o Espirito Santo!” (Jo 20, 22).

Em realidade, a paz vem, sim, da cruz de Cristo, mas ndo nasce dela. Nasce de mais longe. Na
cruz, Jesus destruiu o muro do pecado e da inimizade que impedia a paz de Deus de se difundir entre
os homens. A fonte suprema da paz é a Trindade. “O Trindade beata, oceano de paz!”, exclama a
liturgia em um dos seus hinos. Segundo Dionisio Areopagita, “Paz” ¢ um dos nomes proprios de
Deus[8]. Ele é paz em si mesmo, como é também amor e luz.

Quase todas as religides politeistas falam de divindades em permanente estado de rivalidade e
de guerra entre si. A mitologia grega é o exemplo mais conhecido. A rigor, ndo se pode falar de Deus
como fonte e modelo de paz, nem mesmo no contexto de um monoteismo absoluto e numérico. A



4

paz, assim como 0 amor, ndo pode existir a ndo ser entre duas pessoas. Ela consiste em relagdes de
beleza, em relacbes de amor, e a Santissima Trindade é precisamente essa beleza e perfeicdo de
relagdes. O mais impressionante, quando contemplamos o icone da Trindade de Rublev, é a sensacao
de paz sobre-humana que emana dele.

Quando Jesus diz “shalom” e “Recebei o Espirito Santo”, Ele comunica aos discipulos algo da
“paz de Deus que excede todo entendimento” (F1 4,7). Neste sentido, a paz ¢ quase um sinénimo de
graca e, de fato, os dois termos sdo usados em conjunto, como uma espécie de bindmio, no inicio das
cartas apostolicas: “Graga e paz a vos da parte de Deus e de nosso Senhor Jesus Cristo” (Rm 1, 7; 1
Tes 1, 1). Quando se proclama na missa “A paz esteja convosco”, “Cordeiro de Deus, que tirais os
pecados do mundo, dai-nos a paz” e, no final, “Ide em paz”, é desta paz, como dom de Deus, que se
esta falando.

5. “Reconciliai-vos com Deus!”

Gostaria de destacar agora como este dom da paz, recebido ontologicamente e de direito por
meio do batismo, deve mudar pouco a pouco, também de fato e psicologicamente, a nossa relacdo
com Deus. O premente apelo de Paulo, “Suplicamo-vos em nome de Cristo: deixai-vos reconciliar
com Deus” (2 Cor 5, 20), ¢ dirigido aos cristaos batizados que vivem ha tempos na comunidade. Nao
se refere, portanto, a primeira reconciliagdo, nem, evidentemente, a0 que chamamos de ‘“‘sacramento
da reconciliagdo”. Neste sentido atual e existencial, ele ¢ dirigido também a cada um de nds, que
tentamos entender em que ele consiste.

Uma das razdes, talvez a principal, da alienacdo da religido e da fé por parte do homem
moderno ¢é a imagem distorcida que ele tem de Deus. Esta € também a causa de um cristianismo
apagado, sem impulso e sem alegria, vivido mais como um dever do que como um presente. Eu penso
no quanto era grandiosa a imagem de Deus Pai na Capela Sistina quando a vi pela primeira vez, toda
recoberta por uma péatina escura, e como € agora, ap0s a restauragdo, com as cores vivazes e 0S
contornos nitidos com que tinha saido do pincel de Michelangelo. Uma restauracdo mais urgente da
imagem de Deus Pai deve acontecer no corac¢do dos homens, incluidos nos, os crentes.

Qual ¢ a imagem “predefinida” de Deus (na linguagem dos computadores, de funcionar como
um padréo) no inconsciente coletivo humano? Basta, para descobrirmos, perguntar a nGs mesmos e
aos outros: “Que ideias, que palavras, que realidades surgem espontaneamente em mim, antes de
qualquer reflexdo, quando digo ‘Pai nosso, que estais no céu... Seja feita a vossa vontade’?
Inconscientemente, associamos a vontade de Deus a tudo o que é desagradavel, doloroso, aquilo que,
de uma forma ou de outra, pode ser visto como uma mutilagdo da liberdade e do desenvolvimento
individual. E como se Deus, de certa forma, fosse o inimigo de toda festa, alegria, prazer.

Outra pergunta reveladora: o que ¢ que sugere para nos a invocagdo “Kyrie eleison”, “Senhor,
tende piedade de nds”, que pontua a oragdo cristd e, em algumas liturgias, acompanha a missa do
inicio ao fim? Ela acabou se tornando apenas o pedido de perddo da criatura que vé Deus sempre no
processo (e no direito) de puni-la. A palavra “piedade” foi tdo aviltada a ponto de ser usada
frequentemente em sentido negativo, como algo mesquinho e desprezivel: “causar piedade” como
sindnimo de “dar pena”, “causar vergonha alheia”. De acordo com a Biblia, “Kyrie eleison” deve ser
traduzido como “Senhor, cobri-nos com a vossa ternura!”. Basta ler como Deus fala do seu povo em
Jeremias: “Meu corag@o se comove com ele e sinto por ele uma profunda ternura" (eleos) (Jr 31, 20).
Quando os doentes, os leprosos e os cegos gritam para Jesus, como em Mateus 9, 27, “Senhor, tem

piedade (eleeson) de mim!”, eles ndo querem dizer “Perdoa-me”, e sim “Tem compaixdo de mim”.

Deus € visto, geralmente, como o Ser Supremo, o Todo-Poderoso, o Senhor do tempo e da
historia, ou seja, como uma entidade que se imp&e ao individuo a partir de fora; nenhum detalhe da
vida humana lhe escapa. A transgressao da sua lei introduz inexoravelmente uma desordem que exige
reparacdo. N&o podendo, esta reparacdo, ser jamais considerada adequada, surge a angustia da morte e
do julgamento divino.

Eu confesso que quase estremeco ao ler as palavras que o grande Bossuet dirige a Jesus na cruz,
num discurso da Sexta-Feira Santa: “Lancas-te, Jesus, nos bragos do Pai, e te sentes rejeitado; sentes



5

que é Ele préprio quem te persegue, quem te golpeia, quem te abandona; que é Ele proprio que te
esmaga sob o peso enorme e insuportavel da sua vinganca... A colera de um Deus enfurecido: Jesus
reza e o Pai, irado, ndo o escuta; é a justica de um Deus vingador perante as ofensas recebidas; Jesus
sofre ¢ o Pai ndo se aplacal!”[9]. Se assim falava um orador do alto nivel de Bossuet, podemos
imaginar a que tipo de coisa se abandonavam os pregadores populares daquele tempo. Entende-se,
assim, como foi se formando aquela imagem “predefinida” de Deus no coragdo do homem.

E claro que nunca se ignorou a misericordia de Deus! Mas a ela foi confiada apenas a tarefa de
moderar 0s irrenunciaveis rigores da justica. Alis, na prética, fez-se com que o amor e o perdao de
Deus dependessem do amor e do perddo que damos ao préximo: se perdoarmos a quem nos ofendeu,
entdo Deus podera, por sua vez, nos perdoar também. Criou-se com Deus um relacionamento de
barganha. Néo se diz que é preciso acumular méritos para ganhar o Paraiso? E ndo se atribui grande
importancia aos esforgos a ser feitos, as missas a mandar rezar, as velas a ser acesas, as novenas a
realizar?

Tudo isso, que permitiu no passado a muita gente demonstrar a Deus o proprio amor, ndo pode
ser jogado fora: deve ser respeitado. Deus faz desabrocharem as suas flores — e 0s seus santos — em
qualquer clima. Nao ha como negar, porém, o risco de se cair numa religido utilitaria, no “do ut des”,
“dou para que dés”. Por tras de tudo esta o pressuposto de que a relagdo com Deus depende do
homem. Ele ndo pode se apresentar diante de Deus de méaos vazias: deve ter sempre algo a lhe dar. E é
verdade que Deus diz a Moisés: “Ninguém se apresentara diante de mim com as maos vazias” (Ex
23,15; 34, 20), mas este é o Deus da lei, ndo ainda o Deus da graca. No reino da graca, 0 homem deve
se apresentar diante de Deus justamente “de maos vazias”; a Unica coisa que ele precisa trazer “nas
maos”, ao se apresentar a Ele, ¢ o seu Filho Jesus.

Vejamos como o Espirito Santo, quando nos abrimos a Ele, transforma esta situacdo. Ele nos
ensina a olhar para Deus com olhos novos: como o Deus da lei, é claro, mas, ainda mais, como o0
Deus do amor e da graca, como o Deus “misericordioso e compassivo; lento a ira e grande no amor”
(Ex 34, 6). Ele nos revela Deus como um aliado € amigo, como quem “ndo poupou o proprio Filho,
mas o entregou por todos nés” (¢ assim que deve ser entendida a passagem de Rm 8§, 32!); em suma,
como um Pai de imensa ternura. Aflora entdo o sentimento filial que se traduz espontaneamente no
grito: “Abba, Pai!”. Como quem diz: “Eu ndo te conhecia, ou s6 te conhecia por ouvir dizer; agora te
conhego, sei quem ¢€s; sei que me amas de verdade e que me és propicio”. O filho tomou o lugar do
escravo; 0 amor, o lugar do medo. E assim que se chega verdadeiramente & reconciliagio com Deus,
inclusive no &mbito subjetivo e existencial.

Repitamos n6s também, de tanto em tanto, com a intima alegria e a jubilosa certeza do
Apostolo: “Justificados pela fé, estamos em paz com Deus!”.

[Traducdo ZENIT]

[1] E. R. Dodds, Pagani e cristiani in un‘epoca di angoscia. Aspetti dell'esperienza religiosa da Marco
Aurelio a Costantino, Florenca, La Nuova Italia 1993.

[2] Hino de louvor do 1l domingo do tempo comum.

[3] Séo Ledo Magno, In Nativitate Domini, XXXVI, 5 (PL 54, 215).

[4] N. Cabeasilas, Vita in Cristo, I, 5 (PG 150, 313); Cf. Anselmo, Cur Deus homo?, Il, 18.20; Tomas de
Agquino, Summa theologiae, 11, g. 46, art. 1, ad 3.

[5] Cf. R. Girard, La violence et le sacré, Grasset, Paris 1972.

[6] Cf. R. Girard, Il sacrificio, Mildo 2004.

[7] G. Theissen - A. Merz; Il Gesu storico, Queriniana, Brescia 2003, pag. 573.

[8] Pseudo-Dionisio Areopagita, Nomes divinos, XI, 1 s (PG 3, 948s).

[9] J.B. Bossuet, Euvres completes, IV, Paris 1836, pag. 365.



