
http://combonianum.org/ 

PREGAÇÃO DE ADVENTO - 2014 

Pregação do Pe. Raniero Cantalamessa à Cúria Romana 

Tema: “EU VOS DOU A MINHA PAZ” (Jo 14,27) 

Primeira Pregação  

A PAZ COMO DOM DE DEUS EM JESUS CRISTO 

1. Estamos em paz com Deus! 
Se pudéssemos ouvir o grito mais forte que existe no coração de bilhões de pessoas, ouviríamos, 

em todas as línguas do mundo, uma única palavra: paz! A dolorosa atualidade deste tema, junto com a 

necessidade de se devolver à palavra “paz” a riqueza e a profundidade de significado de que ela se 

reveste na Bíblia, me levou a dedicar a este tema as meditações de Advento deste ano. Ela nos 

ajudará, espero eu, a escutar com ouvidos novos o anúncio natalino, “Paz na terra aos homens que 

Deus ama”, e a começar a viver em nosso interior a mensagem que a Igreja, todos os anos, apresenta 

ao mundo na jornada mundial da paz. 

Comecemos ouvindo o anúncio fundamental da paz. São palavras de Paulo na Carta aos 

Romanos: “Justificados, pois, pela fé, estamos em paz com Deus por meio de Jesus Cristo, nosso 

Senhor, mediante o qual também tivemos, pela fé, o acesso a esta graça em que estamos firmes; e nos 

gloriamos na esperança da glória de Deus (Rm 5, 1-2). 

Eu ainda me lembro do que aconteceu no dia em que acabou, para a Itália, a segunda guerra 

mundial. Os gritos de “Armistício! Paz!” ribombaram da cidade ao campo, de casa em casa. Era o fim 

de um pesadelo: basta de terror, basta de bombardeios, basta de fome. Parecia que finalmente se 

voltava a viver. Algo assim deve ter sido provocado, no coração dos leitores, por aquele anúncio do 

Apóstolo: “Nós estamos em paz com Deus! Foi selada a paz! Uma era nova começou para a huma-

nidade na sua relação com Deus!”. A época deles já foi definida como “de angústia”[1]. Os homens 

daquele tempo tinham a impressão (nada infundada, aliás) de que uma condenação pesava sobre a sua 

cabeça; Paulo a chamava de “cólera de Deus que se revela do céu contra toda impiedade” (Rom 1, 

18). Daí os ritos e cultos esotéricos de propiciação que pululavam na sociedade pagã daquele tempo. 

Quando falamos de paz, somos levados a pensar quase sempre numa paz horizontal: entre os 

povos, entre as raças, entre as classes sociais, entre as religiões. A palavra de Deus nos ensina que a 

paz primeira e mais essencial é a vertical, entre o céu e a terra, entre Deus e a humanidade. Dela 

dependem todas as outras formas de paz. Isto nós vemos no próprio relato da criação. Enquanto Adão 

e Eva estão em paz com Deus, há paz dentro de cada um deles, entre a carne e o espírito (estavam nus 

e não se envergonhavam), há paz entre o homem e a mulher (“carne da minha carne”), entre o ser 

humano e o resto da criação. Tão logo eles se rebelam contra Deus, tudo se transforma em luta: a 

carne contra o espírito (eles se dão conta de estarem nus), o homem contra a mulher (“a mulher me 

seduziu”), a natureza contra o homem, o irmão contra o irmão, Caim contra Abel.  

Por este motivo, pensei em dedicar esta primeira meditação à paz como dom de Deus em Cristo 

Jesus. Na segunda meditação, falaremos da paz como tarefa pela qual trabalhar e, na terceira, da paz 

como fruto do Espírito, ou seja, da paz interior da alma. São os três âmbitos da paz evocados num hino 

da liturgia das horas: “Paz entre céu e terra, paz entre todos os povos, paz em nossos corações”[2]. 

2.  A paz de Deus, prometida e dada 

O anúncio de Paulo, recém-ouvido, pressupõe o acontecimento de algo que mudou o destino da 

humanidade. Se agora estamos em paz com Deus, isto quer dizer que antes não estávamos; se agora 

“não há mais nenhuma condenação” (Rm 8,1), quer dizer que antes havia uma condenação. Vejamos 

o que foi que provocou uma mudança tão decisiva na relação entre o homem e Deus. 

http://combonianum.org/


2 

Diante da rebelião do homem – o pecado original – Deus não abandona a humanidade ao seu 

azar, mas decide um novo plano para reconciliá-la consigo. Uma comparação trivial, mas útil para 

entendermos, pode ser feita com os chamados sistemas de navegação por satélite, instalados hoje nos 

carros. Se em algum momento o motorista não segue a indicação do navegador, fazendo uma 

conversão à esquerda, por exemplo, em vez de à direita, o navegador em poucos instantes lhe traça 

uma nova rota, a partir da posição em que ele está localizado, para chegar ao destino desejado. Foi 

isto o que Deus fez em relação ao homem, decidindo, depois do pecado, o seu plano de redenção. 

A longa preparação começa com as alianças bíblicas. Elas são, por assim dizer, “acordos de paz 

separados”. Primeiro com indivíduos: Noé, Abraão, Jacó; depois, por meio de Moisés, com todo 

Israel, que se torna o povo da aliança. Essas alianças, ao contrário das humanas, são sempre alianças 

de paz, nunca de guerra contra inimigos. 

Mas Deus é Deus de toda a humanidade: “Acaso Deus é Deus somente dos judeus? Não é Deus 

também dos gentios?”, exclama São Paulo (Rm 3, 29). Estas alianças antigas eram temporárias, 

destinadas a ser prorrogadas um dia para todo o gênero humano. De fato, os profetas começaram a 

falar cada vez mais claramente de uma “aliança nova e eterna”, de uma “aliança de paz” (Ez 37, 26), 

que, a partir de Sião e de Jerusalém, se estenderá a todos os povos (cf. Is 2, 2-5). 

Esta paz universal é apresentada como um retorno à paz inicial do Éden, com imagens e 

símbolos que a tradição judaica interpreta em sentido literal e a cristã em sentido espiritual: 

“De suas espadas forjarão relhas de arados, e de suas lanças, foices. Uma nação não levantará a 

espada contra outra, e não se arrastarão mais para a guerra” (Is 2,4). “O lobo habitará com o 

cordeiro, a pantera se deitará junto ao cabrito; o bezerro e o leãozinho pastarão juntos e um menino 

pequeno os guiará” (Is 11, 6-7).  

O Novo Testamento vê realizadas todas essas profecias com a vinda de Jesus. Seu nascimento é 

revelado aos pastores com o anúncio: “Paz na terra aos homens que Deus ama!” (Lc 2, 14). O próprio 

Jesus diz que veio ao mundo para trazer a paz de Deus: “Eu vos deixo a paz; eu vos dou a minha paz” 

(Jo 14, 27). Na noite de Páscoa, no cenáculo, sabe-se lá com que divinas vibrações, sai da sua boca de 

ressuscitado a palavra “shalom!”, “a paz esteja convosco!”. Como no anúncio dos anjos no Natal, este 

não é apenas um cumprimento ou um augúrio, mas algo real, algo que é transmitido. Todo o conteúdo 

da redenção estava contido naquela palavra. 

A Igreja apostólica nunca se cansa de proclamar o cumprimento, em Cristo, de todas as promessas 

de paz feitas por Deus. Falando do Messias que nasceria em Belém da Judeia, o profeta Miqueias tinha 

predito: “Ele será a nossa paz!” (Mi 5,4); exatamente o que a Carta aos Efésios diz de Cristo: “Ele é a 

nossa paz” (Ef 2, 14). “O Natal do Senhor”, diz São Leão Magno, “é o natal da paz”[3]. 

3. A paz, fruto da cruz de Cristo 

Coloquemos agora uma pergunta mais precisa. Foi com a sua simples vinda à terra que Jesus 

restaurou a paz entre o céu e a terra? É realmente o nascimento de Cristo “o natal da paz” ou é 

também, e acima de tudo, a sua morte? A resposta se encontra na palavra de Paulo da qual partimos: 

“Sendo, pois, justificados pela fé, estamos em paz com Deus por meio de Jesus Cristo, nosso Senhor” 

(Rm 5,1). A paz vem da justificação pela fé e a justificação vem do sacrifício de Cristo na cruz (cf. 

Rm 3, 21-26)! 

Além disso, a paz é o próprio conteúdo da justificação. Esta não consiste apenas na remissão 

(ou, de acordo com Lutero, na não imputação) dos pecados, isto é, em algo puramente negativo, um 

“remover” algo que havia; ela envolve também e acima de tudo um elemento positivo, uma colocação 

de algo que não havia: o Espírito Santo e, com Ele, a graça e a paz. 

Uma coisa é clara: não se entende a mudança radical ocorrida no relacionamento com Deus se 

não se entende o que aconteceu na morte de Cristo. Oriente e Ocidente são unânimes em descrever a 

situação da humanidade antes de Cristo e fora de Cristo. Por um lado, havia os homens que, pecando, 

tinham contraído com Deus uma dívida e precisavam lutar contra o demônio que os mantinha 

escravos: situações, estas, que eles não podiam resolver, sendo a dívida infinita e eles prisioneiros de 



3 

Satanás, de quem tinham de se livrar. Por outro lado, Deus podia expiar o pecado e vencer Satanás, 

mas não devia fazê-lo, não era obrigado a fazê-lo, já que não era Ele o devedor. Tinha de ser alguém 

que unificasse em si mesmo o combatente e o capaz de vencer: é o caso de Cristo, Deus e homem. 

Assim se expressam, com termos muito parecidos, Nicolau Cabasilas, entre os gregos, e Santo 

Anselmo de Aosta, entre os latinos[4]. 

A morte de Jesus na cruz é o momento em que o Redentor cumpre a obra da redenção, 

destruindo o pecado e derrotando Satanás. Como homem, aquilo que Ele realiza nos pertence: “Cristo 

Jesus foi feito por Deus, para nós, sabedoria, justiça, santificação e redenção” (1 Cor 1, 30); para nós! 

Por outro lado, como Deus, o que Ele realiza tem valor infinito e pode salvar “todos aqueles que 

recorrem a Ele” (Hb 7,25). 

Em tempos recentes, tem-se repensado profundamente no sentido do sacrifício de Cristo. Em 

1972, o pensador francês René Girard lançou a tese que considerava que “a violência é o coração e a 

alma secreta do sagrado”[5]. Na origem, de fato, e no centro de toda religião, incluída a hebraica, está 

o sacrifício, o rito do bode expiatório que sempre envolve destruição e morte. Já antes dessa data, 

porém, aquele estudioso tinha se reaproximado do cristianismo e, na Páscoa de 1959, tinha tornado 

pública a sua “conversão”, declarando-se crente e retornando à Igreja. 

Isto lhe permitiu não ficar apenas, em seus estudos posteriores, na análise do mecanismo da 

violência, mas salientar também a forma de sair dele. A seu ver, Jesus desmascara e despedaça o 

mecanismo que sacraliza a violência tornando-se o voluntário “bode expiatório” da humanidade, a 

vítima inocente de toda a violência. Cristo, já dizia a Carta aos Hebreus (Hb 9, 11-14), não veio com o 

sangue dos outros, mas com o próprio. Não fez vítimas, mas fez-se vítima. Não colocou os seus 

pecados sobre os ombros dos outros, homens ou animais; colocou, sim, os pecados dos outros sobre 

os próprios ombros: “Ele tomou sobre si os nossos pecados no madeiro da cruz” (1 Pd 2, 24). 

Pode-se então continuar falando sobre o “sacrifício” da cruz e, por conseguinte, da missa como 

sacrifício? Durante muito tempo, o estudioso mencionado rejeitou este conceito, considerando-o 

marcado demais pela ideia de violência, mas, depois, com toda a tradição cristã, acabou admitindo a 

sua legitimidade, desde que, afirma ele, se veja no de Cristo um novo tipo de sacrifício e se perceba 

nesta mudança de significado “o fato central da história religiosa da humanidade”[6]. 

Tudo isto nos permite entender melhor em que sentido aconteceu na cruz a reconciliação entre 

Deus e os homens. Em geral, o sacrifício de expiação servia para aplacar um Deus enfurecido com o 

pecado. O homem, oferecendo a Deus um sacrifício, pede à divindade a reconciliação e o perdão. No 

sacrifício de Cristo, a perspectiva é invertida. Não é o homem quem exerce uma influência sobre Deus 

para que Ele se aplaque. Antes, é Deus quem age para que o homem desista da própria inimizade com 

Ele. “A salvação não começa com o pedido de reconciliação do homem, mas com o pedido de Deus 

de nos reconciliarmos com Ele”[7]. Neste sentido, entende-se a afirmação do Apóstolo: “É Deus 

quem reconciliou consigo o mundo em Cristo” (cf. 2 Cor 5, 19), e ainda: “Sendo inimigos, fomos 

reconciliados com Deus mediante a morte do seu Filho” (Rm 5,10). 

4. “Recebei o Espírito Santo!” 

A paz que Cristo nos mereceu com a sua morte na cruz se torna ativa e operante em nós 

mediante o Espírito Santo. Por isto, no cenáculo, depois de ter dito aos apóstolos “Paz a vós”, Ele 

soprou sobre eles e acrescentou, como de um só fôlego: “Recebei o Espírito Santo!” (Jo 20, 22). 

Em realidade, a paz vem, sim, da cruz de Cristo, mas não nasce dela. Nasce de mais longe. Na 

cruz, Jesus destruiu o muro do pecado e da inimizade que impedia a paz de Deus de se difundir entre 

os homens. A fonte suprema da paz é a Trindade. “Ó Trindade beata, oceano de paz!”, exclama a 

liturgia em um dos seus hinos. Segundo Dionísio Areopagita, “Paz” é um dos nomes próprios de 

Deus[8]. Ele é paz em si mesmo, como é também amor e luz. 

Quase todas as religiões politeístas falam de divindades em permanente estado de rivalidade e 

de guerra entre si. A mitologia grega é o exemplo mais conhecido. A rigor, não se pode falar de Deus 

como fonte e modelo de paz, nem mesmo no contexto de um monoteísmo absoluto e numérico. A 



4 

paz, assim como o amor, não pode existir a não ser entre duas pessoas. Ela consiste em relações de 

beleza, em relações de amor, e a Santíssima Trindade é precisamente essa beleza e perfeição de 

relações. O mais impressionante, quando contemplamos o ícone da Trindade de Rublev, é a sensação 

de paz sobre-humana que emana dele. 

Quando Jesus diz “shalom” e “Recebei o Espírito Santo”, Ele comunica aos discípulos algo da 

“paz de Deus que excede todo entendimento” (Fl 4,7). Neste sentido, a paz é quase um sinônimo de 

graça e, de fato, os dois termos são usados em conjunto, como uma espécie de binômio, no início das 

cartas apostólicas: “Graça e paz a vós da parte de Deus e de nosso Senhor Jesus Cristo” (Rm 1, 7; 1 

Tes 1, 1). Quando se proclama na missa “A paz esteja convosco”, “Cordeiro de Deus, que tirais os 

pecados do mundo, dai-nos a paz” e, no final, “Ide em paz”, é desta paz, como dom de Deus, que se 

está falando. 

5. “Reconciliai-vos com Deus!” 

Gostaria de destacar agora como este dom da paz, recebido ontologicamente e de direito por 

meio do batismo, deve mudar pouco a pouco, também de fato e psicologicamente, a nossa relação 

com Deus. O premente apelo de Paulo, “Suplicamo-vos em nome de Cristo: deixai-vos reconciliar 

com Deus” (2 Cor 5, 20), é dirigido aos cristãos batizados que vivem há tempos na comunidade. Não 

se refere, portanto, à primeira reconciliação, nem, evidentemente, ao que chamamos de “sacramento 

da reconciliação”. Neste sentido atual e existencial, ele é dirigido também a cada um de nós, que 

tentamos entender em que ele consiste. 

Uma das razões, talvez a principal, da alienação da religião e da fé por parte do homem 

moderno é a imagem distorcida que ele tem de Deus. Esta é também a causa de um cristianismo 

apagado, sem impulso e sem alegria, vivido mais como um dever do que como um presente. Eu penso 

no quanto era grandiosa a imagem de Deus Pai na Capela Sistina quando a vi pela primeira vez, toda 

recoberta por uma pátina escura, e como é agora, após a restauração, com as cores vivazes e os 

contornos nítidos com que tinha saído do pincel de Michelangelo. Uma restauração mais urgente da 

imagem de Deus Pai deve acontecer no coração dos homens, incluídos nós, os crentes. 

Qual é a imagem “predefinida” de Deus (na linguagem dos computadores, de funcionar como 

um padrão) no inconsciente coletivo humano? Basta, para descobrirmos, perguntar a nós mesmos e 

aos outros: “Que ideias, que palavras, que realidades surgem espontaneamente em mim, antes de 

qualquer reflexão, quando digo ‘Pai nosso, que estais no céu... Seja feita a vossa vontade’”? 

Inconscientemente, associamos a vontade de Deus a tudo o que é desagradável, doloroso, àquilo que, 

de uma forma ou de outra, pode ser visto como uma mutilação da liberdade e do desenvolvimento 

individual. É como se Deus, de certa forma, fosse o inimigo de toda festa, alegria, prazer. 

Outra pergunta reveladora: o que é que sugere para nós a invocação “Kyrie eleison”, “Senhor, 

tende piedade de nós”, que pontua a oração cristã e, em algumas liturgias, acompanha a missa do 

início ao fim? Ela acabou se tornando apenas o pedido de perdão da criatura que vê Deus sempre no 

processo (e no direito) de puni-la. A palavra “piedade” foi tão aviltada a ponto de ser usada 

frequentemente em sentido negativo, como algo mesquinho e desprezível: “causar piedade” como 

sinônimo de “dar pena”, “causar vergonha alheia”. De acordo com a Bíblia, “Kyrie eleison” deve ser 

traduzido como “Senhor, cobri-nos com a vossa ternura!”. Basta ler como Deus fala do seu povo em 

Jeremias: “Meu coração se comove com ele e sinto por ele uma profunda ternura" (eleos) (Jr 31, 20). 

Quando os doentes, os leprosos e os cegos gritam para Jesus, como em Mateus 9, 27, “Senhor, tem 

piedade (eleeson) de mim!”, eles não querem dizer “Perdoa-me”, e sim “Tem compaixão de mim”. 

Deus é visto, geralmente, como o Ser Supremo, o Todo-Poderoso, o Senhor do tempo e da 

história, ou seja, como uma entidade que se impõe ao indivíduo a partir de fora; nenhum detalhe da 

vida humana lhe escapa. A transgressão da sua lei introduz inexoravelmente uma desordem que exige 

reparação. Não podendo, esta reparação, ser jamais considerada adequada, surge a angústia da morte e 

do julgamento divino. 

Eu confesso que quase estremeço ao ler as palavras que o grande Bossuet dirige a Jesus na cruz, 

num discurso da Sexta-Feira Santa: “Lanças-te, Jesus, nos braços do Pai, e te sentes rejeitado; sentes 



5 

que é Ele próprio quem te persegue, quem te golpeia, quem te abandona; que é Ele próprio que te 

esmaga sob o peso enorme e insuportável da sua vingança... A cólera de um Deus enfurecido: Jesus 

reza e o Pai, irado, não o escuta; é a justiça de um Deus vingador perante as ofensas recebidas; Jesus 

sofre e o Pai não se aplaca!”[9]. Se assim falava um orador do alto nível de Bossuet, podemos 

imaginar a que tipo de coisa se abandonavam os pregadores populares daquele tempo. Entende-se, 

assim, como foi se formando aquela imagem “predefinida” de Deus no coração do homem. 

É claro que nunca se ignorou a misericórdia de Deus! Mas a ela foi confiada apenas a tarefa de 

moderar os irrenunciáveis rigores da justiça. Aliás, na prática, fez-se com que o amor e o perdão de 

Deus dependessem do amor e do perdão que damos ao próximo: se perdoarmos a quem nos ofendeu, 

então Deus poderá, por sua vez, nos perdoar também. Criou-se com Deus um relacionamento de 

barganha. Não se diz que é preciso acumular méritos para ganhar o Paraíso? E não se atribui grande 

importância aos esforços a ser feitos, às missas a mandar rezar, às velas a ser acesas, às novenas a 

realizar? 

Tudo isso, que permitiu no passado a muita gente demonstrar a Deus o próprio amor, não pode 

ser jogado fora: deve ser respeitado. Deus faz desabrocharem as suas flores – e os seus santos – em 

qualquer clima. Não há como negar, porém, o risco de se cair numa religião utilitária, no “do ut des”, 

“dou para que dês”. Por trás de tudo está o pressuposto de que a relação com Deus depende do 

homem. Ele não pode se apresentar diante de Deus de mãos vazias: deve ter sempre algo a lhe dar. E é 

verdade que Deus diz a Moisés: “Ninguém se apresentará diante de mim com as mãos vazias” (Ex 

23,15; 34, 20), mas este é o Deus da lei, não ainda o Deus da graça. No reino da graça, o homem deve 

se apresentar diante de Deus justamente “de mãos vazias”; a única coisa que ele precisa trazer “nas 

mãos”, ao se apresentar a Ele, é o seu Filho Jesus. 

Vejamos como o Espírito Santo, quando nos abrimos a Ele, transforma esta situação. Ele nos 

ensina a olhar para Deus com olhos novos: como o Deus da lei, é claro, mas, ainda mais, como o 

Deus do amor e da graça, como o Deus “misericordioso e compassivo; lento à ira e grande no amor” 

(Ex 34, 6). Ele nos revela Deus como um aliado e amigo, como quem “não poupou o próprio Filho, 

mas o entregou por todos nós” (é assim que deve ser entendida a passagem de Rm 8, 32!); em suma, 

como um Pai de imensa ternura. Aflora então o sentimento filial que se traduz espontaneamente no 

grito: “Abba, Pai!”. Como quem diz: “Eu não te conhecia, ou só te conhecia por ouvir dizer; agora te 

conheço, sei quem és; sei que me amas de verdade e que me és propício”. O filho tomou o lugar do 

escravo; o amor, o lugar do medo. É assim que se chega verdadeiramente à reconciliação com Deus, 

inclusive no âmbito subjetivo e existencial. 

Repitamos nós também, de tanto em tanto, com a íntima alegria e a jubilosa certeza do 

Apóstolo: “Justificados pela fé, estamos em paz com Deus!”. 

[Tradução ZENIT] 

[1] E. R. Dodds, Pagani e cristiani in un'epoca di angoscia. Aspetti dell'esperienza religiosa da Marco 

Aurelio a Costantino, Florença, La Nuova Italia 1993. 

[2] Hino de louvor do III domingo do tempo comum. 

[3] São Leão Magno, In Nativitate Domini, XXXVI, 5 (PL 54, 215). 

[4] N. Cabasilas, Vita in Cristo, I, 5 (PG 150, 313); Cf. Anselmo, Cur Deus homo?, II, 18.20; Tomás de 

Aquino, Summa theologiae, III, q. 46, art. 1, ad 3. 

[5] Cf. R. Girard, La violence et le sacré, Grasset, Paris 1972. 

[6] Cf. R. Girard, Il sacrificio, Milão 2004. 

[7] G. Theissen - A. Merz; Il Gesú storico, Queriniana, Brescia 2003, pág. 573. 

[8] Pseudo-Dionísio Areopagita, Nomes divinos, XI, 1 s (PG 3, 948 s). 

[9] J.B. Bossuet, Œuvres complètes, IV, Paris 1836, pág. 365. 

 


