https://combonianum.org/ FP.fr 2/2021

Formation Permanente — Francais 2/2021
Caréme, temps de guérison

De la poussiére a la vie

Nous commengons le Caréme en recevant les cendres : « Souviens-toi que tu es poussicre et que
tu retourneras a la poussiere » (cf. Gn 3, 19). La poussicre sur la téte nous ramene a la terre, elle nous
rappelle que nous venons de la terre et qu’en terre nous retournerons. Cela veut dire que nous sommes
faibles, fragiles, mortels. Dans le cours des si¢cles et des millénaires, nous sommes de passage ;
devant 'immensité des galaxies et de 1’espace nous sommes minuscules. Nous sommes poussiere
dans I'univers. Mais nous sommes la poussiere aimée de Dieu. Le Seigneur a aimé recueillir notre
poussi¢re dans ses mains et y insuffler son haleine de vie (cf. Gn 2, 7). Nous sommes ainsi une
poussiere précieuse, destinée a vivre pour toujours. Nous sommes la terre sur laquelle Dieu a versé
son ciel, la poussiére qui contient ses réves. Nous sommes 1’espérance de Dieu, son trésor, sa gloire.

La cendre nous rappelle ainsi le parcours de notre existence : de la poussiere a la vie. Nous
sommes poussiere, terre, argile, mais si nous nous laissons modeler par les mains de Dieu nous
devenons une merveille. Et cependant, souvent, surtout dans les difficultés et dans la solitude, nous ne
voyons que notre poussiere ! Mais le Seigneur nous encourage : le peu que nous sommes a une valeur
infinie a ses yeux. Courage, nous sommes nés pour étre aimés, nous sommes nés pour étre enfants de
Dieu.

Chers freres et sceurs, au début du Caréme rendons-nous compte de cela. Parce que le Caréme
n’est pas un temps pour verser sur les gens un moralisme inutile, mais pour reconnaitre que nos
pauvres cendres sont aimées de Dieu. Il est un temps de grace, pour accueillir le regard d’amour de
Dieu sur nous et, regardés de la sorte, changer de vie. Nous sommes au monde pour marcher de la
cendre a la vie. Alors, ne réduisons pas 1’espérance en poussiere, n’incinérons pas le réve que Dieu a
sur nous. Ne cédons pas a la résignation. Et toi tu dis “Comment puis-je avoir confiance ? Le monde
va mal, la peur se répand, il y a beaucoup de méchanceté et la société se déchristianise...” Mais tu ne
crois pas que Dieu peut transformer notre poussiére en gloire ?

La cendre que nous recevons sur la téte ébranle les pensées que nous avons. Elle nous rappelle
que, enfants de Dieu, nous ne pouvons pas vivre pour suivre la poussiere qui disparait. Une question
peut descendre de la téte vers cceur : “Moi, qu’est-ce qui me fait vivre ? ” Si je vis pour les choses du
monde qui passent, je retourne a la poussiere, je renie ce que Dieu a fait en moi. Si je vis seulement
pour rapporter a la maison un peu d’argent et me divertir, pour chercher un peu de prestige, faire un
peu carricre, je vis de poussiere. Si je juge mal la vie seulement parce que je ne suis pas pris
suffisamment en considération ou que je ne regois pas des autres ce que je crois mériter, je reste
encore a regarder la poussiére.

Nous ne sommes pas au monde pour cela. Nous vallons beaucoup plus, nous vivons pour
beaucoup plus : pour réaliser le réve de Dieu, pour aimer. Les cendres sont mises sur notre téte pour
que le feu de I’amour s’allume dans nos cceurs. Car nous sommes citoyens du ciel et ’amour envers
Dieu et le prochain est le passeport pour le ciel, c’est notre passeport. Les biens terrestres que nous
possédons ne nous serviront pas, ils sont poussiere qui disparait, mais I’amour que nous donnons — en
famille, au travail, dans 1’Eglise, dans le monde — nous sauvera, il restera pour toujours.

Les cendres que nous recevons nous rappellent un second parcours, inverse, celui qui va de la
vie a la poussiere. Nous regardons tout autour et nous voyons des poussieres de mort. Des vies
réduites en cendres. Des décombres, des destructions, la guerre. Des vies de petits innocents non
accueillis, des vies de pauvres rejetés, des vies de personnes dgées mises a I’écart. Nous continuons a
nous détruire, a nous faire retourner en poussiere. Et que de poussiere il y a dans nos relations !
Regardons chez nous, dans les familles : que de disputes, que d’incapacités a désarmer les conflits,
que de difficultés a s’excuser, a pardonner, a repartir, alors qu’avec tant de facilité nous réclamons nos


https://combonianum.org/

espaces et nos droits. Il y a beaucoup de poussiere qui salit I’amour et affaiblit la vie. Méme dans
I’Eglise, la maison de Dieu, nous avons laissé se déposer beaucoup de poussiere, la poussiere de la
mondanité.

Et regardons-nous a I’intérieur, dans le coeur : que de fois nous étouffons le feu de Dieu avec la
cendre de I’hypocrisie ! L’hypocrisie : ¢’est la saleté que Jésus, aujourd’hui dans I’Evangile, demande
d’enlever. En effet, le Seigneur ne dit pas seulement d’accomplir des ceuvres de charité, de prier, de
jelner, mais de faire tout cela sans feintes, sans duplicités, sans hypocrisie (cf. Mt 6, 2.5.16).

Que de fois, en revanche, nous faisons quelque chose pour étre approuvés, pour notre image, pour
notre ego ! Que de fois nous nous proclamons chrétiens et dans le cceur nous cédons sans probléme aux
passions qui nous rendent esclaves ! Que de fois nous préchons une chose et en faisons une autre ! Que
de fois nous nous montrons bons au dehors et nourrissons des rancunes au-dedans ! Que de duplicités
nous avons dans le cceur... c’est la poussiére qui salit, les cendres qui étouffent le feu de I’amour.

Nous avons besoin de nettoyer la poussiére qui se dépose sur le coeur. Comment faire ? L’appel
pressant de saint Paul dans la seconde lecture nous aide : « Laissez-vous réconcilier avec Dieu ! » Paul
ne demande pas, il supplie : « Nous vous le demandons au nom du Christ, laissez-vous réconcilier avec
Dieu » (2Co 5, 20). Nous aurions dit “Réconciliez-vous avez Dieu”. Mais non, il utilise le passif :
laissez-vous réconcilier. Parce que la sainteté n’est pas notre activité, elle est une grace ! Parce que,
seuls, nous ne sommes pas capables d’enlever la poussiere qui salit notre coeur. Parce que seul Jésus, qui
connait et aime notre cceur, peut le guérir. Le Caréme est le temps de la guérison.

Que faut-il donc faire ? Sur le chemin vers Paques nous pouvons accomplir deux passages : le
premier, de la poussiere a la vie, de notre humanité fragile a I’humanité de Jésus qui nous guérit.
Nous pouvons nous mettre devant le Crucifié, rester 1a, regarder et répéter : “Jésus, tu m’aimes,
transforme-moi... Jésus, tu m’aimes, transforme-moi...” Et aprés avoir accueilli son amour, apres
avoir pleuré devant cet amour, le second passage, pour ne pas retomber de la vie a la poussiere. Aller
recevoir le pardon de Dieu, dans la confession, parce que 13, le feu de I’amour de Dieu consume la
cendre de notre péché. L’étreinte du Pere dans la Confession nous renouvelle a I’intérieur, nous
nettoie le cceur. Laissons-nous réconcilier pour vivre comme des enfants aimés, comme des pécheurs
pardonnés, comme des malades guéris, comme des voyageurs accompagnés. Laissons-nous aimer
pour aimer. Laissons-nous relever, pour marcher vers le but, Paques. Nous aurons la joie de découvrir
que Dieu nous ressuscite de nos cendres.

PAPE FRANCOIS, Cendres 2020

« Il ne resta seulement qu’elles deux : la misére et la miséricorde »

« Il ne resta seulement qu’elles deux : la misere et la miséricorde » (In Joh 33,5). C’est de cette
maniére que Saint Augustin resitue le final de I’Evangile que nous venons d’entendre. Ceux qui
étaient venus pour jeter des pierres a la femme ou pour accuser Jésus vis-a-vis de la Loi sont partis. Ils
sont partis, ils n’avaient pas d’autres intéréts. Jésus, au contraire, reste. Il reste parce qu’elle est
précieuse a ses yeux : cette femme, cette personne. Pour lui, avant le péché, il y a le pécheur. Moi, toi,
chacun de nous, nous venons en premier dans le cceur de Dieu : avant les erreurs, les reégles, les
jugements, et avant nos chutes. Demandons la grice d’un regard semblable a celui de Jésus,
demandons d’avoir I’image chrétienne de la vie, qui voit le pécheur avec amour avant le péché, celui
qui a err¢ avant I’erreur, la personne avant son histoire.

« Il ne resta seulement qu’elles deux : la misere et la miséricorde ». Pour Jésus, cette femme
surprise en adultére ne représente pas un paragraphe de la Loi, mais une situation concreéte dans
laquelle s’impliquer. C’est pourquoi il reste la avec la femme, restant le plus souvent en silence. Et en
attendant il fait deux fois un geste mystérieux : il €crit parterre avec le doigt (Jn 8, 6.8). Nous ne
savons pas ce qu’il a écrit, et peut-étre ce n’est pas la chose la plus importante : I’attention de
1’Evangile porte sur le fait que le Seigneur écrit. L’épisode du Sinai vient & 1’esprit, quand Dieu avait
écrit les tables de la Loi avec son doigt (cf. Ex 31, 18), comme fait a présent Jésus. Par la suite, Dieu



avait promis, par les prophetes, de ne plus écrire sur des tables de pierre, mais directement dans les
cceurs (cf. Jr 31, 33), sur les tables de chair de nos cceurs (cf. 2 Co 3,3). Avec Jésus, miséricorde de
Dieu incarnée, le moment d’écrire dans le ceeur de I’homme est arrivé, de donner une espérance sire a
la misére humaine : de donner, non seulement des lois extérieures qui laissent souvent Dieu et
I’homme distants, mais la loi de I’Esprit qui entre dans le cceur et le libére. C’est ce qui arrive pour la
femme qui rencontre Jésus et qui se remet a vivre. Et elle part pour ne plus pécher (cf. Jn 8, 11). C’est
Jésus qui, avec la force de I’Esprit Saint, nous libére du mal que nous avons a I’intérieur, du péché
que la Loi pouvait entraver mais non pas enlever.

Et cependant le mal est fort, il a un pouvoir séduisant : il attire, il fascine. Pour s’en détacher,
notre engagement ne suffit pas, il faut un amour plus grand. On ne peut pas vaincre le mal sans Dieu :
seul son amour redresse a 'intérieur, seule sa tendresse déversée dans le coeur rend libre. Si nous
voulons étre libérés du mal, de la place doit étre faite au Seigneur qui pardonne et qui guérit. Et il le
fait surtout a travers le sacrement que nous sommes en train de célébrer. La Confession, c’est le
passage de la misére a la miséricorde, c’est 1’écriture de Dieu dans le cceur. A chaque fois, nous y
lisons que nous sommes précieux aux yeux de Dieu, qu’il est Pére et qu’il nous aime plus que nous
nous aimons nous-mémes.

« Il ne resta seulement qu’elles deux : la misére et la miséricorde ». Elles seules. Combien de
fois nous nous sentons seuls et perdons le fil de la vie. Combien de fois nous ne savons plus comment
recommencer, oppresses par la difficulté de nous accepter. Nous avons besoin de recommencer mais
nous ne savons pas a partir d’ou. Le chrétien nait du pardon qu’il recoit au Baptéme. Et il renait
toujours de 1a : du pardon surprenant de Dieu, de sa miséricorde qui restaure. C’est seulement en tant
que pardonnés que nous pouvons repartir rassurés, apres avoir éprouvé la joie d’étre aimés du Pére
jusqu’au bout. Des choses vraiment nouvelles en nous se produisent seulement a travers le pardon de
Dieu. Réécoutons une phrase que le Seigneur nous a dite aujourd’hui a travers le prophéte Isaie : « Je
fais une chose nouvelle » (Is 43, 19). Le pardon nous donne un nouveau départ, il fait de nous une
créature nouvelle, il nous fait toucher du doigt la vie nouvelle. Le pardon de Dieu n’est pas une
photocopie qui se répete a I’identique a chaque passage au confessionnal. Recevoir, par
I’intermédiaire du prétre, le pardon des péchés est une expérience toujours nouvelle, originale et
inimitable. Elle nous fait passer du fait d’étre seuls avec nos mis€res et nos accusateurs, comme la
femme de I’Evangile, au fait d’étre relevés et encouragés par le Seigneur qui nous fait repartir.

« Il ne resta seulement qu’elles deux : la misere et la miséricorde ». Que faire pour s’attacher a la
miséricorde, pour vaincre la peur de la confession ? Accueillons encore I’invitation d’Isaie : « Ne voyez-
vous pas ? » (Is 43, 19). Se rendre compte du pardon de Dieu. C’est important. Il serait beau, apres la
confession, de rester comme cette femme, le regard fixé sur Jésus qui vient de nous libérer : non plus sur
nos miseres, mais sur sa miséricorde. Regarder le Crucifix et dire avec étonnement : “Voila ou sont allés
finir mes péchés. Tu les as pris sur toi. Tu ne m’as pas pointé du doigt, tu m’as ouvert les bras et tu m’as
encore pardonné”. Il est important de faire mémoire du pardon de Dieu, de se rappeler sa tendresse, de
savourer de nouveau la paix et la liberté dont nous avons fait I’expérience. Parce que c’est le cceur de la
confession : non pas les péchés que nous disons, mais I’amour divin que nous recevons et dont nous
avons toujours besoin. Il peut nous venir encore un doute : “se confesser ne sert a rien, je fais toujours
les mémes péchés”. Mais le Seigneur nous connait, il sait que le combat intérieur est dur, que nous
sommes faibles et préts a tomber, souvent récidivistes dans le mal. Et il nous propose de recommencer a
étre des récidivistes dans le bien et a faire de nous des créatures nouvelles. Repartons alors de la
Confession, redonnons a ce sacrement la place qu’il mérite dans la vie et dans la pastorale.

« Il ne resta seulement qu’elles deux : la misere et la miséricorde ». Nous aussi aujourd’hui nous
vivons dans la Confession cette rencontre de salut : nous, avec nos miseres et notre péché ; le
Seigneur, qui nous connait, nous aime et nous libere du mal. Entrons dans cette rencontre, en
demandant la grace de la découvrir de nouveau.

PAPE FRANCOIS, célébration pénitentielle 2019



Vivre pour le feu ou pour la cendre ?

« Sonnez du cor, prescrivez un jeline sacré » (JI 2, 15), dit le prophete dans la Premicre Lecture.
Le Caréme s’ouvre avec un son strident, celui d’une corne qui ne caresse pas les oreilles, mais
organise un jeline. C’est un son puissant, qui veut ralentir notre vie qui va toujours au pas de course,
mais souvent ne sait pas bien ou. C’est un appel a s’arréter - un arréte-toi - , a aller a ’essentiel, a
jetner du superflu qui distrait. C’est un réveil pour I’ame.

Au son de ce réveil est joint le message que le Seigneur transmet par la bouche du prophéete, un
message bref et pressant : « Revenez a moi » (v. 12). Revenir. Si nous devons revenir, cela signifie
que nous sommes allés ailleurs. Le Caréme est le temps pour retrouver la route de la vie. Parce que
dans le parcours de la vie, comme sur tout chemin, ce qui compte vraiment est de ne pas perdre de vue
le but. Lorsqu’au contraire dans le voyage, ce qui intéresse est de regarder le paysage ou de s’arréter
pour manger, on ne va pas loin. Chacun de nous peut se demander : sur le chemin de la vie, est-ce que
je cherche la route ? Ou est-ce que je me contente de vivre au jour le jour, en pensant seulement a
aller bien, a résoudre quelques problémes et a me divertir un peu ? Quelle est la route ? Peut-étre la
recherche de la santé, que beaucoup disent venir avant tout mais qui un jour ou I’autre passera ? Peut-
étre les biens et le bien-étre ? Mais nous ne sommes pas au monde pour cela. Revenez a moi, dit le
Seigneur. 4 moi. C’est le Seigneur le but de notre voyage dans le monde. La route est fondée sur Lui.

Pour retrouver la route, aujourd’hui nous est offert un signe : des cendres sur la téte. C’est un
signe qui nous fait penser a ce que nous avons en téte. Nos pensées poursuivent souvent des choses
passageres, qui vont et viennent. La 1égere couche de cendres que nous recevrons est pour nous dire,
avec délicatesse et vérité : des nombreuses choses que tu as en téte, derriere lesquelles chaque jour tu
cours et te donne du mal, il ne restera rien. Pour tout ce qui te fatigue, de la vie tu n’emporteras avec
toi aucune richesse. Les réalités terrestres s’évanouissent, comme poussicre au vent. Les biens sont
provisoires, le pouvoir passe, le succes palit. La culture de I’apparence, aujourd’hui dominante, qui
entraine a vivre pour les choses qui passent, est une grande tromperie. Parce que c¢’est comme une
flambée : une fois finie, il reste seulement la cendre. Le Caréme est le temps pour nous libérer de
I’illusion de vivre en poursuivant la poussiere. Le Caréme c’est redécouvrir que nous sommes faits
pour le feu qui brile toujours, non pour la cendre qui s’éteint tout de suite; pour Dieu, non pour le
monde ; pour I’éternité¢ du Ciel, non pour la duperie de la terre ; pour la liberté des enfants, non pour
I’esclavage des choses. Nous pouvons nous demander aujourd’hui : de quel coté suis-je ? Est-ce que
je vis pour le feu ou pour la cendre ?

Dans ce voyage de retour a 1’essentiel qu’est le Caréme, I’Evangile propose trois étapes que le
Seigneur demande de parcourir sans hypocrisie, sans comédie : ’aumone, la pricre, le jeline. A quoi
servent-elles ? L’aumone, la priére et le jelne nous rameénent aux trois seules réalités qui ne
disparaissent pas. La priere nous rattache a Dieu ; la charité au prochain ; le jeline a nous-mémes.
Dieu, les fréres, ma vie : voila les réalités qui ne finissent pas dans le néant, sur lesquelles il faut
investir. Voila ou le Caréme nous invite a regarder : vers le Haut, avec la priére qui nous libere d’une
vie horizontale, plate, ou on trouve le temps pour le ‘je’ mais ou I’on oublie Dieu. Et puis vers [’autre
avec la charité qui libere de la vanité de I’avoir, du fait de penser que les choses vont bien si elles me
vont bien & moi. Enfin, il nous invite a regarder a [’intérieur, avec le jeline, qui nous libére de
I’attachement aux choses, de la mondanité qui anesthésie le cceur. Pricre, charité, jeline : trois
investissements pour un trésor qui dure.

Jésus a dit : « La ou est ton trésor, 1a aussi sera ton cceur » (Mt 6, 21). Notre cceur regarde
toujours dans quelque direction : il est comme une boussole en recherche d’orientation. Nous pouvons
aussi le comparer a un aimant : il a besoin de s’attacher a quelque chose. Mais s’il s’attache seulement
aux choses terrestres, tot ou tard, il en devient esclave : les choses dont on se sert deviennent des
choses a servir. L’aspect extérieur, I’argent, la carriére, les passe-temps : si nous vivons pour eux, ils
deviendront des idoles qui nous utilisent, des sirénes qui nous charment et ensuite nous envoient a la
dérive. Au contraire, si le coeur s’attache a ce qui ne passe pas, nous nous retrouvons nous-méme et
nous devenons libres. Le Caréme est un temps de grace pour libérer le cceur des vanités. C’est un



temps de guérison des dépendances qui nous séduisent. C’est un temps pour fixer le regard sur ce qui
demeure.

Ou fixer alors le regard le long du chemin du Caréme ? C'est simple: sur le Crucifié. Jésus en
croix est la boussole de la vie, qui nous oriente vers le Ciel. La pauvreté¢ du bois, le silence du
Seigneur, son dépouillement par amour nous montrent les nécessités d’une vie plus simple, libre de
trop de soucis pour les choses. De la Croix Jésus nous enseigne le courage ferme du renoncement.
Parce que chargés de poids encombrants, nous n’irons jamais de I’avant. Nous avons besoin de nous
libérer des tentacules du consumérisme et des liens de 1’égoisme, du fait de vouloir toujours plus, de
n’étre jamais content, du coeur fermé aux besoins du pauvre. Jésus sur le bois de la croix briile
d’amour, il nous appelle a une vie enflammée de Lui, qui ne se perd pas parmi les cendres du monde ;
une vie qui brile de charité et ne s’éteint pas dans la médiocrité. Est-il difficile de vivre comme lui le
demande ? Oui, c'est difficile, mais il conduit au but. Le Caréme nous le montre. Il commence avec la
cendre, mais a la fin, il nous méne au feu de la nuit de Paques ; a découvrir que, dans le tombeau, la
chair de Jésus ne devient pas cendre, mais resurgit glorieuse. Cela vaut aussi pour nous, qui sommes
poussicre : si avec nos fragilités nous revenons au Seigneur, si nous prenons le chemin de I’amour,
nous embrasserons la vie qui n’a pas de couchant. Et nous serons certainement dans la joie.

PAPE FRANCOIS, Cendres 2019

Arréte-toi, regarde et reviens !

Le temps du Caréme est un temps favorable pour corriger les accords dissonants de notre vie
chrétienne et accueillir I’annonce de la Paque du Seigneur toujours nouvelle, joyeuse et pleine
d’espérance. L Eglise dans sa sagesse maternelle nous propose de préter une attention particuliére a
tout ce qui peut refroidir et rouiller notre cceur de croyant.

Les tentations auxquelles nous sommes exposés sont nombreuses. Chacun d’entre nous connait
les difficultés qu’il doit affronter. Et il est triste de constater comment, face aux vicissitudes
quotidiennes, profitant de la souffrance et de 1’insécurité, se lévent des voix qui ne savent que semer
la méfiance. Et si le fruit de la foi est la charité — comme aimait le répéter Mere Térésa de Calcutta -,
le fruit de la méfiance est 1’apathie et la résignation. Méfiance, apathie et résignation : ces démons qui
cautérisent et paralysent I’ame du peuple croyant.

Le Caréme est un temps précieux pour débusquer ces dernieres, ainsi que d’autres tentations et
laisser notre cceur recommencer a battre au rythme du coeur de Jésus. Toute cette liturgie est
imprégnée par ces sentiments et nous pourrions dire que cela fait écho a trois expressions qui nous
sont offertes pour « réchauffer le coeur du croyant » : arréte-toi, regarde et reviens.

Arréte-toi un peu, laisse cette agitation et cette course insensée qui remplit le coeur de
I’amertume de sentir que 1’on n’arrive jamais a rien. Arréte-toi, laisse cette injonction a vivre en
accéléré qui disperse, divise et finit par détruire le temps de la famille, le temps de 1’amitié, le temps
des enfants, le temps des grands-parents, le temps de la gratuité... le temps de Dieu.

Arréte-toi un peu devant la nécessité d’apparaitre et d’€tre vu par tous, d’€tre continuellement a
“I’affiche ”, ce qui fait oublier la valeur de I’intimité et du recueillement.

Arréte-toi un peu devant le regard hautain, le commentaire fugace et méprisant qui nait de
I’oubli de la tendresse, de la compassion et du respect dans la rencontre des autres, en particulier de
ceux qui sont vulnérables, blessés et méme de ceux qui sont empétrés dans le péché et ’erreur.

Arréte-toi un peu devant 1’obsession de vouloir tout contrdler, tout savoir, tout dévaster, qui nait
de I’oubli de la gratitude face au don de la vie et a tant de bien recu.

Arréte-toi un peu devant le bruit assourdissant qui atrophie et étourdit nos oreilles et qui nous
fait oublier le pouvoir fécond et créateur du silence.



Arréte-toi un peu devant I’attitude favorisant des sentiments stériles, inféconds qui surgissent de
I’enfermement et de I’apitoiement sur soi-méme et qui conduisent a oublier d’aller a rencontre des
autres pour partager les fardeaux et les souffrances.

Arréte-toi devant la vacuité de ce qui est immédiat, momentané et éphémere, qui nous prive de
nos racines, de nos liens, de la valeur des parcours et du fait de nous savoir toujours en chemin.

Arréte-toi pour regarder et contempler !

Regarde les signes qui empéchent d’éteindre la charité, qui maintiennent vive la flamme de la
foi et de I’espérance. Visages vivants de la tendresse et de la bonté de Dieu qui agit au milieu de nous.

Regarde le visage de nos familles qui continuent & miser jour apres jour, avec beaucoup
d’effort, pour aller de 1’avant dans la vie et qui, entre les contraintes et les difficultés, ne cessent pas
de tout tenter pour faire de leur maison une école de I’amour.

Regarde les visages interpellant de nos enfants et des jeunes porteurs d’avenir et d’espérance,
porteurs d’un lendemain et d’un potentiel qui exigent dévouement et protection. Germes vivants de
I’amour et de la vie qui se fraient toujours un passage au milieu de nos calculs mesquins et égoistes.

Regarde les visages de nos anciens, marqués par le passage du temps ; visages porteurs de la
mémoire vivante de nos peuples. Visages de la sagesse agissante de Dieu.

Regarde les visages de nos malades et de tous ceux qui s’en occupent ; visages qui, dans leur
vulnérabilité et dans leur service, nous rappellent que la valeur de chaque personne ne peut jamais étre
réduite a une question de calcul ou d’utilité.

Regarde les visages contrits de tous ceux qui cherchent a corriger leurs erreurs et leurs fautes et
qui, dans leurs miséres et leurs maux, luttent pour transformer les situations et aller de I’avant.

Regarde et contemple le visage de I’Amour Crucifi¢ qui, aujourd’hui, sur la croix, continue
d’étre porteur d’espérance ; main tendue a ceux qui se sentent crucifiés, qui font I’expérience dans
leur vie du poids leurs échecs, de leurs désenchantements et de leurs déceptions.

Regarde et contemple le visage concret du Christ crucifié par amour de tous sans exclusion. De
tous ? Oui, de tous. Regarder son visage est I’invitation pleine d’espérance de ce temps de Caréme
pour vaincre les démons de la méfiance, de ’apathie et de la résignation. Visage qui nous incite a
nous écrier : le Royaume de Dieu est possible !

Arréte-toi, regarde et reviens. Reviens a la Maison de ton Pere. Reviens, sans peur, vers les bras
ouverts et impatients de ton Pére riche en miséricorde qui t’attend (cf. Ep. 2,4).

Reviens ! Sans peur, c’est le temps favorable pour revenir a la maison, a la maison « de mon
Pére et de votre Pére » (cf. Jn. 20,17). C’est le temps pour se laisser toucher le cceur... Rester sur le
chemin du mal n’est que source d’illusion et de tristesse. La vraie vie est quelque chose de bien
différent et notre cceur le sait bien. Dieu ne se lasse pas et ne se lassera pas de tendre la main (Cf.
Bulle Misericordiae Vultus, n.19).

Reviens, sans peur, pour faire I’expérience de la tendresse de Dieu qui guérit et réconcilie.
Laisse le Seigneur guérir les blessures du péché et accomplir la prophétie faite a nos péres : « Je vous
donnerai un cceur nouveau, je mettrai en vous un esprit nouveau. J’6terai de votre chair le cceur de
pierre, je vous donnerai un coeur de chair » (Ez. 36,26).

Arréte-toi, regarde et reviens !
PAPE FRANCOIS, Cendres 2018



	Formation Permanente – Français 2/2021
	Carême, temps de guérison
	De la poussière à la vie
	« Il ne resta seulement qu’elles deux : la misère et la miséricorde »

	Vivre pour le feu ou pour la cendre ?
	Arrête-toi, regarde et reviens !


