https://combonianum.org/ FP.fr 7/2016

Retraite spirituelle guidée par le Pape Frangois
a I'occasion du Jubilé des Prétres

PREMIERE MEDITATION

Bonjour chers prétres !

Nous commencons cette journée de retraite spirituelle. Je crois que cela nous fera du bien de
prier les uns pour les autres, en communion. Une retraite, mais en communion, tous.

Jai choisi le theme de la miséricorde. D’abord une petite introduction, pour toute la retraite.

La miséricorde, sous sa forme la plus féminine, est I’amour maternel viscéral, qui s’émeut face
a la fragilité de son nouveau-né et I’embrasse en suppléant a tout ce qui lui manque pour qu’il puisse
vivre et grandir (rahamim) ; et sous sa forme authentiqguement masculine, elle est la ferme fidélité du
Pere qui soutient toujours, pardonne et remet ses enfants sur le chemin. La miséricorde est aussi bien
le fruit d’une ‘‘alliance’” — voila pourquoi on dit que Dieu se souvient de sa (de son pacte de)
miséricorde (hesed) — qu’un ‘‘acte’’ gratuit de bienveillance et de bonté qui jaillit de notre plus
profonde psychologie et se traduit par une ceuvre extérieure (eleos, qui devient auméne). Ce caractére
inclusif fait qu’il est toujours a la portée de tous de ‘‘faire miséricorde’’, de compatir avec celui qui
souffre, de s’émouvoir face a celui qui est dans le besoin, de s’indigner, de se laisser toucher
jusqu’aux entrailles face a une injustice patente et de se mettre immédiatement a faire quelque chose
de concret, avec respect et tendresse, pour remédier a la situation. Et, en partant de ce sentiment
viscéral, il est a la portée de tout le monde de regarder Dieu a partir de la perspective de ce premier et
dernier attribut, avec lequel Jésus a voulu nous le révéler : le nom de Dieu est Miséricorde.

Lorsque nous meditons sur la miséricorde, il se passe quelque chose de spécial. La dynamique
des exercices spirituels se renforce de I’intérieur. La miséricorde fait voir que les voies objectives de
la mystique classique - purgative, illuminative et unitive — ne sont jamais des étapes successives, que
I’on peut laisser derriere soi. Nous avons toujours besoin d’une nouvelle conversion, de plus de
contemplation et d’'un amour renouvel¢. Ces trois phases s’entrecroisent et reviennent. Rien n’unit
davantage a Dieu qu’un acte de miséricorde — et ce n’est pas une exagération : rien n’unit davantage a
Dieu qu’un acte de miséricorde - qu’il s’agisse de la miséricorde avec laquelle le Seigneur nous
pardonne nos péchés, ou qu’il s’agisse de la grace qu’il nous accorde pour pratiquer les ceuvres de
miséricorde en son nom. Rien n’éclaire plus la foi que d’expier nos péchés et il n’y a rien de plus clair
que Matthieu 25 et ce « Heureux les miséricordieux, car ils obtiendront miséricorde » (Mt 5, 7), pour
comprendre quelle est la volonté de Dieu, la mission pour laquelle il nous envoie. On peut appliquer a
la miséricorde cet enseignement de Jésus : « De la mesure dont vous mesurez, on vous mesurera »
Mt 7, 2).

Permettez-moi, mais je pense ici a ces confesseurs impatients , qui « malmenent », les pénitents,
qui les réprimandent. Mais c’est ainsi que Dieu les traitera ! Au moins pour cela, ne faites pas ces
choses. La miséricorde nous permet de passer du fait de nous sentir objet de miséricorde au désir de
faire miséricorde. Le sentiment de honte pour les péchés personnels et le sentiment de la dignité a
laquelle le Seigneur nous éleve peuvent cohabiter, dans une saine tension. Nous pouvons passer, sans
préliminaires, de I’¢loignement a la féte, comme dans la parabole de ’enfant prodigue, et utiliser
notre propre péché comme réceptacle de la miséricorde. Je le répéte, c’est la clé de la premicre
méditation : utiliser notre propre péché comme réceptacle de la miséricorde. La miséricorde nous
pousse a passer de ce qui est personnel a ce qui est communautaire. Lorsque nous agissons avec
miséricorde, comme lors des miracles de la multiplication des pains, qui naissent de la compassion de
Jésus pour son peuple et pour les étrangers, les pains se multiplient au fur et & mesure qu’ils sont
partages.


https://combonianum.org/

Trois suggestions

Trois suggestions pour cette journée de retraite. La joyeuse et libre familiarité qui s’établit a
tous les niveaux entre ceux qui sont unis par le lien de la miséricorde — familiarité du Royaume de
Dieu, tel que Jésus le décrit dans ses paraboles — m’améne a vous suggérer trois choses pour votre
priére personnelle de ce jour.

La premiere concerne deux conseils pratiques que donne saint Ignace — je m’excuse pour la
publicité “de famille” — celui-ci dit : « Ce n’est pas le fait de savoir beaucoup qui remplit et satisfait
I’ame, mais le fait de sentir et de savourer les choses de Dieu intérieurement » (Exercices spirituels,
n. 2). Saint Ignace ajoute que 1a ou on trouve ce qu’on veut et ou on est a I’aise, qu’on y reste a prier
« sans hate d’aller de I’avant, jusqu’a ce que je sois satisfait » (ibid, n. 76). Donc, dans ces méditations
sur la miséricorde, on peut commencer par ce qui nous plait le plus et s’y attarder, car sirement une
ceuvre de miséricorde vous conduira au reste. Si nous commengons en rendant grace au Seigneur, qui
nous a merveilleusement créés et plus merveilleusement encore nous a sauvés, sirement cela nous
amenera a éprouver de la peine pour nos péchés. Si nous commencgons par avoir de la compassion
pour les plus pauvres et pour les personnes les plus éloignées, slirement nous sentirons le besoin de
recevoir, nous aussi, miséricorde.

La deuxiéme suggestion pour prier concerne une maniere d’utiliser le mot miséricorde. Comme
vous I’aurez remarqué, en parlant de miséricorde, j’aime utiliser la forme verbale : « Il faut faire
miséricorde (misericordiar en espagnol, “misericordiare”, nous devons forcer la langue) pour
recevoir miséricorde, pour étre ““ miséricordisés” (ser misericordiados)». « Mais Pére, cela n’est pas
[francais] italien!» - «Oui, mais c’est la forme que je trouve pour aller a 1’intérieur :
“miséricordiser” pour “étre miséricordisé” ». Le fait que la miséricorde met en contact une misere
humaine avec le cceur de Dieu suscite immédiatement I’action. On ne peut pas méditer sur la
miséricorde sans que tout ne méne a l’action. Par conséquent, dans la priére, il ne convient pas
d’intellectualiser. Rapidement, avec I’aide de la Grace, notre dialogue avec le Seigneur doit se
concrétiser dans mon péché qui demande que ta miséricorde repose sur moi, Seigneur, la ou je sens le
plus de honte et ou je désire le plus réparer ; et rapidement, nous devons parler de ce qui nous émeut
le plus, de ces visages qui nous conduisent a vouloir vivement nous engager pour remédier a leur faim
et a leur soif de Dieu, de justice, de tendresse. La miséricorde, on la contemple dans 1’action. Mais un
genre d’action qui inclut tout : la miséricorde inclut tout notre étre — entrailles et esprit — et tous les
étres.

La derniére suggestion pour la journée d’aujourd’hui concerne le fruit des exercices, ¢’est-a-dire
la grace que nous devons demander et qui est, directement, celle de devenir des prétres toujours plus
capables de recevoir la miséricorde et de I'offrir. Une des choses les plus belles, qui m’émeuvent,
c’est la confession d’un prétre : c’est une grande et belle chose, parce que cet homme qui s’approche
pour confesser ses propres péchés est le méme qui ensuite offre son oreille au coeur d’une autre
personne qui vient confesser les siens. Nous pouvons nous focaliser sur la miséricorde, car elle est la
réalité essentielle, définitive. Sur ’échelle de la miséricorde (cf. Laudato si’, n. 77), nous pouvons
descendre jusqu’au plus bas de la condition humaine — fragilité et péché inclus — et monter jusqu’au
plus haut niveau de la perfection divine : « Soyez miséricordieux (parfaits) comme votre Pere est
miséricordieux ». Mais rien que pour ‘‘récolter’’ toujours plus de miséricorde. D’ici doivent venir les
fruits de conversion de notre mentalité institutionnelle : si nos structures ne se vivent pas et ne
s’utilisent pas pour mieux recevoir la miséricorde de Dieu et pour qu’on soit plus miséricordieux
envers les autres, elles peuvent devenir quelque chose de tres étrange et de contreproductif. Dans
certains documents de I’Eglise et dans certains discours des Papes on parle souvent de cela : c’est-a-
dire de la conversion institutionnelle, la conversion pastorale.

Cette retraite spirituelle, par conséquent, empruntera la voie de cette ‘‘simplicité évangélique’’
qui entend et pratique tout sous le sceau de la miséricorde. Et d’une miséricorde dynamique, non pas
comme un substantif chosifié et défini, ni comme un adjectif qui décore un peu la vie, mais comme un
verbe — faire miséricorde et recevoir miséricorde, “miséricordiser” et “étre miséricordisé”. Et cela
nous lance dans I’action au milieu du monde. Et de plus, comme une miséricorde ‘‘toujours plus



grande”’, comme une miséricorde qui grandit et augmente, en progressant du bon au meilleur et en
allant de moins a plus, puisque I’image que Jésus nous montre est celle du Pére toujours plus grand —
Deus semper maior — et dont la miséricorde infinie ‘‘grandit’’, si I’on peut ainsi dire, et n’a ni plafond
ni plancher, car elle provient de sa liberté souveraine.

Premiere méditation :
De I’éloignement a la féte

Et maintenant passons a la premi¢re méditation. J’ai mis comme titre “De 1’¢loignement a la
féte. Si la miséricorde de I’Evangile est, comme nous I’avons dit, un exces de la part de Dieu, un
débordement inédit, la premiere chose a faire, c’est de regarder ou le monde d’aujourd’hui et chaque
personne ont le plus besoin d’un tel exces d’amour. Avant tout, il faut nous demander quel est le
réceptacle d’une telle miséricorde ; quel est le terrain désert et sec pour un tel débordement d’eau
vive ; quelles sont les blessures pour cette huile balsamique ; quels orphelins ont besoin de cette
prodigalité en tendresse et en sollicitude ; quel est 1’éloignement par rapport a une si grande soif
d’accolade et de rencontre....

La parabole que je vous propose pour cette méditation est celle du Pére misericordieux (cf. Lc
15, 11-31). Nous sommes dans le domaine du mysteére du Pere. Et il me vient a I’esprit de commencer
par ce moment ou le fils prodigue se trouve dans la porcherie, dans cet enfer de 1’égoisme, ce fils qui
a fait tout ce qu’il voulait et qui, au lieu d’étre libre, se retrouve asservi. Il regarde les porcs qui
mangent les gousses..., il en a envie et il est gagné par la nostalgie. Nostalgie : mot-clé. La nostalgie
du pain fraichement sorti du four que les employés de sa maison, la maison de son pére, mangent au
petit déjeuner. La nostalgie est un sentiment puissant. Il a rapport avec la miséricorde, parce qu’il
élargit notre ame. Il nous amene a nous rappeler le bien primordial — la patrie d’ou vous venons — et
nous éveille a I’espérance d’y retourner. Le nostos algos. Dans ce large horizon de la nostalgie, ce
jeune — dit I’Evangile — est entré en lui-méme et s’est senti misérable. Et chacun de nous peut
chercher ou se laisser porter a ce point ou il se sent plus misérable. Chacun de nous a son secret de
misére au-dedans. .. Il faut demander la grace de le trouver.

Sans nous arréter maintenant a decrire la misere de son état, passons a cet autre moment ou,
apres que son Pere I’a embrassé et lui a donné un baiser avec effusion, il se trouve sale mais vétu pour
la féte. Parce que le Pére ne lui dit pas : « Va! fais la douche et reviens ». Non. Sale et vétu pour la
fete. Il a au doigt ’anneau, signe de son égalité avec son pere. Il a des sandales neuves aux pieds. 11
est au centre de la féte, parmi les gens. Quelque chose comme quand, si jamais cela nous est arrivé,
nous nous sommes confessés avant la messe et la, tout d’un coup, nous nous retrouvons ‘‘revétus’’ et
au milieu d’une cérémonie. C’est un état de honteuse dignité.

Honteuse dignité

Arrétons-nous sur la “honteuse dignité” de ce fils prodigue et bien-aimé. Si nous nous
efforcons, sereinement, de maintenir notre cceur entre ces deux extrémes — la dignité et la honte —,
sans en lacher aucun, peut-étre pourrons-nous sentir comment bat le cceur de notre Pére. C’était un
cceur qui battait d’inquiétude, quand tous les jours il montait sur la terrasse pour regarder. Qu’est-ce
qu’il regardait ? Si son fils revenait... Mais a ce point, a cette place ou il y a dignité et honte, nous
pouvons percevoir comment bat le cceur de notre Pére. Nous pouvons imaginer que la miséricorde en
jaillit comme du sang. Qu’il sort nous chercher — nous pecheurs —, qu’il nous attire a lui, nous purifie
et nous relance, renouvelés, vers toutes les périphéries, pour faire miséricorde a tous. Son sang est le
Sang du Christ, sang de la Nouvelle et Eternelle Alliance de miséricorde, versé pour nous et pour
tous, en rémission des péchés. Ce sang, nous le contemplons, tandis qu’il entre et sort de son Coeur
comme du cceur du Pére. C’est notre unique trésor, I’'unique chose que nous ayons a offrir au monde :
le sang qui purifie et pacifie tout ainsi que tous. Le sang du Seigneur qui pardonne les péchés. Le sang
qui est vraie boisson, qui ressuscite et donne la vie a ce qui est mort a cause du péché.



Dans notre priére, sereine, qui va de la honte a la dignité et de la dignité a la honte — toutes les
deux ensemble — nous demandons la grace de sentir cette miséricorde comme constitutive de notre vie
entiere ; la grace de sentir comment ce battement du coeur du Pére s’unit au battement du notre. Il ne
suffit pas de sentir la miséricorde de Dieu comme un geste qu’il accomplit occasionnellement en nous
pardonnant quelque grand péché et pour le reste nous nous arrangeons seuls, de maniére autonome.
Cela ne suffit pas.

Saint Ignace propose une image chevaleresque propre a son époque, mais comme la loyauté
entre amis est une valeur pérenne, elle peut nous aider. 1l dit que, afin de sentir « confusion et honte »
pour nos péchés (et ne pas nous lasser de sentir la miséricorde), nous pouvons prendre un exemple :
imaginons « un chevalier qui se présente devant son roi et toute sa cour, honteux et confus de 1’avoir
beaucoup offensé, étant donné qu’en premier il avait regu du roi beaucoup de cadeaux et beaucoup de
faveurs » (Exercices spirituels, n. 74). Imaginons cette scene. Mais, suivant la dynamique du fils
prodigue lors de la féte, imaginons ce chevalier comme quelqu’un que le roi, au lieu d’avoir honte
devant tout le monde, au contraire, prend par la main soudainement et a qui il rend sa dignité. Et nous
voyons que non seulement il ’invite a le suivre dans son combat, mais qu’il le place a la téte de ses
compagnons. Avec quelle humilité et quelle loyauté ce chevalier le servira désormais ! Cela me fait
penser a la derniere partie du chapitre 16 d’Ezéchiel, la derniere partie.

Qu’on se sente comme le fils prodigue fété ou comme le chevalier déloyal devenu supérieur, ce
qui est important, c’est que chacun se situe dans cette tension féconde dans laquelle la miséricorde du
Seigneur nous met : non seulement des pécheurs pardonnés mais des pécheurs auxquels la dignité est
rendue. Non seulement le Seigneur nous nettoie, mais il nous couronne, nous donne dignité.

Simon Pierre nous offre I’image ministérielle de cette saine tension. Le Seigneur 1’éduque, le
forme progressivement et le prépare a se maintenir ainsi : Simon et Pierre. L’homme ordinaire, avec
ses contradictions et ses faiblesses, et ’homme qui est Pierre, celui qui a les clefs, celui qui guide les
autres. Lorsqu’André le conduit au Christ, tel qu’il est, vétu comme pécheur, le Seigneur lui donne le
nom de Pierre. A peine I’a-t-il félicité pour la profession de foi, qui vient du Pére, que déja il le
reprend durement pour la tentation d’écouter la voix de I’esprit mauvais qui lui dit de se tenir loin de
la croix. Il ’invitera a marcher sur les eaux et le laissera commencer a s’enfoncer dans sa propre peur,
pour lui tendre ensuite la main ; a peine s’est-il reconnu pécheur qu’il ’envoie en mission pour étre
pécheur d’homme ; il I’interrogera avec insistance sur son amour, en lui faisant sentir douleur et honte
pour son manque de loyaute et pour sa lacheté, mais, par trois fois méme, il lui confiera la charge de
paitre ses brebis. Toujours ces deux poles.

C’est ici que nous devons nous situer, dans cet espace ou cohabitent notre plus honteuse misere
et notre plus haute dignité. Que ressentons-nous quand les gens nous embrassent la main et que nous
regardons notre misére la plus intime et que nous sommes honoreés par le Peuple de Dieu ? La il y a
une autre situation pour comprendre cela. Toujours le contraste. Nous devons nous situer ici, dans cet
espace ou coexistent notre misére la plus honteuse et notre dignité la plus haute. Le méme espace.
Sales, impurs, mesquins, vaniteux — c’est le péché des prétres, la vanité —, égoistes et, en méme temps,
ayant les pieds lavés, appelés et élus, partageant les pains multipliés, bénis par nos gens, aimés et
entourés de soins. Seule la miséricorde rend supportable cette position. Sans elle, soit nous nous
croyons justes comme les pharisiens, soit nous nous éloignons comme ceux qui ne se sentent pas
dignes. Dans les deux cas, notre cceur s’endurcit. Ou bien quand nous nous sentons justes comme les
pharisiens, ou bien quand nous nous éloignons comme ceux qui ne se sentent pas dignes. Je ne me
sens pas digne, mais je ne dois pas m’éloigner : je dois étre 13, dans la honte avec la dignité, les deux
ensemble.

Approfondissons un peu plus. Nous nous demandons : Pourquoi cette tension entre misere et
dignité, entre éloignement et féte, est-elle si féconde ? Je dirais qu’elle est féconde parce que la
maintenir nait d’une libre décision. Et le Seigneur agit principalement sur notre liberté, méme s’il
nous aide en tout. La miséricorde est une question de liberté. Le sentiment jaillit, spontané, et lorsque
nous disons qu’il est viscéral, il paraitrait que c’est synonyme d’‘‘animal’’. Mais en réalité les
animaux ignorent la miséricorde ‘‘morale’’, bien que certains puissent expérimenter quelque chose de



cette compassion, comme un chien fidele qui reste aux cotés de son maitre malade. La miséricorde
est une compassion qui touche les entrailles, néanmoins elle peut jaillir également d’une perception
intellectuelle aigué — directe comme un rayon, bien que simple pas pour autant moins complexe —: on
saisit par intuition beaucoup de choses quand on éprouve la miséricorde. On comprend, par exemple,
que l'autre est dans une situation désespérée, limite ; qu’il lui arrive quelque chose qui dépasse ses
péchés ou ses fautes ; de méme on comprend que I’autre est un semblable, qu’on pourrait se trouver a
sa place ; et que le mal est si grand et si dévastateur qu’il ne se répare pas uniquement par la justice...
Au fond, on se convainc qu’il faut une miséricorde infinie comme celle du cceur du Christ pour
remédier a tant de mal et de souffrance comme nous voyons qu’il y en a dans la vie des étres
humains... Si la miséricorde va au-dessous de ce niveau, elle ne sert pas. Notre coeur comprend tant
de choses seulement en voyant quelqu’un couché dans la rue, pieds nus, par un matin froid, ou bien en
voyant le Seigneur cloué sur la croix pour moi !

De plus, la miséricorde s’accepte et se cultive, ou se rejette librement. Si ’on se laisse conduire,
un geste attire I’autre. Si on passe au large, le cceur se refroidit. La miséricorde nous fait expérimenter
notre liberté et ¢’est Ia que nous pouvons expérimenter la liberté de Dieu, qui est miséricordieux avec
celui qui est miséricordieux (cf. Dt 5, 10), comme il I’a dit a Moise. Dans sa miséricorde, le Seigneur
exprime sa liberté. Et nous, la notre.

Nous pouvons vivre longtemps ‘‘sans’’ la miséricorde du Seigneur. C’est-a-dire que nous
pouvons vivre sans en avoir conscience et sans la demander explicitement, jusqu’a ce qu’on
s’apercoive que ‘‘tout est miséricorde’’ ; et on pleure amérement pour n’en avoir pas profité
auparavant, étant donné qu’on en avait tant besoin !

La misére dont nous parlons est la misére morale, intransférable, celle dans laquelle on prend
conscience de soi-méme comme une personne qui, & une étape décisive de sa vie, a agi de sa propre
initiative : elle a fait un choix et a mal choisi. C’est le fond qu’il faut toucher pour sentir la douleur
des péchés et pour se repentir vraiment. En effet, dans d’autres domaines on ne se sent pas si libre et
on ne sent pas que le péché affecte toute sa vie, et par conséquent on n’expérimente pas sa propre
misére ; et ainsi on perd la miséricorde, qui n’agit qu’a cette condition. On va a la pharmacie et on
dit : “‘Par miséricorde, donne-moi une aspirine’’. Par miséricorde, on demande de donner de la
morphine & une personne en proie a des douleurs atroces d’une maladie en phase terminale. Ou tout
ou rien. On va au fond ou on ne comprend rien.

Le cceur que Dieu unit a notre misére morale est le Ceeur du Christ, son Fils bien-aimé, qui bat
comme un seul cceur avec celui du Pére et celui de ’Esprit. Je me souviens quand Pie XII a fait
I’Encyclique sur le Sacré-Ceeur, je me souviens que quelqu’un disait : « Pourquoi une Encyclique sur
cela ? Ce sont des affaires de sceurs... » Il est le centre, le Ceeur du Christ, il est le centre de la
miséricorde. Peut-étre que les sceurs comprennent mieux que nous, parce qu’elles sont des méres dans
I’Eglise, elles sont des icones de I’Eglise, de la Vierge. Mais le centre c’est le Coeur du Christ. Cela
nous fera du bien cette semaine ou demain de lire Haurietis aquas... “Mais c¢’est préconciliaire !” —
Oui, mais ¢a fait du bien ! On peut lire, cela nous fera beaucoup de bien ! Le coeur du Christ est un
cceur qui choisit le chemin qui est le plus court et qui I’engage. C’est le propre de la miséricorde, qui
se salit les mains, touche, se met en jeu, veut se compromettre avec ’autre, s adresse a ce qui est
personnel avec ce qui est le plus personnel, ne ‘‘s’occupe pas d’un cas’’ mais s’engage avec une
personne, avec sa blessure. Regardons notre langage. Que de fois, sans nous en apercevoir, il hous
vient a dire : “ J’ai un cas...” Arréte-toi ! Dis plutdt : “J’ai une personne qui...”. Cela est trés clérical :
“J’aiun cas...”, “j’ai trouvé un cas...”. A moi aussi cela arrive souvent. Il y a un peu de cléricalisme :
réduire le concret de I’amour de Dieu, de ce que Dieu nous donne, de la personne, a un “cas”. Et ainsi
je me détache et cela ne me touche pas. Et ainsi je ne me salis pas les mains ; et ainsi je fais une
pastorale propre, élégante, ou je ne risque rien. Et donc ou — ne vous scandalisez pas ! — je n’ai pas la
possibilité d’un péché honteux. La miséricorde dépasse la justice et le fait savoir et le fait sentir ; ’on
demeure engagé I’'un envers I’autre. En rendant la dignité, — et cela est décisif, a ne pas oublier : la
miséricorde donne de la dignité — la miséricorde éléve celui vers lequel on s’abaisse et rend les deux



égaux, le miséricordieux et celui qui recoit miséricorde. Comme la pécheresse de ’Evangile (Lc 7,
36-50), a laquelle il a été beaucoup pardonné, parce qu’elle a beaucoup aimé, et avait beaucoup péché.

Voila pourquoi, le Pére a besoin de faire la féte, pour que, en rendant a son fils la dignité
perdue, tout soit restauré en une seule fois. Cela permet de regarder ’avenir d’une maniére neuve. Ce
n’est pas que la miséricorde ne prenne pas en compte 1’objectivité du dommage provoqué par le mal.
Mais elle lui enléve le pouvoir sur [’avenir, — et cela est le pouvoir de la miséricorde — elle lui enléve
le pouvoir sur la vie qui va de I’avant. La miséricorde est la vraie attitude de vie qui s’oppose a la
mort, qui est le fruit amer du péché. En cela, la miséricorde est lucide, elle n’est pas du tout ingénue.
Ce n’est pas qu’elle ne voie pas le mal, mais elle regarde combien bréve est la vie et tout le bien qu’il
reste a faire. C’est pourquoi il faut pardonner totalement, pour que I’autre regarde en avant et ne perde
pas du temps a se culpabiliser et a se plaindre lui-méme et a regretter ce qu’il a perdu. En
commengant a soigner les autres, on fera son propre examen de conscience et, dans la mesure ou on
aide d’autres, on réparera le mal qu’on a fait. La miséricorde est fondamentalement pleine
d’espérance. Elle est mere d’espérance.

Se laisser attirer et envoyer par le mouvement du cceur du Pére, c’est se maintenir dans cette
saine tension de dignité honteuse. Se laisser attirer par le centre du cceur du Pere, comme le sang qui
s’est sali en allant donner la vie aux membres les plus €loignés, pour que le Seigneur nous purifie et
nous lave les pieds ; se laisser envoyer pleins de I’oxygéne de 1’Esprit pour apporter la vie a tous les
membres, surtout aux personnes les plus éloignées, a ceux qui sont fragiles et a ceux qui sont blessés.

Un prétre racontait — cela est historique — I’histoire d’une personne échouée dans la rue qui a
fini par vivre dans une maison d’accueil. C’était une personne enfermée dans sa propre amertume, qui
n’entrait pas en contact avec les autres. Une personne cultivée ; on I’a su plus tard. Quelque temps
apres, cet homme a été hospitalisé a cause d’une maladie en phase terminale et racontait au prétre que,
en étant la, réduit a rien et dégu de la vie, celui qui était dans le lit d’a coté lui a demandé de lui passer
le pot de chambre et ensuite de le vider. Et il a raconté que cette demande, de la part de quelqu’un qui
¢tait vraiment dans le besoin et qui était dans un état pire que le sien, a ouvert ses yeux et son coeur a
un tres puissant sentiment d’humanité ainsi qu’a un désir d’aider I’autre et de se laisser aider par Dieu.
Et il s’est confessé. Ainsi, un simple geste de miséricorde I’a connecté a la miséricorde infinie ; il s’est
résolu a aider I'autre et ensuite il s’est fait aider : il est mort, aprés s’étre confessé, et en paix. C’est
cela le mystére de la miséricorde.

Ainsi, je vous laisse avec la parabole du pére miséricordieux, aprés nous étre “‘situés’ en ce
moment ou le fils se sent sale et revétu, pécheur a qui la dignité a été rendue, honteux de lui-méme et
orgueilleux de son pére. Le signe pour savoir si on est bien situé¢ est I’envie d’étre désormais
miséricordieux envers tout le monde. Voila le feu que Jésus est venu apporter sur la terre, celui qui
allume d’autres feux. Si la flamme ne prend pas, c’est que I’un des poles ne permet pas le contact ; ou
bien la honte excessive ne dénude pas les céables et, au lieu de confesser ouvertement “‘j’ai fait ¢a et
ca’’, elle se couvre ; ou la dignité excessive touche les choses avec des gants.

Les exces de la miséricorde

Un petit mot pour finir sur les exces de la miséricorde.

L’unique excés face a la miséricorde excessive de Dieu est d’excéder en la recevant et en
voulant la communiquer aux autres. L’Evangile nous montre de nombreux beaux exemples de ceux
qui commettent des excés pour la recevoir : le paralytique, que ses amis font entrer par le toit au
milieu de I’endroit ou Jésus était en train de précher — ils exagérent — ; le Iépreux qui abandonne ses
neuf compagnons et retourne en glorifiant et en rendant grace a Dieu a haute voix et se met a genoux
aux pieds du Seigneur ; ’aveugle Bartimée, qui parvient a arréter Jesus par ses cris — et réussit aussi a
vaincre la « douane des prétres pour aller chez le Seigneur ; la femme hémorroisse, qui, dans sa
timidité, s’ingénie a atteindre une proximité intime avec le Seigneur et qui [fait que], comme le dit
I’Evangile, lorsqu’elle a touché son manteau, le Seigneur a senti que “‘sortait’’ de lui une dynamis... ;
ce sont tous des exemples de ce contact qui allume un feu et déclenche la dynamique : il libére la
force positive de la miséricorde. 11y a aussi la pécheresse, dont les manifestations excessives d’amour



envers le Seigneur, en lui lavant les pieds de ses larmes et en les essuyant de ses cheveux, sont pour le
Seigneur un signe qu’elle a regu beaucoup de miséricorde et qu’elle 1’exprime par conséquent de cette
facon exagérée. Mais la miséricorde exagere toujours, elle est excessive ! Les gens les plus simples,
les pécheurs, les malades, les possédés... sont immédiatement exaltés par le Seigneur, qui les fait
passer de ’exclusion a la pleine inclusion, de 1’¢loignement a la féte. Et cela ne se comprend pas si ce
n’est en terme d’espérance, en terme apostolique, en terme de celui qui a recu miséricorde pour faire
miséricorde a son tour.

Nous pouvons conclure en priant avec le Magnificat de la Miséricorde, le Psaume 50 du Roi
David, que nous prions aux laudes tous les vendredis. C’est le Magnificat d’« un cceur contrit et
humilié » qui, dans son péché, a la grandeur de confesser le Dieu fidéle, qui est plus grand que le
péché. Dieu est plus grand que le péché ! En nous reportant au moment ou le fils prodigue s’attendait
a un traitement froid et ou le Pere, au contraire, I’'introduit pleinement dans une féte, nous pouvons
I’imaginer priant le Psaume 50. Et le prier a deux cheeurs avec lui, nous et le fils prodigue. Nous
pouvons I’écouter dire : ‘‘Miséricorde, mon Dieu, par ta bonté ; par ton immense compassion efface
ma faute...”’. Et nous [pouvons] dire : ‘“Et moi (aussi) je reconnais ma faute, j’ai toujours mon péché
devant moi”’. Et d’une seule une voix dire : ‘‘Contre toi, Pére, seulement contre toi j’ai péché’’.

Et prions a partir de cette tension intime qui allume la miséricorde, cette tension entre la honte
qui dit : ““Détourne ta face de mon péché, enléve toute ma faute’’ ; et cette confiance qui dit:
“‘Purifie-moi avec I’hysope et je serai purifié, lave-moi : je serai plus blanc que la neige”’. Confiance
qui devient apostolique : ‘‘Rends-moi la joie d’étre sauvé, que ’esprit généreux me soutienne et aux
pécheurs j’enseignerai tes chemins, vers toi reviendront les égarés’’.

Basilique Saint-Jean-de-Latran - Jeudi 2 juin 2016



