
http://combonianum.org/ 

Lectio dell’Immacolata Concezione 

8 dicembre  
SOLENNITÀ DELL’IMMACOLATA CONCEZIONE 

Genesi 3, 9-15.20 Salmo 97 Efesini 1, 3-6.11-12 Luca 1, 26-38 

Luca 1, 26-38 

In quel tempo, al sesto mese, 26 l'angelo Gabriele fu mandato da Dio in una città della Galilea, 

chiamata Nazaret, 27 a una vergine, promessa sposa di un uomo della casa di Davide, di nome 

Giuseppe. La vergine si chiamava Maria. 28 Entrando da lei, disse: «Rallegrati, piena di grazia: il 

Signore è con te». 29 A queste parole ella fu molto turbata e si domandava che senso avesse un saluto 

come questo. 30 L’angelo le disse: «Non temere, Maria, perché hai trovato grazia presso Dio. 31 Ed 

ecco, concepirai un figlio, lo darai alla luce e lo chiamerai Gesù. 32 Sarà grande e verrà chiamato 

Figlio dell'Altissimo; il Signore Dio gli darà il trono di Davide suo padre 33 e regnerà per sempre 

sulla casa di Giacobbe e il suo regno non avrà fine». 34 Allora Maria disse all'angelo: «Come 

avverrà questo, poiché non conosco uomo? ». 35 Le rispose l'angelo: «Lo Spirito Santo scenderà su 

di te e la potenza dell'Altissimo ti coprirà con la sua ombra. Perciò colui che nascerà sarà santo e 

sarà chiamato Figlio di Dio. 36 Ed ecco, Elisabetta, tua parente, nella sua vecchiaia ha concepito 

anch’essa un figlio e questo è il sesto mese per lei, che era detta sterile: 37 nulla è impossibile a 

Dio». 38 Allora Maria disse: «Ecco la serva del Signore: avvenga per me secondo la tua parola». E 

l'angelo si allontanò da lei. 

Luca presenta una continuità/discontinuità e una novità/rottura con il passato: Dio contatta una 

ragazza del popolo. 

26 Al sesto mese, l'angelo Gabriele fu mandato da Dio in una città della Galilea, 
chiamata Nazaret, 27 ad una vergine, promessa sposa di un uomo della casa di Davide, di 
nome Giuseppe. La vergine si chiamava Maria. 

Ogni civiltà ha delle coordinate geografiche e storiche con le quali si definisce un ambito 

circoscritto di umanità, dove si persegue un’avventura comune; anche qui Luca si serve di coordinate 

storico-geografiche per definire l’ambito di umanità in cui si colloca la storia di Gesù. Quindi dopo 

aver indicato le coordinate storiche (Lc 1,5): “Erode”, “Zaccaria”, “Elisabetta”, “Giovanni Battista”; e 

le coordinate geografiche: “la Giudea” (Lc 1,5), “la Galilea” (Lc 1,26), ora Luca può narrare l’evento 

che gli sta a cuore: “In una città della Galilea, chiamata Nazareth…”. Sebbene nell’episodio 

precedente (Lc 1,5-20) fosse chiaro che si trattava di Gerusalemme, dove si trovava il Tempio, per 

ragioni teologiche Luca aveva omesso di citare l’una e l’altro, limitandosi ad ambientare il racconto 

nel “santuario” (Lc 1,9: essendo entrato nel santuario del Signore (lett.), come luogo appropriato per 

le manifestazioni divine.  

Il contrasto tra il “santuario” e la “città di Nazaret” è intenzionale. Nazaret non è mai nominata 

nell’AT; non è legata ad alcuna promessa o aspettativa messianica; questo secondo intervento divino 

non rappresenta, quindi, una continuità con il passato. Il messaggero è lo stesso (Lc 1,19.26) ma, il 

primo messaggio era rivolto all’istituzione religiosa, il secondo a una ragazza del popolo. Allo stesso 

modo, in contrasto con la prima scena, il messaggero Gabriele non si rivolge a un uomo 

(Zaccaria=rappresentante dell’istituzione religiosa), sposato con una donna (Elisabetta) e avanzato 

negli anni, ma a una donna “vergine” (Maria), promessa sposa, quindi (secondo le regole giudaiche) 

sposata ma non ancora convivente con un uomo (Giuseppe).  

La prima coppia era profondamente inserita nella tradizione sacerdotale di Aronne, con 

l’esplicitazione della ascendenza di Elisabetta (una delle figlie di Aronne Lc 1,5); la nuova coppia, 

invece, risale a Davide, ma per linea maschile, attraverso Giuseppe (“della casa/stirpe di Davide”). 

Elisabetta era “sterile” e tutti e due erano avanti negli anni”(Lc 1,7), Maria è “vergine” e “promessa 



2 

sposa” da poco: viene quindi sottolineata la sua assoluta fedeltà a Dio in contrapposizione alla sposa, 

“adultera” o “prostituta”, figure del popolo traviato (cfr. Os 2,4ss.; Ger 3,6-13; Ez 16). A proposito di 

Maria, non viene ricordata alcuna ascendenza né si parla di osservanza. Maria rappresenta “i poveri” 

di Israele, l’Israele fedele a Dio (“vergine”, sottolineato con la duplice menzione), senza importanza 

sociale (Nazareth). 

Giocando sui “cinque mesi”, durante i quali Elisabetta rimase nascosta (Lc 1,24), e sul “sesto 

mese” (v. 26) in cui Dio inviò nuovamente il suo messaggero, Luca inquadra l’annuncio del 

concepimento di Gesù nell’ambito del suo predecessore. “Il sesto mese”, come un tempo “il sesto 

giorno”(Gen 1,31), Dio completerà la creazione dell’uomo. 

28 Entrando da lei, disse: "Rallegrati, piena di grazia: il Signore è con te". 29 A queste 
parole ella fu molto turbata e si domandava che senso avesse un saluto come questo. 

L’angelo “entra” nella casa dove si trova Maria (nel santuario del tempio non era entrato, ma 

“Apparve a lui un angelo del Signore, ritto alla destra dell’altare dell’incenso” – v.11) e la saluta: 

“Rallegrati piena di grazia/favore: il Signore è con te”. La salvezza si intravede già all’orizzonte e 

questo spiega il saluto gioioso (cfr. Zac 9 ,9; Sof 3,14). Il termine “piena di grazia/favore” 

(kecharitōménē=colei che è stata favorita) del saluto e l’espressione “il Signore è con te” (ho kiúrios 

metà su) sono equivalenti all’espressione hai trovato grazia/favore presso Dio del v. 30. Maria gode 

del pieno favore divino per la sua costante fedeltà alla promessa fatta da Dio a Israele. Più avanti si 

dirà di Gesù che “la grazia/il favore di Dio era su di Lui” (2,40); nel libro degli Atti si dirà anche di 

Giuseppe figlio di Giacobbe, e di Davide (At 7, 9-10.46), ma soprattutto di Stefano: “pieno di 

grazia/favore e di potenza” (At 6,8).  

“Il Signore è con te” è una formula abituale nell’AT e in Luca per indicare la sollecitudine di 

Dio per un determinato personaggio (Lc 1,66: Giovanni Battista; At 7,9-10: Giuseppe, figlio di 

Giacobbe; At 10,38: Gesù; At 11,21: gli ellenisti nativi di Cipro e di Cirene; At 18,10: Paolo; cfr. Dt 

2,7; 20,1: Mosè): essa garantisce al destinatario l’aiuto permanente di Dio per portare a termine un 

compito umanamente impensabile.  

Il saluto non provoca alcun timore in Maria ma solo turbamento per la grandezza del suo 

contenuto (dietaráchthē kaì dieloghízeto=fu turbata e si domandava 1,29), a differenza di Zaccaria 

(“E fu spaventato/sconvolto Zaccaria avendo visto e una paura cadde su di lui.”[trad. lett.]=kaì 

etaráchthē Zacharías idōn kaì phóbos epépesen ep’ autón 1,12). Maria comincia a riflettere subito sul 

possibile contenuto del saluto che le è stato rivolto con termini così elogiativi (v. 29). 

30 L’angelo le disse: "Non temere, Maria, perché hai trovato grazia presso Dio. 31 Ed 
ecco, concepirai un figlio, lo darai alla luce e lo chiamerai Gesù. 

Contrariamente all’annuncio rivolto a Zaccaria, ora è Maria la destinataria del messaggio. Dio 

ha scelto liberamente Maria e le ha assicurato il suo favore. A differenza di Elisabetta, che aveva 

sperato, invano, di avere un figlio, Maria darà alla luce un figlio quando ancora non lo sperava, dal 

momento che, pur essendo stata data in sposa a Giuseppe dai suoi genitori, è ancora “vergine”. La 

costruzione lucana rispecchia fedelmente la profezia di Isaia: “Ecco: la vergine concepirà e partorirà 

un figlio, che chiamerà Emmanuele” (Is 7,14). L’annunciazione è vista da Luca come il compimento 

di quella profezia (cfr. Mt. 1,22-23). Inoltre, a differenza di Zaccaria, che doveva imporre a suo figlio 

il nome di “Giovanni” (Lc 1,13), qui è Maria, contro ogni usanza, che darà a suo figlio il nome di 

“Gesù” = “Dio salva”. Mentre nel primo caso si intravedeva una certa discontinuità con la tradizione 

paterna, qui la discontinuità/superamento è totale. 

32 Sarà grande e verrà chiamato Figlio dell'Altissimo; il Signore Dio gli darà il trono di 
Davide suo padre 33 e regnerà per sempre sulla casa di Giacobbe e il suo regno non avrà 
fine". 

Continua il parallelismo ma con l’aggiunta di un contrasto (viene esclusa la paternità di 

Giuseppe): sia Giovanni che Gesù saranno “grandi”; ma il primo “sarà grande davanti al Signore” 

(1,15a), poiché “… fra i nati da donna non vi è alcuno più grande di Giovanni…” (cfr. 7,28) e per il 



3 

suo carattere ascetico (cfr. 1,15b; 7,33) e la sua condizione di profeta esimio è superiore agli antichi, 

perché “sarà riempito” (plēsthḗsetai da pímplēmi) di Spirito Santo fin dal seno di sua madre” (cfr. 

1,15c); il secondo, invece, sarà “grande” per la sua filiazione divina, per questo lo riconosceranno 

come il Figlio del Dio supremo (“l’Altissimo” definisce il Dio dell’universo) e riceverà dalle mani di 

Dio il trono di suo padre/antenato Davide, pur non essendo suo diretto discendente.  

Gesù, inoltre, è “pieno di Spirito Santo” (plḗrēs=pieno=aggettivo indeclinabile Lc 4,1). “Essere 

figlio” non significa solo essere stato generato da un padre, ma soprattutto ereditare la tradizione che 

questi trasmette e avere il padre per modello di comportamento; non sarà Davide il modello di Gesù; 

il suo messaggio verrà direttamente da Dio, suo Padre, e solo questi sarà modello del suo 

comportamento. L’eredità di Davide gli spetterebbe se fosse figlio di Giuseppe (“della casa di 

Davide”), ma il trono non lo otterrà in quanto discendente di quella stirpe, ma per decisione di Dio 

(“gli darà”, non dice “erediterà”). “La casa di Giacobbe” indica le dodici tribù, l’Israele escatologico. 

In Gesù si compirà la promessa dinastica (2Sam 7,12), ma non sarà il figlio/successore di Davide (cfr. 

Lc 20,41-44), bensì qualcosa di completamente nuovo, anche se ugualmente perpetuo (Dn 2,20-22; 

7,14), in stretta continuità con il passato. 

34 Allora Maria disse all'angelo: "Come avverrà questo, poiché non conosco uomo?". 
35 Le rispose l'angelo: "Lo Spirito Santo scenderà su di te e la potenza dell'Altissimo ti 
coprirà con la sua ombra. Perciò colui che nascerà sarà santo e sarà chiamato Figlio di Dio. 

Maria, al contrario di Zaccaria, non chiede garanzie, chiede semplicemente il modo con cui 

l’annuncio si realizzerà: l’Israele fedele alle promesse non aspetta vita/fecondità da nessun uomo, 

nemmeno della linea davidica (Giuseppe), ma solo da Dio, sebbene non sappia come possa realizzarsi 

un simile disegno. Maria “non conosce uomo” che possa realizzare un’impresa così grande. 

Numerosissime sono le ipotesi che sono state formulate sul significato di questa domanda (v. 34). Ciò 

che è certo è che Luca non vuole darci una trascrizione letterale di un dialogo; si tratta piuttosto di un 

procedimento letterario destinato a preparare la strada per annunciare l’opera dello Spirito del v. 35. 

La risposta dell’angelo mette sul tavolo tutte le carte di Dio: “lo Spirito Santo scenderà…”. A 

differenza di Giovanni Battista, che riceverà lo Spirito prima di nascere, ma dopo il suo concepimento 

umanamente realizzato (Lc 1,15), Gesù sarà concepito per opera dello Spirito, la forza creatrice di 

Dio. La venuta dello Spirito Santo su Maria anticipa la realizzazione della promessa formulata da 

Gesù agli apostoli negli stessi termini (cfr. At 1,8), che si realizzerà nella festa di Pentecoste. L’idea 

della “Gloria di Dio/la nube” che “rimaneva sulla Dimora” il tabernacolo dell’assemblea israelita (Es 

40,38), indicando la presenza attiva di Dio in mezzo al suo popolo (Sal 91,4;), qui viene introdotta per 

descrivere la presenza attiva di Dio su Maria; per questo Maria darà alla luce un figlio che sarà il 

Figlio di Dio, il consacrato dallo Spirito Santo, in una parola, il Messia (l’Unto).  

Viene chiaramente affermato il risultato del concepimento verginale, ma non si dice niente sul 

modo in cui esso si realizzerà. Con un nuovo gesto creatore (Spirito Santo), viene annunciata la 

nascita del nuovo Adamo, l’inizio di una umanità nuova. La nuova forza che Gesù dimostrerà è quella 

del Dio Creatore/Salvatore. Dio può dispiegare la forza dello Spirito, che deve portare a compimento 

la creazione, solo attraverso persone che si prestano liberamente a portare a termine il suo progetto 

sull’uomo e sul creato, un progetto che certamente non termina con la comparsa dell’homo sapiens, 

ma che anzi comincia con lui, dal momento che esso deve basarsi proprio sull’uomo che è cosciente 

delle sue azioni, sull’uomo che ha sperimentato personalmente la necessità di una forza superiore e 

illimitata.  

Solo questo tipo di forza può portare a termine un progetto di società che non si fonda sui valori 

ancestrali del potere e della forza bruta né su quelli più sofisticati del denaro e del sapere, frutti 

entrambi della limitatezza della creatura e della insicurezza dell’uomo. Questa forza, che Dio fa 

conoscere e dona in modo estremamente gratuito in Maria, deve poter entrare in tutti gli uomini. 

Maria appare come la prima grande “piena di grazia/favore”; Gesù sarà “Messia/Unto” o “Cristo”, noi 

saremo i “cristiani” non di nome, ma di fatto, purché, come Maria, ci prestiamo a collaborare con lo 

Spirito. Questa è la grande tradizione che è stata iniziata, dopo averci liberato dalle inibizioni, dalle 



4 

frustrazioni e dai fanatismi del passato (familiare, religioso e nazionale), la tradizione che ognuno 

accumula nel corso di ripetute esperienze e che mostra sempre la sua presenza manifestandosi 

spontaneamente sotto forma di frutti abbondanti per gli altri. 

36 Ed ecco, Elisabetta, tua parente, nella sua vecchiaia ha concepito anch’essa un 
figlio e questo è il sesto mese per lei, che era detta sterile: 37 nulla è impossibile a Dio". 

L’incredulo Zaccaria, che chiedeva prove, convinto che la sua vecchiaia e quella di sua moglie 

non offrissero alcuna garanzia di successo per l’impresa che gli veniva annunciata (cfr. 1,18), diventa 

sordo e muto. A Maria, invece, che non aveva chiesto alcuna prova a conferma della profezia, 

l’angelo diede anche un segno: Ed ecco, Elisabetta… nulla è impossibile a Dio!” (Lc 1,36-37). La 

ripetizione per la terza volta (cfr. 1,7.18.36), del tema della “vecchiaia/sterilità” serve per sottolineare 

al massimo la situazione limite in cui si trovava la coppia; la ripetizione del tema dei “sei mesi” 

costituisce il procedimento letterario più adatto per evidenziare (apre e chiude il racconto) la nascita 

dell’uomo nuovo nel “sesto giorno/mese” della nuova e definitiva creazione. La forza creatrice di Dio 

non ha limiti: non solo ha restituito fecondità all’Israele religiosamente sterile, ma ha anche ri-creato 

l’uomo nel grembo di una ragazza del popolo, mentre era ancora “vergine”, escludendo qualsiasi 

sospetto di tradizione paterna umana che potesse mettere in pericolo la realizzazione del progetto più 

caro a Dio. 

38 Allora Maria disse: "Ecco la serva del Signore: avvenga per me secondo la tua 
parola". E l'angelo si allontanò da lei. 

Zaccaria non partecipa con il suo consenso, ma Dio realizzò il suo progetto (il popolo lo 

“sperava”). Maria, invece, dà il suo pieno assenso all’annuncio dell’angelo. Maria non è “una serva”, 

ma “la serva del Signore”, in rappresentanza dell’Israele fedele a Dio (Is 48,10.20; 49,3; Ger 46,27-

28), che aspetta con impazienza e si mette al servizio degli altri in attesa del compimento della 

promessa. 

Il dittico del duplice annuncio dell’angelo si chiude laconicamente: “E l’angelo si allontanò da 

lei” (1,38b). La presenza del medesimo messaggero, Gabriele, che sta “dinanzi a Dio” (1,19a), che 

prima è stato “mandato” a Zaccaria (1,19b), apparendogli “ritto alla destra dell’altare dell’incenso” 

(1,11), e poi “fu mandato da Dio” a Maria (1,26), presentandosi nella sua casa con un saluto molto 

singolare, ma senza darle spiegazioni (1,28), collega strettamente i due racconti. Per questo si parla 

della sua partenza solo dopo il compimento della sua missione. 

La descrizione della prima coppia, formata da Zaccaria e da Elisabetta, riuniva i tratti 

caratteristici di quello che era considerato il massimo dell’albero genealogico del popolo scelto: 

Giudea/Gerusalemme, regione profondamente religiosa; sacerdote di origine levitica; stretto 

osservante della Legge; servizio sacerdotale nel Tempio; ingresso nel santuario del Signore per offrire 

l’incenso nel giorno più grande e straordinario della sua vita: tutti elementi che formano l’immagine 

qualificata dell’uomo religioso e osservante. Nonostante questo, la coppia era sterile e già avanti negli 

anni, senza possibilità umana di avere discendenza; di fronte all’annuncio, Zaccaria si allarmò, fu 

colto da spavento, replicò, si mostrò incredulo, perché non aveva fiducia nel messaggero né nel suo 

messaggio. 

L’Israele più religioso aveva perso ogni speranza di liberazione; ormai non credeva più in ciò 

che professava, i suoi riti erano privi di senso. La descrizione della seconda coppia, ancora non 

completamente costituita, formata da Maria promessa sposa di Giuseppe, ma non ancora coabitante 

con lui, inverte i termini: Galilea, regione paganizzata; Nazaret, villaggio di guerriglieri; ragazza 

vergine della stirpe di Davide, per parte del futuro consorte: tutti elementi che costituiscono 

l’immagine vivente del popolo fedele, ma senza molta tradizione religiosa. Tuttavia, Maria gode del 

favore e della benedizione di Dio, si turba nel sentirsi esaltata, crede alle parole del messaggero, pur 

vedendole umanamente irrealizzabili, e offre la sua collaborazione senza reticenze. Il sì di Maria, 

dinamizzato dallo Spirito Santo, renderà possibile il concepimento dell’Uomo-Dio: uomo sì, ma che 

si adegua perfettamente al progetto di Dio.  



5 

Riflessioni… 

 La Vergine, tra sé e sé e le sue precomprensioni, ricerca il senso e si domanda… Tra i tanti 

sensi dell’esistenza non trova significazione “un tale saluto”: e non chiede 

all’Angelo/Messaggero, ma ricerca tra le pieghe della sua coscienza il significato: si fa 

ermeneuta… e chiede innanzitutto a se stessa, ponendosi nuda davanti a Dio… 

 Non ha pregiudizi e si orienta tra i sentieri dei possibili significati, conosce la Scrittura ma non 

sa ancora del progetto di vita per lei. E scevra da altre interpretazioni, pura, immacolata, si fa 

umile “serva di Dio”. 

 Il pregiudizio genera orgoglio, provoca terrore e tremore verso la divinità, e paralizza anche le 

labbra. Così per Zaccaria. Non così per Lei, pura di cuore e di mente, che riesce a sciogliere un 

canto di lode e “magnifica Dio”. 

 Ha intuito il fine, ma non sa del come: necessita del sostegno ermeneutico sul come realizzare il 

progetto di vita. E la supponenza della ragione lascia il posto alla disponibilità del cuore ad 

accogliere la salvezza: lo Spirito Santo scenderà su di Lei… 

 E così Dio bussa alla porta del cuore di questa fanciulla, chiedendo sommessamente di entrare 

nella storia dell’uomo e attende trepidante una risposta: per rispettare la sua libertà, la libertà di 

ogni uomo. 

 È il Dio della misericordia, che vuole perdonare nella libertà, per espletare l’Onnipotenza, si fa 

impotente dinanzi alla libertà dell’uomo; assisterà alla morte del Figlio per esprimere il suo 

perdono. Se vuoi…, e attende l’adesione alla proposta di Salvezza: Avvenga per me, secondo la 

tua parola. 

 Da quell’ora, tutto e tutti danzano con Lei e diventano lievi. In Lei danza la vita che si è accesa; 

danza ed esulta con Elisabetta; danza con il suo corpo dilatando nella libertà spazi infiniti; 

manifesta la sua grazia danzante ed inventa il suo nuovo corpo dando origine al figlio suo e di 

Dio, Lei danzatrice senza difetti. E col suo contegno, autocontrollo e rigore danzerà sul Golgota, 

generando insieme al figlio ormai morente pensieri d’amore. Ora continua a danzare, insieme 

con Gabriele, senza nostalgia, per un tempo inedito, ove Dio si compiace e gli uomini 

assaporano le novità della salvezza. 

http://www.ilfilo.org 


