http://combonianum.org FP italiano 12/2014

VIVERE L’AVVENTO
“In questi giorni, Dio ha parlato a noi per mezzo del Figlio”

P. Raniero Cantalamessa

1. Gesu di Nazaret,”uno dei profeti”?

1.1 La “terza ricerca”

“Dio, che aveva gia parlato nei tempi antichi molte volte e in diversi modi ai padri per mezzo
dei profeti, ultimamente, in questi giorni, ha parlato a noi per mezzo del Figlio, che ha costituito erede
di tutte le cose e per mezzo del quale ha fatto anche il mondo. Questo Figlio, che é irradiazione della
sua gloria e impronta della sua sostanza e sostiene tutto con la potenza della sua parola, dopo aver
compiuto la purificazione dei peccati si ¢ assiso alla destra della maesta nell’alto dei cieli” (Eb 1, 1-3).

Questo attacco della lettera agli Ebrei costituisce una sintesi grandiosa di tutta la storia della
salvezza. Questa risulta costituita dalla successione di due tempi: il tempo in cui Dio parlava per
mezzo dei profeti e il tempo in cui Dio parla per mezzo del Figlio; il tempo in cui parlava “per
interposta persona” e il tempo in cui parla “di persona”. Il Figlio infatti ¢ “irradiazione della sua gloria
e impronta della sua sostanza”, cio¢, come si dira piu tardi, della stessa sostanza del Padre.

C’¢ continuita e salto di qualita insieme. E lo stesso Dio che parla, la stessa rivelazione; la
novita é che adesso il Rivelatore si fa rivelazione, rivelazione e rivelatore coincidono. La formula di
introduzione degli oracoli ne & la migliore dimostrazione: non piu “Dice il Signore”, ma “Io vi dico”.

Alla luce di questa potente parola di Dio che é Ebrei 1, 1-3, cerchiamo, in questa predicazione
di Avvento, di operare un discernimento delle opinioni che oggi circolano su Gesu, fuori e dentro la
Chiesa, in modo da potere, a Natale, unire senza riserve la nostra voce a quella della liturgia che
proclama la sua fede nel Figlio di Dio venuto in questo mondo. Siamo continuamente ricondotti al
dialogo di Cesarea di Filippi: per me Gesu ¢ “uno dei profeti”, o ¢ il “Figlio del Dio vivente”? (cf. Mt
16,14-16).

Nel campo degli studi storici su Gesu, quella che si sta vivendo ¢ la cosiddetta “terza ricerca”.
Si chiama cosi per distinguerla sia dalla “vecchia ricerca” storica di ispirazione razionalistica e
liberale che dominod dalla fine del secolo XVIII a tutto il secolo XIX, sia dalla cosiddetta “nuova
ricerca storica” che inizio verso la meta del secolo scorso, in reazione alla tesi di Bultmann che aveva
proclamato il Gesu storico irraggiungibile e oltre tutto irrilevante per la fede cristiana.

In che cosa la “terza ricerca” si differenza dalle precedenti? Anzitutto nella convinzione che del
Gesu della storia possiamo sapere, grazie alle fonti, molto di piu di quanto in passato si ammetteva.
Ma soprattutto la terza ricerca si differenzia nei criteri per raggiungere la verita storica su Gesu. Se
prima si pensava che il criterio fondamentale di accertamento della autenticita di un fatto o di un detto
di Gesu fosse il suo essere in contrasto con quanto si faceva o si pensava nel mondo giudaico a lui
contemporaneo, ora esso viene visto, al contrario, nella compatibilita di un dato evangelico con il
giudaismo del tempo. Se prima il marchio di autenticita di un detto o di un fatto era la sua novita e
“inesplicabilita” rispetto all’ambiente, ora e, al contrario, la sua spiegabilita alla luce delle nostre
conoscenze del giudaismo e della situazione sociale della Galilea del tempo.

Alcuni vantaggi di questo nuovo approccio sono evidenti. Viene ritrovata la continuita della
rivelazione. Gesu si colloca all’interno del mondo ebraico, nella linea dei profeti biblici. Si sorride
perfino all’idea che ci fu un tempo in cui si credeva di poter spiegare tutto del cristianesimo con il
ricorso a influssi ellenistici.

Il guaio é che si é spinto tanto oltre questa conquista da trasformarla in una perdita. In molti
rappresentanti di questa terza ricerca, Gesu finisce per dissolversi completamente nel mondo giudaico,
senza piu distinguersi se non in qualche dettaglio e per qualche interpretazione particolare della



Torah. Uno si riduce a uno dei profeti ebraici, o come si ama dire, dei “carismatici itineranti”.
Significativo il titolo di un saggio famoso, quello di J.D. Crossmann: “Il Gesu storico. La vita di un
contadino giudeo del Mediterraneo™.

Senza giungere a questi eccessi, anche 1’autore pit noto, e per certi versi iniziatore della terza
ricerca, E. P. Sanders, € su questa linea[1]. Ritrovata la continuita, si € persa la novita. Non si capisce
piu percheé Gesu abbia sentito il bisogno di dire un giorno: “Beato chi non si scandalizza di me” (Mt
11, 6). (...) Si continua a rimproverare alle generazioni di studiosi del passato di essersi costruita ogni
volta un’immagine di Gesu secondo la moda o i gusti del momento e non ci si accorge di continuare
nella stessa linea. (...)

1.2 Il rabbino Neusner e Benedetto XVI

Chi ha messo in luce I’illusorieta di questo approccio ai fini di un serio dialogo tra ebraismo e
cristianesimo e stato proprio un ebreo, il rabbino americano Jacob Neusner. Chi ha letto il libro di
papa Benedetto XVI su Gesu di Nazaret, sa gia molto sul pensiero di questo rabbino con il quale egli
dialoga in uno dei capitoli piu appassionanti del libro. lo rievoco la cosa per sommi capi.

Il notissimo studioso ebraico Neusner ha scritto un libro intitolato “Un rabbino parla con
Gesu’[2]. In esso immagina di essere un contemporaneo di Cristo che un giorno si accoda alla folla
che lo segue e ascolta il discorso della montagna. Egli spiega perché, nonostante sia affascinato dalla
dottrina e dalla persona del Galileo, alla fine capisce, a malincuore, di non potersi fare suo discepolo e
decide di rimanere discepolo di Mosé e seguace della Torah.

Tutti i motivi della sua decisione alla fine si riducono a uno solo: per accettare cio che
quest’uomo dice, bisogna riconoscergli la stessa autorita di Dio. Egli non si limita a “compiere”, ma
sostituisce la Torah. Toccante lo scambio di idee che il rabbino, reduce dall’incontro con Gesu, ha con
il suo maestro nella sinagoga:

Maestro: “Ha tralasciato qualcosa [della Torah] il tuo Gesu?
Rabbino Neusner: “Nulla”.

Maestro: “Allora ha aggiunto qualcosa?”

Rabbino Neusner: “Si, se stesso”.

Interessante coincidenza: € 1’identica risposta che sant’Ireneo dava nel II secolo a coloro che si
domandavano che cosa Cristo avesse recato di nuovo venendo nel mondo”. “Ha portato, scriveva,
ogni novita, portando se stesso”: “omnem novitatem attulit semetipsum afferens “ [3].

Neusner ha messo in luce 1’impossibilita di fare di Gesu un “normale” giudeo del suo tempo, o
uno che si distacca da esso solo in punti di secondaria importanza. Ha avuto anche un altro
grandissimo merito, quello di mostrare I’inanita di ogni tentativo di separare il Gesu della storia dal
Cristo della fede. Fa vedere come la critica puo togliere dal Gesu della storia tutti i titoli: negare che si
sia (o che gli abbiano) attribuito, da vivo, il titolo di Messia, di Signore, di Figlio di Dio. Dopo che gli
si e tolto tutto quello che si vuole, quello che resta nei vangeli e piu che sufficiente a dimostrare che
non si riteneva un semplice uomo. Come basta un frammento di capello, una goccia di sudore o di
sangue a ricostruire il DNA completo di una persona, cosi basta un detto, preso quasi a caso, del
vangelo a dimostrare la coscienza che Gesu aveva di agire con la stessa autorita di Dio.

Neusner, da buon ebreo, sa cosa significa dire: “Il Figlio dell’'uomo ¢ padrone anche del sabato”,
perché il sabato ¢ la “istituzione” divina per eccellenza. Egli sa cosa implica dire: “Se vuoi essere
perfetto vieni e seguimi”: vuol dire sostituire all’antico paradigma di santita che consiste nell’imita-
zione di Dio (“Siate santi perché io, il vostro Dio, sono santo”) il nuovo paradigma che consiste
nell’imitazione di Cristo. Sa che solo Dio puo sospendere ’applicazione del IV comandamento come
fa Gesu quando chiede a uno di rinunciare a seppellire suo padre. Commentando questi detti di Gesu,
Neusner esclama: “E’ il Cristo della fede che parla qui”[4].

Nel suo libro il papa risponde a lungo e, almeno per un credente, in modo convincente e
illuminante, alla difficolta del rabbino Neusner. La sua risposta mi fa pensare a quella che Gesu stesso
diede ai messi inviati da Giovanni Battista a chiedergli: “Sei tu colui che deve venire o dobbiamo



aspettare un altro?” Gesu, in altre parole, non ha solo rivendicato per sé¢ un’autorita divina, ma ha
anche dato segni e garanzie a sua riprova: i miracoli, il suo stesso insegnamento (che non si esaurisce
nel discorso della montagna), il compimento delle profezie, soprattutto quella pronunciata da Mose di
un profeta simile e superiore a lui; poi la sua morte, la sua risurrezione e la comunita nata da lui che
realizza I’universalita della salvezza annunziata dai profeti.

1.3 “Esortatevi a vicenda”

Bisognerebbe, a questo punto, notare una cosa: il problema del rapporto tra Gesu e i profeti non
si pone solo nel contesto del dialogo tra cristianesimo ed ebraismo, ma anche all’interno della stessa
teologia cristiana, dove non sono mancati tentativi di spiegare la personalita di Cristo con il ricorso
alla categoria di profeta. lo sono convinto della radicale insufficienza di una cristologia che pretenda
isolare il titolo di profeta e rifondare su di esso I’intero edificio della cristologia. Il risultato ¢ che di
Cristo, come di ogni altro profeta, non si puo dire che “¢” Dio, ma solo che “in lui ¢ presente” e
“agisce” Dio.

Oltre tutto, questo tentativo non ¢ affatto nuovo. Fu proposto nell’antichitd da Paolo di
Samosata, Fotino ed altri in termini a volte quasi identici. Allora, in una cultura di orientamento
metafisico, si parlava di massimo profeta; oggi, in una cultura di orientamento storico, si parla di
profeta escatologico. Ma e cosi diverso escatologico da supremo? Pud uno essere il massimo profeta,
senza essere anche profeta definitivo, e puo il profeta definitivo non essere anche il massimo dei
profeti? Una cristologia che non va oltre la categoria di Gesu come “profeta escatologico” costituisce,
si, come € nelle intenzioni di chi la propone, la traduzione in linguaggio moderno di un dato antico,
non pero del dato definito dai concili, ma del dato condannato dai concili. (...)

Vorrei passare (adeso) a qualche applicazione pratica delle riflessioni fin qui svolte che ci aiuti a
fare dell’ Avvento un tempo di conversione e di risveglio spirituale.

La conclusione che la lettera agli Ebrei trae dalla superiorita di Cristo sui profeti e su Mose non
e una conclusione trionfalistica, ma parenetica; non insiste sulla superiorita del cristianesimo, ma sulla
maggiore responsabilitd dei cristiani di fronte a Dio. Dice: “Proprio per questo, bisogna che ci
applichiamo con maggiore impegno a quelle cose che abbiamo udito, per non andare fuori strada. Se,
infatti, la parola trasmessa per mezzo degli angeli si € dimostrata salda, e ogni trasgressione e
disobbedienza ha ricevuto giusta punizione, come potremo scampare noi se trascuriamo una salvezza
cosi grande? (Eb 2, 1-3). “Esortatevi dunque a vicenda ogni giorno, finché dura questo ‘oggi’, perché
nessuno di voi si indurisca sedotto dal peccato” (Eb 3, 13).

E al capitolo 10 aggiunge: “Quando qualcuno ha violato la legge di Mos¢, viene messo a morte
senza pieta sulla parola di due o tre testimoni. Di quanto maggior castigo allora pensate che sara
ritenuto degno chi avra calpestato il Figlio di Dio e ritenuto profano quel sangue dell’alleanza dal
quale ¢ stato un giorno santificato e avra disprezzato lo Spirito della grazia?” (Eb 10, 28-29).

La parola con cui, raccogliendo I’invito dell’autore, vogliamo esortarci a vicenda € quella (...)
che da il tono a tutta la prima settimana di Avvento: “Vegliate!” E interessante notare una cosa.
Quando viene ripresa nella catechesi apostolica dopo la Pasqua, questa parola di Gesu si trova quasi
sempre drammatizzata: non vegliate, ma svegliatevi, destatevi dal sonno! Dallo stato del vegliare si
passa all’atto dello svegliarsi.

C’¢ alla base la costatazione che in questa vita siamo cronicamente esposti a ripiombare nel
sonno, cioé in uno stato di sospensione delle facolta, di assopimento e di inerzia spirituale. Le cose
materiali hanno un effetto narcotizzante sull’anima. Per questo Gesu raccomanda: “State bene attenti
che i vostri cuori non si appesantiscano in dissipazioni, ubriachezze e affanni della vita” (Lc 21, 34).

Puo servirci da utile esame di coscienza riascoltare la descrizione che sant’ Agostino fa di questo
stato di dormiveglia nelle Confessioni: “Come chi ¢ oppresso dal sonno, cosi ero io oppresso dal peso
soave del mondo; e i pensieri che rivolgevo a Te erano simili ai conati di coloro che vogliono destarsi
e tuttavia, vinti, ricadono nel sonno profondo [...]. Ero ben sicuro essere meglio consacrarsi al tuo
amore, che cedere alla mia passione: il primo partito mi piaceva e vinceva; il secondo mi allettava e



avvinceva. Nulla sapevo io rispondere alle tue parole: ‘Svégliati, tu che dormi, sorgi dai morti e Cristo
ti illuminera’ (Ef 5,14). Convinto della verita, nulla sapevo io rispondere a te, che da ogni parte mi
dimostravi essere vero quello che tu dici; nulla, all’infuori di queste parole infingarde e sonnolenti:
Ora, ecco, ora, attendi ancora un poco. Ma questo ora e ora non trovava mai un’ora, ¢ 1’attendi ancora
un poco andava per le lunghe” [5].

Sappiamo come il santo usci alla fine da questo stato. Era in un giardino a Milano, lacerato da
questa lotta tra la carne e lo spirito; udi le parole di un canto: “Tolle, lege, tolle, lege”. Le prese come
un invito divino; aveva con sé il libro delle lettere di Paolo, lo apri deciso a prendere come parola di
Dio per lui il primo passo su cui sarebbe caduto. Cadde sul testo:

“E ormai tempo di svegliarvi dal sonno, perché la nostra salvezza ¢ pil vicina ora di quando
diventammo credenti. La notte & avanzata, il giorno € vicino. Gettiamo via percio le opere delle
tenebre e indossiamo le armi della luce. Comportiamoci onestamente, come in pieno giorno: non in
mezzo a gozzoviglie e ubriachezze, non fra impurita e licenze, non in contese e gelosie. Rivestitevi
invece del Signore Gesu Cristo e non seguite la carne nei suoi desideri” (Rm 13, 11-14). Una luce di
serenita attraverso il corpo e I’anima di Agostino ed egli capi che, con ’aiuto di Dio, poteva vivere
casto. (...)

2. Giovanni Battista, “piu che un profeta”

Partendo dal testo di Ebrei 1,1-3, ho cercato di delineare I’immagine di Gesu quale risulta dal
confronto con i profeti. Ma tra il tempo dei profeti e quello di Gesu ¢’¢ una figura speciale che fa da
cerniera tra i primi e il secondo: Giovanni Battista. Nulla, nel Nuovo Testamento, serve meglio a
mettere in luce la novita di Cristo quanto il confronto con il Battista.

Il tema del compimento, della svolta epocale, emerge nitido dai testi in cui Gesu stesso si
esprime sul suo rapporto con il Precursore. Oggi gli studiosi riconoscono che i detti che si leggono al
riguardo nei vangeli non sono invenzioni o adattamenti apologetici della comunita posteriori alla
Pasqua, ma risalgono nella sostanza al Gesu storico. Alcuni di essi diventano, anzi, inspiegabili se
attribuiti alla comunita cristiana posteriore[6].

Una riflessione su Gesu e il Battista & anche il modo migliore per metterci in sintonia con
liturgia dell’ Avvento. Il vangelo della seconda e della terza Domenica di Avvento hanno infatti al
centro proprio la figura e il messaggio del Precursore. C’¢ una progressione nell’ Avvento: nella prima
settimana la voce di spicco é quella del profeta Isaia che annuncia il Messia da lontano; nella seconda
e terza settimana é quella del Battista che annuncia il Cristo presente; nell’ultima settimana il profeta e
il Precursore lasciano il posto alla Madre che lo porta in grembo. (...)

2.1 La grande svolta

Il testo piu completo in cui Gesu si esprime sul suo rapporto con Giovanni Battista é il brano
evangelico (in cui) Giovanni, dalla prigione, manda i suoi discepoli a chiedere a Gesu: “Sei tu colui
che deve venire o dobbiamo aspettare un altro?” (Mt 11,2-6; Lc 7, 19-23).

La predicazione del Rabbi di Nazareth che lui stesso aveva battezzato e presentato a Israele
sembra a Giovanni andare in una direzione ben diversa da quella fiammeggiante che egli si aspettava.
Piu che il giudizio imminente di Dio, egli predica la misericordia presente, offerta a tutti, giusti e
peccatori. Gesu dissipa i dubbi del Precursore, rimandando ai segni messianici che si compiono in lui.

Ma la cosa piu significativa di tutto il testo ¢ I’elogio che Gesu fa del Battista, dopo che 1 messi
di Giovanni si sono allontanati: “Cosa siete andati a vedere? Un profeta? Si, vi dico, anche piu di un
profeta [...]. In verita vi dico: tra i nati di donna non ¢ sorto uno piu grande di Giovanni il Battista;
tuttavia il piu piccolo nel regno dei cieli € piu grande di lui. Dai giorni di Giovanni il Battista fino ad
ora, il regno dei cieli soffre violenza e i violenti se ne impadroniscono. La Legge e tutti i Profeti infatti
hanno profetato fino a Giovanni. E se lo volete accettare, egli ¢ quell’Elia che deve venire. Chi ha
orecchi intenda” (Mt 11, 11-15).



Una cosa appare inequivocabile da queste parole: tra la missione di Giovanni Batista e quella di
Gesu € avvenuto qualcosa di cosi decisivo da costituire uno spartiacque tra due epoche. Il baricentro
della storia si & spostato: la cosa piu importante non e piu in un futuro piu 0 meno imminente, ma e
“ora e qui”, nel regno che é gia operante nella persona di Cristo. Tra le due predicazioni & avvenuto un
salto di qualita: il piu piccolo del nuovo ordine ¢ superiore al piu grande dell’ordine precedente.

Questo tema del compimento e della svolta epocale trova conferma in molti altri contesti del
vangelo. Basta ricordare alcune parole di Gesu come: “Ecco, ora qui c’¢ piu di Giona! [...]. Ecco, ora
qui ¢’¢ piu di Salomone!” (Mt 12 41-42). “Beati i vostri occhi perché vedono e i vostri orecchi perché
sentono. In verita vi dico: molti profeti e giusti hanno desiderato vedere cio che voi vedete, e non lo
videro, e ascoltare cido che voi ascoltate, ¢ non 1’udirono!” (Mt 13, 16-17). Tutte le cosiddette
“parabole del regno”, -si pensi a quelle del tesoro nascosto e della perla preziosa — esprimono la stessa
idea di fondo: con Gesu ¢ scoccata 1’ora decisiva della storia, davanti a lui si impone la decisione dalla
quale dipende la salvezza. (...)

Nella teologia di Luca e evidente che Gesu occupa “il centro del tempo”. Con la sua venuta egli
ha diviso la storia in due parti, creando un “prima” e un “dopo” assoluti. Oggi sta diventando prassi
comune, specie nella stampa laica, quella di abbandonare il modo tradizionale di datare gli eventi
“avanti Cristo” o “dopo Cristo” (ante Christum natum e post Christum natum), in favore della
formula pitl neutrale “prima dell’era volgare” e “dell’era volgare”. E una scelta motivata dal desiderio
di non urtare la sensibilita di popoli di altre religioni che usano la cronologia cristiana; in tal senso va
rispettata, ma per i cristiani resta indiscusso il ruolo “discriminante” della venuta di Cristo per la storia
religiosa dell’'umanita.

2.2 Egli vi battezzera in Spirito Santo

Ora, come sempre, partiamo dalla certezza esegetica e teologica messa in luce per venire
all’oggi della nostra vita.

Il confronto tra il Battista e Gesu si cristallizza nel Nuovo Testamento nel confronto tra il
battesimo di acqua e il battesimo di Spirito. “Io vi ho battezzati con acqua, ma egli vi battezzera con
lo Spirito Santo” (Mc 1,8; Mt 3,11; Lc 3,16). “Io non lo conoscevo —dice il Battista nel vangelo di
Giovanni — , ma chi mi ha inviato a battezzare con acqua mi aveva detto: L’uomo sul quale vedrai
scendere e rimanere lo Spirito € colui che battezza in Spirito Santo” (Gv 1,33). E Pietro, nella casa di
Cornelio: “Mi ricordai allora di quella parola del Signore che diceva: Giovanni battezzo con acqua,
voi invece sarete battezzati in Spirito Santo” (At 11,16).

Che significa dire che Gesu e colui che battezza in Spirito Santo? L’espressione non serve solo
a distinguere il battesimo di Gesu da quello di Giovanni; serve a distinguere 1’intera persona e opera
di Cristo da quelle del Precursore. In altre parole, in tutta la sua opera Gesu € colui che battezza in
Spirito Santo. Battezzare ha qui un significato metaforico; vuol dire inondare, avvolgere da tutte le
parti, come fa I’acqua con i corpi immersi in essa.

Gesu “battezza in Spirito Santo” nel senso che riceve e da lo Spirito “senza misura” (cf. Gv 3,
34), che “effonde” il suo Spirito (At 2, 33) su tutta I’'umanita redenta. L’espressione si riferisce piu
all’avvenimento di Pentecoste che al sacramento del battesimo. “Giovanni ha battezzato con acqua,
VoI invece sarete battezzati in Spirito Santo, fra non molti giorni” (At 1,5), dice Gesu agli apostoli
riferendosi evidentemente alla Pentecoste che sarebbe avvenuta di Ii a pochi giorni.

L’espressione “battezzare nello Spirito” definisce dunque 1’opera essenziale del Messia che gia
nei profeti dell’ Antico Testamento appare orientata a rigenerare 1’'umanita mediante una grande e
universale effusione dello Spirito di Dio (cf. Gl 3, 1 ss.). Applicando tutto cio alla vita e al tempo
della Chiesa, dobbiamo concludere che Gesu risuscitato non battezza in Spirito Santo unicamente nel
sacramento del battesimo, ma, in modo diverso, anche in altri momenti: nell’Eucaristia, nell’ascolto
della Parola e, in genere, in tutti i mezzi di grazia. Se lo vogliamo, questa cappella puo essere ora il
cenacolo in cui il Risorto entra a porte chiuse, alita su di noi e dice, quasi implorandoci: “Ricevete lo
Spirito Santo”.



San Tommaso d’Aquino scrive: “C’¢ una missione invisibile dello Spirito ogni volta che si
realizza un progresso nella virtl o un aumento di grazia...; quando qualcuno passa a una nuova
attivitd o a un nuovo stato di grazia”[7]. La liturgia stessa della Chiesa inculca cio. Tutte le sue
preghiere e 1 suoi inni allo Spirito Santo cominciano con il grido: “Vieni!”: “Vieni o Spirito Creatore”,
“Vieni, Santo Spirito*. Eppure chi prega cosi ha gia ricevuto una volta lo Spirito. Vuol dire che lo
Spirito e qualcosa che abbiamo ricevuto e che dobbiamo ricevere sempre di nuovo. (...)

Il filosofo Heidegger concludeva la sua analisi della societa con il grido allarmato: “Solo un dio
ci puo salvare”. Questo Dio che ci puo salvare, e che ci salvera, noi cristiani lo conosciamo: ¢ lo
Spirito Santo! Oggi dilaga la moda della cosiddetta aromaterapia. Si tratta dell’utilizzo degli oli
essenziali, che emettono profumo, per il mantenimento della salute o per la terapia di alcuni disturbi.
Internet & piena di reclami di aromaterapia. Non ci si accontenta di promettere con essi benessere
fisico come la cura dello stress; ci sono anche i ”profumi dell’anima”, per esempio il profumo per
ottenere “la pace interiore”.

| medici invitano a diffidare di questa pratica che non é scientificamente accertata e che
comporta anzi, in alcuni casi, delle controindicazioni. Ma quello che voglio dire € che esiste una
aromaterapia sicura, infallibile, che non comporta alcuna controindicazione: quella fatta con 1’aroma
speciale, il “sacro crisma dell’anima” che ¢ lo Spirito Santo! Sant’Ignazio di Antiochia ha scritto: “Il
Signore ha ricevuto sul suo capo un’unzione profumata (myron) per spirare sulla Chiesa
I’incorruttibilita”[8]. Solo se riceviamo questo “aroma’ potremo essere, a nostra volta, “il buon odore
di Cristo” nel mondo (2 Cor 2, 15). (...)

2.3 La nuova profezia di Giovanni Battista

Tornando a Giovanni Battista, egli ci puo illuminare su come assolvere il nostro compito
profetico nel mondo d’oggi. Gesu definisce Giovanni Battista “pit che un profeta”, ma dov’e la
profezia nel suo caso? | profeti annunciavano una salvezza futura; ma il Precursore non € uno che
annuncia una salvezza futura; egli indica uno che é presente. In che senso allora si pud chiamare
profeta? Isaia, Geremia, Ezechiele aiutavano il popolo a oltrepassare la barriera del tempo; Giovanni
Battista aiuta il popolo ad oltrepassare la barriera, ancora piu spessa, delle apparenze contrarie, dello
scandalo, della banalita e poverta con cui I’ora fatidica si manifesta.

E’ facile credere a qualcosa di grandioso, di divino, quando si prospetta in un futuro indefinito:
“in quei giorni”, “negli ultimi giorni”, in una cornice cosmica, con 1 cieli che stillano dolcezza e la
terra che si apre per fare germogliare il Salvatore. E piu difficile quando si deve dire: “Eccolo! E’
lui!” e questo di un uomo di cui si sa tutto: di dove viene, che mestiere ha fatto, chi ha avuto per

madre.

Con le parole: “In mezzo a voi ¢’¢ uno che voi non conoscete!” (Gv 1,26), Giovanni Battista ha
inaugurato la nuova profezia, quella del tempo della Chiesa, che non consiste nell’annunciare una
salvezza futura e lontana, ma nel rivelare la presenza nascosta di Cristo nel mondo. Nello strappare il
velo dagli occhi della gente, scuoterne 1’indifferenza, ripetendo con Isaia: “C’¢ una cosa nuova:
proprio ora germoglia: non ve ne accorgete?” (cf Is 43,19).

E’ vero che ora sono passati venti secoli e noi sappiamo, su Gesu, molte pit cose di Giovanni.
Ma lo scandalo non e rimosso. Al tempo di Giovanni lo scandalo derivava dal corpo fisico di Gesu,
dalla sua carne cosi simile alla nostra, eccetto il peccato. Anche oggi € il suo corpo, la sua carne a fare
difficolta e a scandalizzare: il suo corpo mistico, cosi simile al resto dell’'umanita, non escluso, ahime,
neppure il peccato.

“La testimonianza di Gesu — si legge nell’ Apocalisse — ¢ lo spirito di profezia” (Ap 19,10), ciog,
per rendere testimonianza a Gesu si richiede spirito di profezia. C’¢ questo spirito di profezia nella
Chiesa? Lo si coltiva? Lo si incoraggia? O si crede, tacitamente, di poter fare a meno di esso,
puntando di piu sui mezzi e gli accorgimenti umani?

Giovanni Battista ci insegna che per essere profeti non occorre una grande dottrina ed
eloquenza. Egli non & un grande teologo; ha una cristologia povera e rudimentale. Non conosce



ancora i titoli piu alti di Gesu: Figlio di Dio, Verbo e neppure quello di Figlio dell’'uomo. Ma come
riesce a fare sentire la grandezza e unicita di Cristo! Usa immagini semplicissime, da contadino. “Non
sono degno di sciogliere i legacci dei suoi sandali”. Il mondo e I’'umanita appaiono, dalle sue parole,
contenuti dentro un vaglio che egli, il Messia, regge e scuote nelle sue mani. Davanti a lui si decide
chi sta e chi cade, chi é grano buono e chi ¢ pula che il vento disperde.

Nel 1992 si tenne un ritiro sacerdotale a Monterrey in Messico, in occasione dei 500 anni dalla
prima evangelizzazione dell’America Latina. Erano presenti 1700 sacerdoti e una settantina di
vescovi. Durante 1’omelia della Messa conclusiva avevo parlato del bisogno urgente che la Chiesa ha
di profezia. Dopo la comunione ci fu la preghiera per una nuova Pentecoste in piccoli gruppi sparsi
nella grande basilica. 1o ero rimasto sul presbiterio. A un certo punto un giovane sacerdote mi si
avvicino in silenzio, mi si inginocchio davanti e con uno sguardo che non dimentichero mai mi disse:
“Bendigame, Padre, quiero ser profeta de Dios!”. Benedicimi, Padre, voglio essere un profeta di Dio.
Mi commaossi perché vedevo che era mosso evidentemente dalla grazia.

Potremmo con umilta fare nostro il desiderio di quel sacerdote: “Voglio essere un profeta per
Dio”. Piccolo, sconosciuto da tutti, non importa, ma uno che, come diceva Paolo VI, ha “fuoco nel
cuore, parola sulle labbra, profezia nello sguardo”.

3. “Spe gaudentes” lieti nella speranza

3.1 Gesu, il Figlio

“Dio, che aveva gia parlato nei tempi antichi molte volte e in diversi modi ai padri per mezzo
dei profeti, ultimamente, in questi giorni, ha parlato a noi per mezzo del Figlio, che ha costituito erede
di tutte le cose e per mezzo del quale ha fatto anche il mondo” (Eb 1, 1-2). Questo testo richiama da
vicino la parabola dei vignaioli infedeli. Anche li, Dio dapprima invia dei servi, poi “da ultimo”
manda il Figlio, dicendo: “Avranno rispetto per mio Figlio” (Mt 21, 33-41).

(...) Lasciando ormai da parte i profeti e Giovanni Battista, ci concentriamo esclusivamente sul
punto di arrivo di tutto: il “Figlio”. In un capitolo del libro su Gesu di Nazaret, il papa (Benedetto
XV1) illustra la fondamentale differenza tra il titolo “Figlio di Dio” e quello di “Figlio”, senza altre
aggiunte. Il semplice titolo di “Figlio”, contrariamente a quanto si potrebbe pensare, ¢ molto piu
pregnante che non “Figlio di Dio”. Quest’ultimo arriva a Gesu dopo una lunga trafila di attribuzioni:
cosi era stato definito il popolo d’Israele e, singolarmente, il suo re; cosi si facevano chiamare i
faraoni e i sovrani orientali e cosi si proclamera I’imperatore romano. Da solo, esso non sarebbe stato
sufficiente percio a distinguere la persona di Cristo da ogni altro “figlio di Dio”.

Diverso ¢ il caso del titolo di “Figlio”, senza altre aggiunte. Questo appare nei vangeli come
esclusivo di Cristo ed € con esso che Gesu esprimera la sua identita profonda. Dopo i vangeli &
proprio la Lettera agli Ebrei a testimoniare con piu forza questo uso assoluto del titolo “il Figlio”; esso
vi ricorre per ben cinque volte.

Il testo piu significativo in cui Gesu si definisce lui stesso “il Figlio” ¢ Matteo 11, 27: “ Tutto mi
e stato dato dal Padre mio; nessuno conosce il Figlio se non il Padre, e nessuno conosce il Padre se
non il Figlio e colui al quale il Figlio lo voglia rivelare”. 1l detto, spiegano gli esegeti, ha una chiara
origine aramaica e dimostra che gli sviluppi posteriori che si leggono, a questo proposito, nel vangelo
di Giovanni hanno la loro remota origine nella coscienza stessa di Cristo.

Una comunione di conoscenza cosi totale e assoluta tra Padre e Figlio non si spiega senza una
comunione ontologica, o dell’essere. Le formulazioni posteriori, culminanti nella definizione di
Nicea, del Figlio come “generato, non fatto, della stessa sostanza del Padre”, sono dunque sviluppi
arditi, ma coerenti con il dato evangelico.

La prova piu forte della coscienza che Gesu aveva della sua identita di Figlio € la sua preghiera.
In essa la figliolanza non é solo dichiarata, ma vissuta. Per il modo e la frequenza con cui ricorre nella
preghiera di Cristo, ’esclamazione Abba attesta una intimita e familiarita con Dio che non ha I’eguale
nella tradizione d’Israele. Se I’espressione ¢ stata conservata nella lingua originaria e diventa il



marchio della preghiera cristiana (cf. Gal 4,6; Rom 8, 15) e proprio perché si era convinti che era stata
la forma tipica della preghiera di Gesu. (...)

Nell’ambito della cosiddetta “terza ricerca” sul Gesu storico, recentemente la questione e stata
ripresa dalle fondamenta da Larry Hurtado, professore di lingua, letteratura e teologia del Nuovo
Testamento a Edimburgo. Ecco la conclusione a cui egli giunge, al termine di una ricerca di oltre 700
pagine:

“La venerazione di Gesu come figura divina, esplose all’improvviso e presto, non poco alla
volta e tardi, tra cerchie di seguaci del I secolo. Piu in particolare, le origini stanno nelle cerchie
cristiane giudaiche dei primissimi anni. Solo un modo di pensare idealistico continua ad attribuire la
venerazione per Gesl come figura divina all’influenza decisiva della religione pagana e all’influsso
dei convertiti gentili, presentandola come recente e graduale. La venerazione di Gesu come ‘Signore’,
che trovava espressione adeguata nella venerazione cultuale e nell’obbedienza totale, era inoltre
generale, non era confinata e attribuibile a cerchie particolari, ad esempio gli ‘ellenisti’ o i cristiani
gentili di un ipotetico ‘culto di Cristo siriaco’. Con tutta la diversita del primo cristianesimo, la fede
nella condizione divina di Gesu era incredibilmente comune”[9].

Questa rigorosa conclusione storica dovrebbe porre fine all’opinione, tuttora dominante in una
certa divulgazione, secondo cui il culto divino di Cristo sarebbe un frutto posteriore della fede
(imposto per legge da Costantino a Nicea nel 325, secondo Dan Brown, nel suo Codice da Vinci!).

3.2 La “bambina Speranza”

(...) Nella speranza — scrive 1’autore della Lettera con una bellissima immagine destinata a
divenire classica nell’iconografia cristiana — “noi abbiamo come un’ancora della nostra vita, sicura e
salda, la quale penetra fin nell’interno del velo del santuario, dove Gesu ¢ entrato per noi come
precursore” (Ebr 6, 17-20). Il fondamento di questa speranza ¢ proprio il fatto che “negli ultimi tempi
Dio ha parlato a noi per mezzo del Figlio”. Se ci dato il Figlio, dice san Paolo, “come non ci donera
ogni cosa insieme con lui?” (Rom 8,32). Ecco perché “la speranza non delude” (Rom 5,5): il dono del
Figlio & pegno e garanzia di tutto il resto e, in primo luogo, della vita eterna. Se il Figlio ¢ “I’erede di
tutto” (heredem universorum) ( Ebr 1,2), noi siamo i suoi “coeredi” (Rom 8, 17).

I vignaioli iniqui della parabola, vedendo arrivare il figlio, dicono tra sé: “Costui ¢ I’erede;
venite, uccidiamolo, e avremo noi ’eredita” (Mt 21, 38). Nella sua onnipotenza misericordiosa, Dio
Padre ha volto in bene questo disegno criminoso. Gli uomini hanno ucciso il Figlio e hanno avuto

davvero I’eredita! Grazie a quella morte, sono diventati “eredi di Dio e coeredi di Cristo”.

Noi creature umane abbiamo bisogno di speranza per vivere, come dell’ossigeno per respirare.
Si dice che finché c’¢ vita c’¢ speranza; ma e vero anche il rovescio: che finché c’¢ speranza c’¢ vita.
La speranza ¢ stata per molto tempo, ed ¢ tutt’ora, tra le virtu teologali, la sorella minore, la parente
povera. Si parla spesso della fede, piu spesso ancora della carita, ma assai poco della speranza.

Il poeta Charles Péguy ha ragione quando paragona le tre virtu teologali a tre sorelle: due adulte
e una bambina piccina. Vanno per strada tenendosi per mano (le tre virtu teologali sono inseparabili
tra di loro!), le due grandi ai lati, la bambina al centro. Tutti, vedendole, sono convinti che sono le due
grandi —la fede e la carita — a trascinare la bambina speranza al centro. Si sbagliano: e la bambina
speranza che trascina le altre due; se si ferma essa, si ferma tutto [10]. (...)

La speranza teologale ¢ il “filo dall’alto” che sostiene dal centro tutte le speranze umane. “Il filo
dall’alto” ¢ il titolo di una parabola dello scrittore danese Johannes Joergensen. Parla del ragno che si
cala dal ramo di un albero lungo un filo che lui stesso produce. Posandosi sulla siepe, tesse la sua rete,
capolavoro di simmetria e di funzionalita. Essa € tesa ai lati da altrettanti fili, ma tutto e retto al centro
da quel filo da cui e sceso. Se si tronca uno dei fili laterali, il ragno interviene, lo ripara e tutto € a
posto, ma se si tronca il filo dall’alto (io una volta ho voluto verificare e ho visto che ¢ vero) tutto si
affloscia e il ragno scompare, sapendo che non c’¢ piti nulla da fare. E un’immagine di quello che
avviene quando si tronca il filo dall’alto che ¢ la speranza teologale. Solo essa pud “ancorare” le
speranze umane alla speranza ‘““che non delude”.



Nella Bibbia assistiamo a dei veri e propri sussulti o soprassalti di speranza. Uno di essi si trova
nella terza Lamentazione: “ Io — dice il profeta — sono la persona che ha provato la miseria ¢ la pena...
Ho detto: E sparita la mia gloria, la speranza che mi veniva dal Signore”. Ma ecco il sussulto di
speranza che capovolge tutto. A un certo punto, 1’orante dice a se stesso: “Ma le misericordie del
Signore non sono finite; dunque in lui voglio sperare! 1l Signore non rigetta mai, ma se affligge avra
anche pieta. Forse c’¢ ancora speranza “ (cf Lam 3, 1-29). Dall’istante che il profeta decide di tornare
a sperare, il tono del discorso cambia completamente: la lamentazione si trasforma in supplica
fiduciosa: “Il Signore non rigetta mai. Ma, se affligge, avra anche pieta secondo la sua grande
misericordia” (Lam 3, 32).

Noi abbiamo un motivo molto piu forte per avere questo sussulto di speranza: Dio ci ha dato
suo Figlio: come non ci donera ogni cosa insieme con lui? A volte giova gridare a se stessi: “Ma Dio
c’¢ e tanto basta!”. Il servizio piu prezioso che la Chiesa puo fare, in questo momento al (mondo), e
quello di aiutarlo ad avere un sussulto di speranza. (...)

Parlavo (prima) di una aromaterapia basata sull’olio di letizia che ¢ lo Spirito Santo. Di questa
terapia abbiamo bisogno per guarire dalla malattia piu perniciosa di tutte: la disperazione, lo
scoraggiamento, la perdita di fiducia in sé, nella vita e perfino nella Chiesa.” “Il Dio della speranza vi
riempia di ogni gioia e pace nella fede, perché abbondiate nella speranza per la virtu dello Spirito
Santo” (Rom 15,13): cosi scriveva I’ Apostolo ai Romani del suo tempo e ripete a quelli di oggi.

Non si abbonda nella speranza senza la virtu dello Spirito Santo. C’¢ un canto spiritual afro-
americano, dove non si fa che ripetere continuamente queste poche parole: “C’¢ un balsamo in Gilead
che guarisce le anime ferite” (There is a balm in Gilead / to make the wounded whole...). Gilead, o
Galaad, ¢ una localita famosa nell’ Antico Testamento per i suoi profumi e unguenti (cf Ger 8,22). Il
canto prosegue dicendo: “A volte mi sento scoraggiato e penso che tutto sia inutile, ma viene lo
Spirito Santo e rida vita alla mia anima”. Gilead ¢ per noi la Chiesa e il balsamo che guarisce ¢ lo
Spirito Santo. Egli é la scia di profumo che Gesu si € lasciato dietro, passando su questa terra.

La speranza e miracolosa: quando rinasce in un cuore, tutto e diverso anche se nulla & cambiato.
“Anche i giovani faticano e si stancano, si legge in Isaia, gli adulti inciampano e cadono; ma quanti
sperano nel Signore riacquistano forza, mettono ali come aquile, corrono senza affannarsi,
camminano senza stancarsi” (Is 40, 30-31).

Dove rinasce la speranza rinasce anzitutto la gioia. L’Apostolo dice che i credenti sono spe
salvi, “salvati nella speranza” (Rom 8, 24) e che percido devono essere spe gaudentes “lieti nella
speranza” (Rom 12, 12). Non gente che spera di essere felice, ma gente che ¢ felice di sperare; felice
gia ora, per il semplice fatto di sperare.

Che in questo Natale il Dio della speranza, per virtu dello Spirito Santo e per intercessione di
Maria “Madre della speranza”, ci conceda di essere lieti nella speranza e di abbondare in essa.

Testo ritagliato dalle Prediche di Avvento 2007

[1] E.P. Sanders, Jesus and Judaism, London 1985, trad. italiana Gesu e il giudaismo, Marietti 1992.

[2] J. Neusner, A Rabbi Talks with Jesus, McGill-Queen’s University Press, 2000.

[3] S. Ireneo, Adv. Haer. 1V,34,1

[4] J. Neusner, op. cit. 84.

[5] S. Agostino, Confessioni, VIII, 5,12.

[6] Cf. J. D.G. Dunn, Christianity in the Making, 1. Jesus remembered, Grand Rapids. Mich. 2003, parte IlI,
cap. 12, trad. ital. Gli albori del Cristianesimo, I, 2, Paideia, Brescia 2006, pp. 485-496.

[7]1 S. Tommaso d’Aquino, Somma teologica, 1,9.43, a. 6, ad 2.; cf. F. Sullivan, in Dict.Spir. 12, 1045.

[8] S. Ignazio d’ Antiochia, Agli Efesini 17.

[9] L. Hurtado, Lord Jesus Christ. Devotion to Jesus in Earliest Christianity, Grand Rapids, Mich. 2003, p. 650
; trad. italiana Signore Gesu Cristo, 2 voll. Paideia, Brescia 2007, p. 643.

[10] Ch. Péguy, Il portico del mistero della seconda virtu, in Oeuvres poétiques complétes, Gallimard, Parigi
1975, pp. 531 ss.



