https://combonianum.org/ FP.fr 5/2017

La joie : visage de Dieu, visage de I’lhomme

par le Pére Alphonse Goettmann

Dieu emplit notre bouche de rire et nos lévres de chansons (Psaume 126, 2)

Dés sa naissance, le christianisme a été la proclamation de la joie, de la seule joie possible sur
terre... Sans la proclamation de cette joie, le christianisme est incompréhensible. C’est seulement
comme joie que le christianisme a triomphé dans le monde, et il a perdu le monde quand il a perdu la
Jjoie, quand il a cessé d’en étre le témoin... Le contexte fondamental de I’Eglise est la « grande joie »
(Lc 2,10 et 24,52), d’ou tout le reste, dans le christianisme, tire et acquiert sa signification...
(Alexandre Schmemann, Pour la vie du monde, pp. 25-26.)

LA JOIE : VISAGE DE DIEU DANS L'HOMME

L’homme n’est vraiment homme que par la joie, tout comme le ruisseau n’est ruisseau que par la
source. Sans doute les méandres lointains du ruisseau n’en ont-ils aucune conscience, ainsi 1’homme,
dans son errance, a-t-il oubli¢ 1’Essentiel. Alors viennent les philosophes, étymologiquement ceux qui
« aiment la sagesse », celle qui scrute la vie, et ils lui remettent en mémoire, d’Aristote 1’ancien (IVe
s. av. J.-C.) a Bergson I’actuel (XXe s.), que /’homme ne peut pas vivre sans joie, que seul la ou il y a
la joie, la vie triomphe... Ils ont plongé leur savoir méme trés loin, jusqu’a la limite du mystere,
puisqu’ils nous enseignent que la joie se révéle comme étant la vérité de notre étre, qu’elle est le pouls
de I’étre, le critere de la vérité, et finalement que joie et vérité sont tout un !

La joie fait aussi chanter les poétes; c’est méme a cause d’elle que leur art est un chant. Paul
Claudel pesait ses mots, comme toujours, quand il écrivait: Hors de la joie il n'y a que le néant, et
croire au néant, c’est se détruire soi-méme, s’installer dans l’'inversion spirituelle et vouloir vivre
contre le secret de la vie !

Ainsi I’esprit humain a pu creuser profond et certains artistes ont su nous conduire au feu de
I’expérience; la musique n’a-t-elle pas la capacité de nous enflammer, de ravir notre étre entier a tel
point qu’il se met a danser de joie? Mais ni les philosophes ni les artistes ne peuvent nous dire le
« pourquoi » de tout cela: quel est le nom de la joie, a-t-elle un visage? Il a fallu les prophetes, ces
« haut-parleurs » de Dieu, pour nous révéler la source de toute joie, ce pour quoi I’homme est fait,
d’ou il vient et ou il va:

Moi, j’ai ma joie dans le Seigneur! (Ps 104, 34)

Venez, crions de joie pour le Seigneur, rocher de notre salut! (Ps 95, 1)

Joie au ciel! exulte, la terre... a la face du Seigneur, car il vient! (Ps 96, 11)

En effet:

Le peuple qui marchait dans les ténébres a vu une grande lumiere, sur les habitants du sombre
pays, une lumiere a resplendi. Tu as multiplié la nation, tu as fait croitre sa joie, ils se réjouissent
devant toi comme on se réjouit a la moisson, comme on exulte au partage du butin. Car un enfant nous
est né, un fils nous a été donng, il a recu le pouvoir sur ses épaules et on lui a donné ce nom: Conseiller
merveilleux, Dieu fort, Pere éternel, Prince de la paix... Ceux qu’a libérés le Seigneur viendront, ils
arriveront a Sion hurlant de joie, portant avec eux une joie éternelle. La joie et [l’allégresse les
accompagneront, la douleur et les plaintes cesseront... Debout! Resplendis! car voici ta lumiére, et sur
toi se leve la gloire du Seigneur. Tandis que les ténébres s étendent sur la terre et I’obscurité sur les
peuples, sur toi se léve le Seigneur et sa gloire sur toi parait... (Isaie 9,1-5; 35,10 ; 60,1-2).

Rares sont ceux qui lisent et relisent ces textes d’une jubilation inouie, alors qu’il faudrait les
savoir par coeur, par le coeur; c’est vital de boire constamment a ces sources d’eau vive, afin que cette
eau devienne notre sang, notre substance vivifiante. Qui dit tradition dit transmission: encore une fois,
comme la source se transmet tout entiére au ruisseau, ainsi Dieu se transmet a I’homme qu’il ne cesse
de susciter & la vie et de créer. Or cette transmission est d’abord I’expérience d’une joie indescriptible!


https://combonianum.org/

Car DIEU EST JOIE; c’est pourquoi les mystiques de I’Orient et de 1’Occident ont toujours pu dire:
Apprends la joie et tu apprendras Dieu. Celui qui perd la joie est donc dans I’errance, il n’a plus ni
Chemin ni but puisqu’il est sans source. Aussi n’est-il pas étonnant qu’on soit arrivé
universellement a cette conviction qu’une vie authentiquement spirituelle se mesure au degré de
joie qui nous habite! Du moment que Dieu est joie, cette conclusion n’est alors qu’une simple et
incontournable cohérence... Cela d’ailleurs, méme les athées les plus endurcis, tel Nietzsche, 1’ont
considéré comme une évidence: Si Dieu existait, je ne pourrais le concevoir que comme un Dieu
dansant, dit-il.

AIMER LA VIE EN REVELE LA SURPRENANTE PROFONDEUR

Il est donc clair que nous avons dans la Joie la trame sous-jacente a toute la Bible: elle est une
« Bonne Nouvelle » dés les origines et portera explicitement le titre d'Evangile (en francais:
« bonne nouvelle »), quand celle-ci éclatera dans sa plénitude par la venue du Messie, qui est le
visage méme de la joie.

C’est cette annonce ou cette Présence joyeuse qu’il faut comprendre et ne jamais oublier
quand on lit dans 1’Ancien Testament ces textes apparemment anodins qui racontent a quel point
I’homme aime la vie. La vraie sagesse pour le Juif, c’est d’abord de gofiter la vie telle qu’elle est:
Aimer sa vie, ¢’est aimer son propre bonheur, dit le Siracide (4,12). Ainsi la vie toute simple au
quotidien contient déja tout, que ce soit la joie de la moisson si souvent relevée parce que tellement
signifiante, celle de la vendange tout autant, le partage de la vie avec la femme que 1’on aime, la
venue des enfants, jusqu’au plaisir de boire du vin qui réjouit le coeur de I’homme (Ps 104,15), il
n’y a pas une expérience humaine qui soit négligeable et rien qui ne puisse €tre vécu avec une
intensité qui touche a cet étrange mystere en transparence derriere tout instant.

Ainsi tout est épiphanie, manifestation, d’une Présence aimante pour le coeur éveillé. Mais il
y a infiniment plus encore, car ce qui donne le vrai poids a cette vie, c’est qu’elle est un don de
Celui qui I’habite. En réalité Présence et Don se confondent: Dieu se donne lui-méme a travers ce
qui nous arrive. Le peuple d’Israél le sait bien: Quand on mange, boit et se donne du bon temps
dans son labeur, c’est un don de Dieu, dit Qohelet (3, 13).

Cependant, quand Dieu se donne, ce n’est jamais passivement: c’est une Présence créatrice,
vitale, qui suscite I’homme et ne cesse de le libérer, de le mettre en chemin vers un
accomplissement. Que ce soit dans la simplicité cachée au creux du quotidien ou lors des grandes
libérations historiques du peuple, Israél ne se trompe pas, car c’est le Seigneur qui rameéne les
captifs de Sion, c’est toujours lui qui emplit notre bouche de rire et nos levres de chansons (Ps
126,2). Dans cette joie folle se trouve le coeur de la Bible, sa direction profonde, jusqu’a ce qu’elle
éclate un jour dans la venue du Libérateur lui-méme, le Messie qui, d’emblée, ouvrira sa mission en
révélant qu’il est envoyé pour que les aveugles recouvrent la vue, et les boiteux marchent, les
Iépreux soient purifiés, et les sourds entendent et les morts ressuscitent, et les pauvres apprennent
la Bonne Nouvelle (Mt 11, 5). Si Jésus reprend ici les termes mémes du prophéte Isaie (35,5), c’est
qu’il entend bien manifester la constante de toute I’histoire: celle d’une libération incessante et qui,
avec lui, arrive a terme.

Les Psaumes, parce qu’ils sont notre pain quotidien, nous permettent d’assimiler cette Réalité
de toute réalité et d’en inscrire a jamais la mémoire dans nos entrailles: Le Seigneur fait droit aux
opprimés, il donne du pain aux affamés, il relache les captifs, redresse ceux qui sont courbés, guérit
ceux qui ont le coeur brisé et panse leurs blessures...(Ps 145, 146). A cause de cette joie et pour s’y
accorder, les Psaumes sont toujours chantés, alors méme qu’on peut avoir « le coeur brisé »... Seule
I’exclamation joyeuse et émerveillée peut donner du champ a ce qui nous arrive et permettre de voir
les eaux profondes plutot que la surface agitée seulement de la vie. Parfois ’agitation est telle qu’il
nous faut les mots mémes de I’Esprit Saint a travers la bouche du psalmiste et la joie du peuple
rassemblé pour nous rappeler toujours a I’essentiel au milieu de nos tempétes...



TRANSFORMER LA VIE EN UNE NOCE PERPETUELLE

En effet, si la joie peut étre permanente, c’est parce qu’elle émane d’une Présence nuptiale, il
s’agit de la joie de I’Alliance: ’'amour fou de Dieu est celle d’un Epoux. Il est présent en tout, et pas
seulement dans la nature, mais aussi en tout espace, dans I’air que nous respirons, dans le temps et a
I’intérieur de I’événement qu’il véhicule, en toute situation, dans la petite histoire banale et
insignifiante, dans sa trame secréte jusqu’au filigrane..., a travers tout Dieu cherche I’homme comme
le Fiancé en quéte de sa bien-aimée, tout le Cantique des Cantiques en témoigne: Il veut faire de sa
vie le lieu méme de cette Alliance. De la vie de ’homme, la plus concrete et réaliste, peut-étre
« profane » a nos yeux de paiens, Dieu veut faire une communion avec lui. C’est déja le royaume des
cieux, car, dira Jésus lui-méme il est comparable a des noces! (Mt 22,2) Saint Maxime le Confesseur
(Vie s.) a montré admirablement comment ’homme qui se laisse séduire (Jr 20,7) et accepte d’entrer
dans une réciprocité amoureuse avec Dieu, devient réellement le prétre d’une « Liturgie Cosmique ».
De moment en moment, 1a ou il se trouve, il recoit le monde des mains de Dieu et I’offre a nouveau a
Dieu dans une infinie reconnaissance. Cette gratitude est le fond de I’amour, c’est une action de
graces continuelle qui transforme sa vie en une Vie en Dieu, en communion. Le Pére Schmemann dit
que la définition premiere, fondamentale de ’homme se trouve dans ce sacerdoce: comme prétre il se
tient debout au centre du monde, il lui donne son unité en bénissant Dieu pour tous ses dons et en
rendant grace d’étre tout en tous. En perdant cette vie eucharistique, ’homme a perdu la vie de la Vie
méme et le pouvoir de la transformer en la Vie par la louange. Ayant cessé d’étre le prétre du monde,
il en est devenu I’esclave et ne cesse de communier a la mort a travers une vie morte, puisque vide de
Dieu (Cf. Alexandre Schmemann, Pour la vie du monde, Desclée de Brouwer.)

Mais au sein méme de sa déchéance, Israél crie de sa profondeur vers Dieu (Ps 130,1) et continue
a esperer, car un jour le Seigneur fera disparaitre pour toujours la mort, il essuiera les larmes sur tous
les visages et dtera ['opprobre de son peuple (Is 25,8). Aussi, quelle que soit la conscience de sa
trahison et de ses infidélités face a Dieu, ’ame juive soupire toujours, secretement, apres la Gloire de
son Seigneur : Dieu, ¢ est toi mon Dieu, je te cherche, mon dme a soif de toi, apreés toi languit ma chair,
terre altérée, sans eau (Ps 63,2). En effet, comme dit le Siracide : Qui pourrait se lasser de contempler
sa Gloire ? (42,25). Alors le culte au Temple était toujours la pour raviver la flamme et remettre
I’homme dans sa vraie tonalit¢. C’est la, dans ces explosions de joie liturgique ou éclatait
I’enthousiasme de tout le peuple pour son Dieu, que chacun pouvait étre constamment régénéré et
rafraichir sa mémoire défaillante. La conscience d’une plénitude de vie naissait dans cette dimension
communautaire du bonheur. Seul on peut étre victime de ses sentiments, mais cela est impossible
lorsqu’on fait partie d’une tradition porteuse d’une libération par la joie. On ne peut se réjouir que tous
ensemble, parce que c’est le peuple tout entier qui est dépositaire d’une Promesse extraordinaire.

C’est cette Promesse qui fait battre le coeur d’Israél, qui habite sa formidable nostalgie, qui fait
du temps, de chaque instant méme, le signe d’une Venue en cours. La Gloire de Dieu, sa Présence,
qui habite a I’intérieur de toute chose et de tout événement, va, en effet, montrer son visage. Celui qui
ne cesse de libérer ’homme, qui déja le suit comme son ombrage et qui le garde de jour et de nuit
pour que jamais son pied ne trébuche (Ps 121), il va bientdt se manifester a visage découvert au grand
Jour, jour de lumiere (Am 5,18) et ce sera la plénitude des temps (Ga 4,4 ; Ep 1,10). Cette espéerance
du bonheur messianique fonde en réalité I’expérience de toute joie du peuple juif. La joie simple au
quotidien vaut, bien sir, par elle-méme, car elle est Présence réelle, pleine, mais en méme temps, et
cela la décuple, elle ouvre sur I'immensité d’une attente, elle est ’annonce d’une radicale nouveauté,
toute éblouissante qu’elle soit elle n’est que le Germe (Jr 23, 5) de prodiges et de merveilles
inimaginables (Is 48,6). Le poéme d’allégresse du prophéte Sophonie vibre dans le sang de tout juif
bien-né : Réjouis-toi, fille de Jérusalem ! Le Seigneur ton Dieu est au milieu de toi... il exultera pour
toi de joie, il te renouvellera par son amour ; il dansera pour toi avec des cris de joie, comme aux
jours de féte ! (So 3, 14-20). C’est une joie sans limites, infinie, car en elle germe la libération de toute
I’humanité dont Israél est le berceau. En lui naitra le Messie mais pour apporter alors la délivrance a
tout homme. On ne peut étre heureux qu’ensemble et cette joie ne sera parfaite et définitive que
lorsque le Christ aura vaincu tout ce qui la menace constamment : la guerre, la violence, le mal sous



toutes ses formes, la maladie, la souffrance, la mort (Is 25,8). Il remplira toute la terre de la grande
paix messianique annoncée par le prophéte Isaie (11, 1-16) et du fond de sa joie chaque homme
s’entendra dire : le Seigneur est pour toi une lumiere éternelle, ton Dieu est ta splendeur (Is 60,19).
Ce sera une joie sans ombre qui présidera au grand rassemblement de tous les hommes auxquels est
proposée 1’ Alliance Nouvelle.

LA JOIE: PREMIER ET DERNIER MOT DE L’EVANGILE

Avec I’avénement du Messie, I’histoire du monde bascule des ténébres dans la lumicre et la joie
définitives. L’Incarnation de Dieu en Jésus Christ, ¢’est le temps lui-méme qui s’accomplit et entre dans
sa plénitude, la création est a son achévement, la terre-mére enceinte depuis des millénaires enfante
Dieu en personne, I’Emmanuel, qui signifie: « Dieu avec nous ». C’est cette Joie indescriptible qui est
I’aboutissement de toutes les Ecritures et la réalisation des prophéties ancestrales. Bien plus: cet
évenement est au coeur méme de I’aventure cosmique. L’expansion des galaxies, la naissance et la
réussite de la vie sur notre planéete, ’apparition et I’histoire de I’homme, tout converge vers cet instant:
c’est en lui, le Verbe de Dieu, que tout a été créé. L univers a mis des milliards d’années a composer son
Chef d’oeuvre. Depuis, le plus antireligieux des hommes compte les jours et les siecles a partir de cette
date unique qui partage I’histoire en deux: « Avant Jésus Christ » et « Aprés Jésus Christ »! En lui,
I’Absolu s’est fait visage, I'ultime réalité a dévoilé son nom en Jésus Christ: DIEU EST JOIE! On
comprend alors pourquoi la joie est le premier et le dernier mot de son Evangile. Dés que I’Ange
proclame aux bergers la bonne nouvelle de la naissance du Christ, il dit: Je vous annonce une grande
joie qui sera celle de tout le peuple (Lc 2,10). C’est ainsi que tout commence, mais ¢’est également ainsi
que tout se termine dans la vie terrestre du Christ, lorsqu’il se rendra invisible le jour de son Ascension:
Les disciples I’adoreérent et retournérent a Jérusalem avec une grande joie (Lc 24,52).

Ils retournérent a Jérusalem pour se préparer a leur mission, car, le jour de la Pentecote, I’Esprit
Saint les enverra proclamer cette joie & toute créature jusqu aux extrémités du monde (Ac 1,8). A
I’Ascension, le Christ s’est rendu invisible en Palestine, parce que désormais il est présent
universellement, au coeur de chaque homme et de toute l'histoire jusqu’a la fin des temps (Mt
28,20).Comme dit Saint Grégoire de Naziance (IVe s.): Celui qui est consubstantiel au Pére se fait
consubstantiel aux hommes, afin que nous devenions ce qu’il est. Donc la Joie qu’est Dieu est
devenue par le Christ notre propre substance! Saint Paul en a fait la trame de sa prédication: Nous tous
qui, le visage découvert, réfléchissons comme en un miroir la gloire du Seigneur, nous somme
transformés en cette méme image, allant de gloire en gloire, car Dieu est celui qui resplendit dans nos
coeurs, pour faire briller la connaissance de la gloire de Dieu, qui est sur la face du Christ (2 Co 3,18
; 4,6). 1l faudrait, comme certains Péres du désert, ne vivre pendant des années qu’avec une seule
Parole comme celle-1a pour que le Feu du Ressuscité se mette a flamber en nous ! » Le disciple du
Christ est un étre littéralement consumé par la joie pascale qui est désormais le phare de son
existence, le son juste de sa vie, » dit Paul Evdokimov. « L’Agneau ressuscité irradie toutes choses,
méme les casseroles scintillent d’une étrange lumiére pour qui sait les regarder... »

Sans cette joie le christianisme lui-méme, comme tel, est incompréhensible et I’Eglise inutile.
Avec ou sans elle, je peux a chaque instant traduire I’ Amour ou le trahir! C’est pourquoi Jésus demande
a ses disciples d’étre joyeux de cette grande joie... Peu de chrétiens savent que c’est 1a méme un
commandement: Que la joie qui est en moi soit aussi en vous et que votre joie soit parfaite! (Jn 15,11)

Plus que cela, il n’y a pas de sainteté sans joie, elle est vraiment le test que nous sommes sur le
Chemin: Soyez joyeux, devenez parfaits (2 Co 13,11), et saint Paul insiste constamment: Réjouissez-vous
sans cesse dans le Seigneur, je le répéte encore: réjouissez-vous! Motif: Le Seigneur est proche! (Ph 4,4)

Notre joie réside dans le seul fait bouleversant que Dieu existe et qu’il soit venu chez nous, dans
notre intimité. Dieu est, cela suffit. Se réjouir a plein de ce qu’il est, lui, et rendre grace en tous temps
et en tous lieux & cause de lui-méme, c’est poser I’acte le plus élevé du détachement de soi, le plus
opposé a I’égoisme, c’est entrer dans le dépouillement total de la créche et ne plus voir que la
splendeur de Jésus. Sa beauté nous métamorphose...

http://www.pagesorthodoxes.net



