Prepararsi alla Domenica (I Avvento)
| Domenica di Avvento - Anno B
30 Novembre 2014

Marco 13, 33-37

Letture: Is 63,16-17.19b; 64,1.3-8; Cor 1,3-9; Mc 13,33-37

Potrebbe essere la nostra preghiera dell’Avvento questa preghiera struggente, ma anche fiduciosa
custodita nel libro Terzo di lIsaia e se qualcuno di noi la sente come sua pu0 anche ricercarla nella Bibbia al
capitolo 63 e 64 del libro di Isaia. E pregarla.

“Siamo diventati tutti come cosa impura” -e scritto - “e come panno immondo sono i nostri atti di
giustizia”. Che cosa c’€ oggi, - ce lo chiediamo, ce lo chiediamo tutti - che cosa c’e oggi di incontaminato? E
dove i panni puliti? dove le azioni senza un’ambiguita nascosta, senza secondi pensieri? Il panno immondo!

E continua la preghiera: “Tutti siamo avvizziti come foglie e le nostre iniquita ci hanno portato via come
il vento”. E anche questa ¢ la sensazione diffusa di un invecchiamento della nostra societa quasi generalizzato,
un avvizzimento, foglie stanche, foglie avvizzite. Al punto che si ha quasi paura di generare, di portare alla luce
un germoglio nuovo per il futuro. E morta, - se non & morta - & agonizzante la speranza.

Oggi ascoltando la preghiera del Terzo Isaia mi ritornava in mente, per un accostamento impressionante,
alcuni passaggi di un articolo di Fra Betto, un domenicano teologo e giornalista brasiliano: come € vero che
tutto il mondo é paese! Scrive:

“Non speriamo piu di cambiare, retrocediamo dal sociale al privato e, stracciate le antiche bandiere dei
nostri ideali, le trasformiamo in cravatte. Non vi sono piu utopie di un futuro che diventi diverso dall ‘oggi. Per
guesto siamo malinconici, sorridiamo con scetticismo. Oggi predominano |’effimero, I’individuale, il
soggettivo, | estetico. La delusione della Ragione ci spinge verso | ‘esoterico, verso uno spiritualismo di pronto
consumo, verso |’edonismo consumista. Siamo in pieno naufragio o, come ha predetto Heidegger, stiamo
camminando su sentieri smarriti”.

E ritorna la preghiera del profeta: “Perché, Signore, ci lasci vagare lontani dalle tue vie, lasci indurire il
nostro cuore cosi che non ti tema? ” Perché? “Camminiamo su sentieri smarriti> dice il filosofo.

E forse Avvento & anche questo ridestarci, stropicciare gli occhi, fermarci prima di finire in esiti di
morte, su vie senza ritorno. Avvento é anche questo aprire gli occhi e non fermarci alla lamentazione generale,
per questo avvizzimento, e capire da dove viene questa crisi: dall’aver abbandonato le vie del Signore, dall’aver
cancellato dai nostri ricordi il Suo nome: “Nessuno invocava il Tuo nome, nessuno si riscuoteva per stringersi
aTe”.

Ci siamo addormentati, e del nostro assopimento porta traccia la casa comune, quella che il padrone,
andandosene, ha affidato alle nostre mani. Avvento e questo diventare lucidi, lucidi sulle cause che hanno
partorito questo avvizzimento, questo degrado.

E qual é il passo successivo? Verrebbe spontaneo dire che il passo successivo, il primo da compiere - una
volta presa coscienza della realta - sia il convertirci. E spesso I’abbiamo anche predicato come il primo passo da
compiere.

Ma la preghiera del libro di Isaia, ancora una volta, ci sorprende perché ci dice che la prima cosa non € la
nostra conversione, ma & la conversione di Dio, la prima cosa non € il nostro ritornare dei passi smarriti, ma € il
ritornare di Dio. E scritto: “Ritorna - cioé convertiti - Signore, per amore dei tuoi servi, per amore della tribu
tua eredita .

Non siamo noi che con le nostre forze, con i nostri meriti ritorniamo a Lui, € Lui che ci raggiunge altrove
e cioé la dove ci siamo dispersi, smarriti. | verbi pit importanti della preghiera custodita nel libro di Isaia non
sono i verbi del nostro smarrimento; si & vero, i nostri passi ci hanno portato lontano, ma sono i verbi che ci
parlano dei passi di Dio che ci viene a cercare la dove ci siamo smarriti e ci viene incontro, che ritorna per noi.

Noi siamo soliti fissare lo sguardo sulle nostre foglie avvizzite, sui nostri panni immondi, sui nostri
insuccessi; e cosi intristiamo.

Ecco I’Avvento € fissare lo sguardo su Dio, sulla sua fedelta che & piu grande di ogni nostro
smarrimento, sul suo amore di padre; - & quasi un ritornello in questa preghiera!- “Tu Signore sei nostro Padre,



ricordati Signore, e ritorna a noi ; noi siamo argilla e Tu colui che ci da forma. Tutti noi siamo opera delle Tue
mani”.

don Angelo http://www.sullasoglia.it/

“Vegliate!”
Commento al Vangelo di ENZO BIANCHI

Entriamo nel tempo dell’Avvento (adventus, venuta), ascoltando le ultime parole del discorso
escatologico di Gesu nel vangelo secondo Marco (cf. Mc 13,1-37). Un discorso che Geslu aveva iniziato
rivolgendosi ai quattro discepoli chiamati per primi e piu coinvolti nella sua vita — Pietro, Giacomo, Giovanni e
Andrea (cf. Mc 13,3-4) —, e che ora egli termina indirizzandosi “a tutti”’, con un’esortazione impellente:
“Vegliate!”. Questo imperativo appare nel nostro brano come un ritornello incessante, accanto all’altro:
“Guardate!” (cf. Mc 13,5.9.23). Tutte le parole di Gesu, e soprattutto la parabola dell’uomo partito per un lungo
viaggio, sono finalizzate al comando del vegliare.

Ma cosa significa vegliare? Vuol dire “stare svegli”, stare con gli occhi aperti, “fare attenzione”, come
traduce la versione italiana. E la postura della sentinella che veglia, lottando contro il sonno e soprattutto contro
I’intontimento spirituale; che tiene gli occhi ben aperti e scruta I’orizzonte per cogliere chi e che cosa sta per
giungere. Vegliare ¢ un esercizio faticoso, perché in esso occorre impegnare la mente e il corpo, ma € un
esercizio generato e sostenuto da una speranza salda: c’é qualcuno che giunge, qualcuno che é alla porta;
gualcuno che, amato, invocato, ardentemente desiderato, sta per venire. Non & un caso che sanno vegliare
soprattutto le sentinelle e gli amanti...

Per noi cristiani la veglia € una necessitas imposta dalla nostra fede nel Signore Gesu Cristo che viene
nella gloria. Egli & venuto nell’umilta della carne in mezzo a noi, condividendo la nostra umanita,
“insegnandoci a vivere in questo mondo” (cf. Tt 2,12), e viene presto nella gloria. La sua venuta si imporra,
perché davanti a lui staranno tutta I’umanita e tutta la creazione (cf. Mt 25,31-46). E siccome quel “giorno”
verra all’improvviso, non sara fissato né provocato da alcuna ragione appartenente a questo mondo, ma
rispondera solo a un decreto di Dio, estrinseco alla storia e al mondo, allora occorre essere preparati, e Ci Si
prepara esercitandosi a una lotta senza tregua contro ogni tentazione di abbassare la guardia, di chiudere gli
occhi, di non accorgersi di nulla.

Lungo tutto il vangelo Gesu invita a tenere gli occhi aperti per ascoltare la parola di Dio (cf. Mc 4,12; Is
6,9-10), per discernere il lievito dei farisei che si insinua facilmente in noi (cf. Mc 8,15), per non credere a
quelli che predicono il futuro come se lo conoscessero (cf. Mc 13,5.21-23). Qui invita a tenere gli occhi aperti
per vigilare e vegliare, compito che riassume e da senso a tutti precedenti. Si, noi non sappiamo né il giorno né
I’ora in cui si compira questa parola del Signore, parola definitiva su tutta la creazione; non sappiamo quando
Gesu Cristo, risorto e vivente in Dio quale Signore, verra: e questa attesa che dura ormai da quasi duemila anni
e faticosa. Nella fede, pero, sappiamo che “il Signore non ritarda nel compiere la sua promessa” (2Pt 3,9) e che
ai suoi occhi “un solo giorno € come mille anni e mille anni come un solo giorno” (2Pt 3,8); nella fede siamo
certi che la sua parola non pud mentire e non pud non realizzarsi. Ecco perché lo attendiamo, perseveranti nella
preghiera che grida: “Marana tha! Vieni, Signore” (1Cor 16,22; Ap 22,20).

Questa attesa € dipinta da Gesu nella parabola in cui il Figlio dell’uomo € assente, come un uomo partito
per un viaggio. Lasciando la sua casa, costui ha dato ai suoi servi facolta e responsabilita sulla casa stessa e ha
raccomandato al portinaio di vegliare alla porta su chi entra e chi esce. Per quei servi e quel portinaio questo ¢ il
tempo della responsabilita: ciascuno ha un compito preciso da svolgere, ciascuno un lavoro di cui rendere
conto. Comprendiamo che qui Gesu sta evocando la sua comunita, con dei servi responsabili e un portinaio
vigilante, colui che presiede.

Chissa quando il Signore verra... Potrebbe venire nella sera quando uno dei Dodici, Giuda, lo consegna
(cf. Mc 14,17.43) e Pietro, Giacomo e Giovanni dormono, invece di vegliare con lui (cf. Mc 14,32-42); o forse
a mezzanotte, quando regna I’oscurita e dominano le tenebre; o forse al canto del gallo, quando il portinaio,
Pietro, lo rinnega (cf. Mc 14,72); o forse al mattino, quando ormai la notte & diventata lunga, insopportabile. In
ogni caso, arrivera certamente all’improvviso, per questo occorre non essere addormentati ma restare vigilanti,
memori del semplice ma decisivo monito di un padre del deserto, abba Poemen: “Non abbiamo bisogno di
nient’altro che di uno spirito vigilante”.



Avvento, tempo di attesa e attenzione:
Dio si fa piu vicino
Ermes Ronchi

Se tu squarciassi i cieli e discendessi! (Is 63,19). Il profeta apre I’ Avvento come un maestro del desiderio
e dell’attesa; Gesu riempie I’attesa di attenzione.

Attesa e attenzione, i due nomi dell’Avvento, hanno al medesima radice: tendere a, rivolgere mente e
cuore verso qualcosa, che manca e che si fa vicino e cresce. Sono le madri quelle che conoscono a fondo
I’attesa, che la imparano nei nove mesi che il loro ventre lievita di vita nuova. Attendere ¢ I’infinito del verbo
amare.

Avvento € un tempo di incamminati: tutto si fa piu vicino, Dio a noi, noi agli altri, io a me stesso. In cui
si abbreviano distanze: tra cielo e terra, tra uomo e uomo, e Si avviano percorsi.
Nel Vangelo di oggi il padrone se ne va e lascia tutto in mano ai suoi servi, a ciascuno il suo compito (Marco
13,34). Una costante di molte parabole, dove Gesu racconta il volto di un Dio che mette il mondo nelle nostre
mani, che affida le sue creature all’intelligenza fedele e alla tenerezza combattiva dell’uomo.

Ma un doppio rischio preme su di noi. Il primo, dice Isaia, & quello del cuore duro: perché lasci indurire
il nostro cuore lontano da te? (Is 63,17). La durezza del cuore & la malattia che Gesu teme di piu, la
“sclerocardia” che combatte nei farisei, che intende con tutto se stesso curare e guarire.
Che san Massimo il Confessore converte cosi «chi ha il cuore dolce sara perdonato».
Il secondo rischio & vivere una vita addormentata: che non giunga I’atteso all’improvviso trovandovi
addormentati (Marco 13,36). Il VVangelo ci consegna una vocazione al risveglio, perché «senza risveglio, non si
puo sognare» (R. Benigni).

Rischio quotidiano € una vita dormiente, incapace di cogliere arrivi ed inizi, albe e sorgenti; di vedere
I’esistenza come una madre in attesa, gravida di luce; una vita distratta e senza attenzione.
Vivere attenti. Ma a che cosa? Attenti alle persone, alle loro parole, ai loro silenzi, alle domande mute, ad ogni
offerta  di tenerezza, alla bellezza  del loro  essere  vite incinte i Dio.
Attenti al mondo, nostro pianeta barbaro e magnifico, alle sue creature pit piccole e indispensabili: I’acqua,
I’aria, le piante.

Attenti a cid0 che accade nel cuore e nel piccolo spazio di realta in cui mi muovo.
Noi siamo argilla nelle tue mani. Tu sei colui che ci da forma (lsaia 64,7). Il profeta invita a percepire il calore,
il vigore, la carezza delle mani di Dio che ogni giorno, in una creazione instancabile, ci plasma e ci da forma;
che non ci butta mai via, se il nostro vaso riesce male, ma ci rimette di nuovo sul tornio del vasaio. Con una
fiducia che io tante volte ho tradito, che Lui ogni volta ha rilanciato in avanti.

http://www.avvenire.it/

Nel frattempo
Commento di Don Antonio Savone

Si ricomincia. Dio degli inizi, Dio dei cominciamenti € il nostro. Dio delle opportunita rinnovate. E noi
ci scopriamo eterni ricomincianti con il nostro Dio.

Inizia, infatti, un nuovo anno liturgico che accogliamo con stupore e riconoscenza perché Dio non si €
ancora stancato di noi concedendoci “ancora un anno” (Lc 13,8). Un anno, del tempo cioé per imparare a
riconoscere la larghezza del suo cuore e la generosita del suo perdono. Un anno, del tempo per apprendere la
fiducia di Dio. Proprio di fiducia, infatti, parla Mc quando annuncia che prima della sua partenza il Signore ha
affidato a ciascuno il suo compito. Dunque anche a me. Un compito per realizzare il quale mi & stato dato anche
un potere, cioé un’energia, una forza, una capacita. La vita tutta come occasione per far germogliare la fiducia
accordata. Quale consapevolezza mi abita della fiducia a me accordata e del compito e dell’energia a me
affidati? Anche Dio dunque vive di attesa: quella di vedere esercitata la cura nei confronti dei beni a noi
consegnati.



E I’anno liturgico comincia sempre con I’ Avvento... quando cio¢ a tema ¢ 1’attesa, non quella del Natale
ma quella del suo ritorno. Tornera, certo, alla fine della storia e non per il rendiconto ma per portare a
compimento, per accordare ulteriore fiducia, maggiorata stavolta. Tornera per rovesciare le parti: per farci
mettere a tavola e per passare lui stesso a servirci (Lc 12,37). Bella I'immagine di un Dio che aumenta il
credito di fiducia e che si fa servo di esistenze spese a favore di altri. Immagine di quelle che ti seducono.

Ma c’e un tornare di Dio gia ora gia qui: non sai se alla sera 0 a mezzanotte o al canto del gallo o al
mattino. Non immediatamente riconoscibile questo ritorno perché non nel segno dell’evidenza manifesta. Di li
a poco i discepoli faranno fatica a riconoscere un Dio presente in quelle ore durante le quali Gesu verra
consegnato a una sorte ignominiosa.

Se non ¢’&, dunque, un momento preciso, gia fissato, per il ritorno del Signore, vuol dire che ogni istante
conta, non esiste un tempo irrilevante. Il mentre ha la stessa rilevanza del compimento. E quella che per noi e
soltanto una successione cronologica, per Dio & una precisa occasione di salvezza e di misericordia. L atteso,
infatti, & gia tornato piu e pit volte. Torna nell’uomo, come ci ricordava domenica scorsa il brano di Mt. Torna
incessantemente e instancabilmente anche in un tempo che noi uomini di Chiesa continuiamo a definire
secolarizzato. Quasi non abbia nulla a che fare con Dio. E ci shagliamo di brutto. Per questo I’Avvento non &
tempo di preparazione all’Incarnazione — dal momento che egli si € gia fatto uomo — ma tempo per prepararsi a
riconoscere le sembianze sotto le quali egli fa ritorno.

Che bello che Ia liturgia non ci ponga subito di fronte al compimento! A voler dire che essa conferisce
diritto di parola all’intravedere, all’intuire, al percorso non meno che alla meta. Diritto di parola ai travagli, alle
gestazioni, chiedendoci di starci a contatto, di non bypassarle. Non siamo piu abituati a un simile linguaggio:
basti pensare alla risonanza che ha per noi il week end o le vacanze: il tempo sottratto alle occupazioni esercita
su di noi non poco fascino, ci sembra I’unico tempo sensato. E, invece, la liturgia riscatta anzitutto la
dimensione dell’intervallo, la dimensione del mentre, dell’intanto, sollecitandoci ad avere la capacita di
frapporre una pausa, una sorta di sospensione tra le nostre richieste e la pretesa di aver immediatamente la loro
gratificazione. Imparare ad attendere o, meglio, imparare a vivere attendendo. La vita, la nostra vita, infatti,
conosce anche il tempo del desiderio inappagato, il tempo del non ancora.

In questo tempo del desiderio inappagato siamo costretti a chiederci cosa o chi stiamo desiderando in
realta, ammesso che ancora cerchiamo qualcosa o attendiamo qualcuno. A cosa é legato il nostro cuore se
attaccato a qualcosa.

L intervallo come occasione per apprendere che la vita € sempre nel segno dell’oltre e della sorpresa. Nel
segno di un compimento ancora da attendere e preparare. A contatto con I’intervallo, con il mentre, il frattanto,
appunto, che nondimeno ¢ gia primizia e caparra e possibilita di una vita compiuta.

Proprio perché imprevedibile la sua venuta, I’invito &€ a vegliare, a stare nella vita senza lasciarsi
sorprendere dal sonno, nella capacita di intercettare e riconoscere i passi e ogni benché minimo rumore che
accenni a un suo possibile ritorno. E owvio che questo atteggiamento & possibile assumerlo non perché gli occhi
sono capaci di stare svegli ma perché il cuore & ancora capace di non rassegnarsi all’assenza.

Vegliate: invito a non lasciarsi prendere dallo scoraggiamento o da quella inerzia di chi crede che i giochi
sono gia fatti, comunque. Un grande dono sentir ripetere questo invito dal Dio della fiducia in un tempo come
questo in cui la corsa ¢ al non avere pil a cuore nulla e nessuno.

Un’ultima immagine mi seduce: quella del portinaio. Non poteva trovarne una migliore. A lui é chiesto
di vegliare perché non accada che la sicurezza di casa diventi soffocamento e che si muoia per eccesso di tutela.
A lui e chiesto di discernere che cosa significhi misurarsi con il fuori casa, cosa voglia dire assaporare aperture
e sconfinamenti, quali ricchezze si profilano all’orizzonte. La porta non é fatta solo per rimanere chiusa e percio
per escludere. Essa é fatta anche per accogliere, “per acconsentire invece che per respingere”.

https://acasadicornelio.wordpress.com


https://acasadicornelio.wordpress.com/

