
1

O EVANGELIZADOR EM SÃO LUCAS (5)
Carlo Maria Martini

Curso de Exercícios a um grupo de Sacerdotes da  diocese de Milão.

Quinta Reflexão
JESUS EDUCA OS SEUS DISCÍPULOS

O encontro de hoje é uma meditação de síntese porque não temos tempo de percorrer todas as
páginas de Lucas do cap. 5 em diante.

Vimos alguma coisa no cap. 4 e também do cap. 5 em diante, até ao momento da Paixão, ao
qual deveremos voltar porque é fundamental para a educação do evangelizador; todavia, não podendo
percorrer  página por página,  desejaria  ao menos lançar  um olhar  sintético,  uma chave de leitura
sintética dos, capítulos 5 ao 18 de Lucas.

Também hoje,  antes  da  reflexão,  façamo-nos  uma pergunta:  que  é  que  me  seria  útil  para
alcançar o que desejo?

Na tranquilidade do recolhimento já pode emergir, para cada um, alguma coisa: ou um pouco
mais de tempo dedicado à oração durante o ano ou um maior empenho na direcção espiritual, ou a
prática do colóquio penitencial mais regular, ou então a solução de algum problema comunitário,
algum motivo de perdão, de reconciliação; e então notemo-la prontamente, porque é precisamente
este o momento em que vemos melhor o que o Senhor nos pede.

Diaconias ex-fide e diaconias fidei
Vamos  colocar  uma nota  prévia.  Já  se  falou  dos  carismas  indicados  por  Paulo  (Ef  4,11)  -

apóstolos, profetas, evangelistas, pastores, doutores. Agora lembro brevemente alguma outra passagem
em que se descreve um maior número de diaconias,  fruto do Espírito;  por exemplo,  Rom 12,6-8:
“Temos dons diferentes, de acordo com a graça que nos foi dada. Quem tiver o dom da profecia, use-o
em harmonia com a fé. Quem tem o dom do ministério que o exerça. Quem tem o dom do ensino,
dedique-se ao ensinamento. Quem tem o dom da exortação, exorte. Quem dá, faça-o sem cálculo; quem
preside, seja solícito; quem exerce a misericórdia, faça-o com alegria”. Ou então 1 Cor 12,8-10: “A um
é dada pelo Espírito uma palavra de sabedoria; a outro, uma palavra de ciência, segundo o mesmo
Espírito; a outro, a fé no mesmo Espírito; a outro, o dom de curar, neste mesmo Espírito; a outro, o
poder de operar milagres; a outro, a profecia etc.” E ainda, no fim do capítulo (1 Cor 12,28), uma
passagem muito semelhante a Ef 4,11: “Por isso Deus estabeleceu na Igreja, em primeiro lugar, a uns
como apóstolos, em segundo lugar, como profetas, em terceiro como doutores. Depois vêm os dons de
realizar milagres, de curar, de assistir, de governar as diversidades das línguas”.

Tomando o material destas várias indicações, proponho uma distinção que é útil para orientar-
nos na formação do evangelizador.

1 - Há alguns serviços na Igreja que podem ser chamados diaconias ex-fide.

São todos aqueles serviços que nós prestamos aos irmãos, a partir da fé, portanto do Baptismo,
da nossa conversão baptismal; mas que podem ser feitos por muitos outros e em colaboração com os
outros: o serviço dos doentes, drogados, deficientes, o serviço da justiça, os serviços sociais, o serviço
da instrução, a ajuda aos encarcerados, e todas as formas de marginalização. De uma forma ou de
outra, são diaconias, obras de misericórdia e de assistência de todo tipo e que para o cristão provêm
ex-fide e que, de per si, podem nascer simplesmente de um desejo de humanidade, de solidariedade
com o irmão. Mas para o cristão adquirem uma característica particular porque são fruto da própria fé
madura; quanto ao objecto, não se distinguem dos outros serviços.



2

2  -  Há  Outros  serviços  (sobretudo  os  cinco  lembrados  em  Efésios  -  apóstolos,  profetas,
evangelistas, pastores, doutores) que são específicas diaconias fidei, em que o objecto do serviço é a
fé.

Constituem o serviço da fé as várias formas de evangelização, do serviço pastoral, do sustento
da comunidade, do esclarecimento da esperança. Estas duas diaconias estão relacionadas entre si; as
diaconias ex-fide referem-se antes à promoção humana, ao passo que as diaconias fidei se referem à
evangelização, o serviço no qual a fé é objecto do dom comunicado.

Certamente,  para um cristão,  a  diaconia fidei  é o maior  serviço que se possa prestar:  se é
verdade que há tantas necessidades do homem, a fundamental é a sua necessidade irrenunciável de fé,
de esperança, de amor sem limites.

Todos os outros serviços são úteis, mas na visão cristã adquirem a sua ponta de diamante no
serviço dos serviços, no ministério dos ministérios, aquele que dá a um homem a força de esperar e de
viver. É importante dar o pão, a justiça, a possibilidade de uma vida humana: mas se depois não se der
um motivo profundo para viver, de que servirão todas as outras coisas?

O cristão coloca-se em estado de serviço da humanidade sabendo que há  um serviço que é
irrenunciável para que todos os outros serviços sirvam à plena satisfação do homem.

Deve-se ter presente esta distinção para melhor compreender o ensinamento de Jesus em Lucas
(cap. 5 - 18).

A educação do homem cristão
Há bastante acordo entre os exegetas em admitir, no capítulo 9, uma divisão importante a partir

do v. 51. Naquele ponto inicia-se a viagem de Jesus para Jerusalém. É uma secção que só Lucas tem:
nela o evangelista condensou toda uma série particular de palavras e ditos de Jesus. Por isso, os
capítulos dividem-se claramente do 5 ao 9 e de 9 a 18. Se eu tivesse que dar um título a estas duas
partes, as exprimiria assim:

- a educação do homem cristão (cap. 5-9);

- a formação do evangelizador propriamente dito (cap. 9-18).

Evidentemente, com estes dois títulos não exaurimos todo o conteúdo daqueles capítulos porque
o Evangelho é um mundo infinito de riqueza, e quando indicamos um título é só para dar uma certa
indicação de leitura e para focalizar alguns aspectos, conscientes de que se poderiam sublinhar muitos
outros.

Examinemos brevemente o conteúdo dos primeiro capítulos, do 5 ao 9. O capítulo 4 era a
ouverture,  a  introdução  de  “Jesus  evangelizador  fracassado”,  e  sozinho  contém todos  os  temas
fundamentais de Lucas, incluída a paixão e a morte.

Com  o  capítulo  5  começa  o  chamamento  dos  discípulos,  isto  é,  a  actividade  de  Jesus
propriamente dita, em público. O conteúdo destes capítulos pode ser subdividido assim: primeiro uma
série  de  sete  milagres.  São por  assim dizer  milagres  que seguem uma linha  ascendente,  porque
terminam com a ressurreição de um morto. Recordemo-los brevemente: a cura do endemoninhado, a
sogra de Simão, o leproso, o paralítico, o homem da mão paralisada, o servo do centurião, o filho da
viúva de Naim.  Depois  de uma breve pausa,  outra série  de milagres:  a tempestade  serenada,  o
endemoninhado de Gerasa, a hemorroíssa, a filha de Jairo ressuscitada, a multiplicação dos pães, a
Transfiguração e o epiléptico curado.

Quatorze milagres - duas vezes sete - e depois o capítulo 9 que começa com: “Convocando os
Doze, deu-lhes poder e autoridade sobre os demónios,  assim como poder de curar as doenças. E
enviou-os a proclamar o Reino de Deus e a curar os doentes”. É interessante o poder comunicado aos
Apóstolos depois da primeira série de milagres.



3

Juntamente com estes milagres temos depois palavras de Jesus com conteúdo diferente: vou
colocá-las, sinteticamente, sob três títulos, ainda que seja difícil resumi-las a fundo; antes de tudo, são
aquelas  que  eu  chamaria  palavras  de  ensinamento  fraterno,  cujo  terna  fundamental  é  amor,
misericórdia, execução prática e corajosa do que é pedido; palavras de polémica contra a falta de fé e
contra  a  desumanidade  religiosa  dos  fariseus  (Lc 6,1-11).  Por  fim,  palavras  messiânicas  ou  de
subversão: “Bem-aventurados os pobres... Ai de vós, ricos!” Eis o conteúdo global destes capítulos.
Este é o tipo de educação que recebem Pedro, Tiago, João, os discípulos que seguem Jesus; estão com
ele e na sua escola.

Jesus preocupa-se em dar-lhes a  educação do homem cristão,  isto é, a educação para todas
aquelas  atitudes  que  formam o  homem  maduro,  capaz  de  dar-se  conta  das  necessidades  e  dos
sofrimentos dos outros. Pense-se no valor educativo dos milagres aos quais os discípulos assistem e
que fazem desfilar diante deles todos os sofrimentos humanos: das doenças às desgraças, das formas
de obsessão ao sofrimento físico e psíquico.

Os discípulos, como espectadores destes factos, aproximam-se destas pessoas, vêem quanto mal
há no mundo, quanto sofrimento,  quanto abandono, quanta depravação e são educados a fim de
adquirir  para  cada  realidade  um  coração,  uma  sensibilidade,  uma  capacidade  de  sintoma.  É  a
educação para a bondade, para a beneficência, para a compreensão de todo o mal do homem. É a
educação para aquela abertura do coração que é  proclamada como característica  de Jesus;  como
quando Pedro resume o que Jesus fez dizendo: “Andou por todo lugar fazendo o bem e curando todos
os que o Diabo tinha escravizado” (At 10,38). Jesus torna os seus discípulos participantes da sua
compaixão sensível, pronta, da sua capacidade de ver os sofrimentos e os males dos outros.

Em segundo lugar, é uma educação referente também ao relacionamento dos discípulos com
Jesus; é a sua educação à confiança na sua missão de Messias. Os Apóstolos são testemunhas da
bondade  de  Jesus,  do  seu  sucesso,  da  sua  capacidade  de  conquistar  o  povo.  Os  Apóstolos
entusiasmam-se e adquirem confiança nele, na sua honestidade, na sua limpidez, na sua sensibilidade
para as situações mais secretas de sofrimento do coração humano, e a sua confiança cresce também
diante da capacidade que o Mestre possui de guiá-los e conduzi-los.

Em terceiro  lugar,  Jesus  educa  os  discípulos  a  olhar  os  problemas  de  fundo dos  homens.
Pensemos no episódio do paralítico: “Teus pecados te são perdoados”; na palavra de Jesus: “Não vim
para os justos mas para os pecadores”; na palavra dirigida à mulher em casa de Simão: “Perdoa-se-lhe
muito  porque  muito  amou”.  Em outras  palavras,  os  discípulos  que  provavelmente  tinham uma
experiência muito limitada da vida e interesses imediatos pelos próprios familiares, como toda pessoa
que está imersa no trabalho e na fadiga, são educados a ver que há tanto sofrimento, tanta necessidade
de compaixão, gente que sofre interiormente, que está dilacerada por contradições e necessitada de
uma palavra de conforto.

Isto é o que eu chamo educação do homem cristão, sublinhando a palavra homem, isto é, um ser
capaz de dirigir-se aos outros com fraternidade. Devemos dizer que é a pregação mais fácil de Jesus
porque é tudo óbvio e belo: fraternidade, compaixão, beneficência; nenhum homem poderia dizer que
não deve ser assim. São as páginas mais conhecidas do Evangelho no mundo, e que tanto fazem
apreciar Jesus como um grande mestre de humanidade, também da parte de muitos jovens que não
crêem.  Algumas  vezes  vemos que jovens se empenham em obras  de voluntariado sem que eles
mesmos tenham uma fé precisa, mas de boa vontade se lançam na ajuda ao próximo, para servir;
ninguém  pode  dizer  que  sejam  escolhas  inúteis  ou  estranhas.  Portanto,  esta  primeira  escola  é
importante e o evangelizador deve passar por ela. O padre, em particular, poderá compreender as
necessidades  mais  secretas  do povo -  aquelas  mais  subtis,  precisamente  porque mais  íntimas  ao
mistério da pessoa - se tiver compreendido as necessidades mais imediatas como a doença, a fome, a
solidão, a alienação de todo tipo; se tiver um coração sensível para estas coisas. São as diaconias ex-
fide  que aqui são exaltadas,  os muitos  tipos  de serviço,  de assistência,  de descoberta,  do pobre;
diaconias essenciais para, chegar àquelas mais profundas.



4

Uma  comunidade  cristã  verdadeira  e  madura  é  a  que  suscita  abundantemente  nos  seus
baptizados experiências deste tipo, que educa as crianças e os jovens neste sentido. Do contrário,
corremos o risco de oferecer ao povo um alimento excelente sem ter compreendido a sua capacidade,
a sua necessidade imediata de um alimento já pronto e mais apropriado.

É um problema sobre o qual  é  preciso reflectir  atentamente,  sobretudo quando se trata  da
educação sacerdotal; é bom que o sacerdote seja educado num certo isolamento que lhe permita o
estudo, a oração, a aquisição de uma disciplina, de uma austeridade de vida que é tão necessária, e
sem a qual não se pode resistir nas dificuldades da vida sacerdotal.

Mas é igualmente fundamental e importante que o sacerdote passe por estes exercícios da vida
cristã  e nunca os esqueça.  Encontram-se,  assim,  sacerdotes  que,  querendo despertar  um pouco a
própria vocação, se dedicam por certo período ao serviço imediato dos pobres, dos doentes e assim
redescobrem o gosto pelo evangelho e o sentido da vida concebida como dom. De outro lado, deve-se
dizer  que  toda  a  nossa  vida  está  ligada  a  este  tipo  de  ajuda,  de  serviço,  de  compreensão,
particularmente. com os doentes, que são realmente a flor da humanidade, os mais necessitados das
nossas maiores atenções.

Não posso deixar de lembrar que para nós é importantíssima a ajuda aos sacerdotes doentes;
mais ainda, é um ponto de referência para ver se mantemos ou não esta educação do homem cristão,
embora dedicando-nos mais expressamente, entre os mil serviços possíveis, ao ministério evangélico.
Precisamente  nestes  dias,  chegou-me  uma  carta  de  um sacerdote  idoso,  doente,  que  vive  a  sua
condição de  maneira  singular,  do ponto de vista  da fé  e  da aceitação;  ele  me  escreve que  reza
ardentemente por todas as intenções que, na minha visita, lhe recomendei: a Igreja, o Papa, a vasta
diocese ambrosiana, os sacerdotes.

Parece-me útil lembrar que devemos fazer resplandecer a vida de Cristo também na cuidado
para com os nossos confrades doentes: não bastam as estruturas jurídicas. Como sabeis, há alguns
sacerdotes, que em nome de toda a diocese, estão encarregados de visitar os doentes e de dar-me
conta, depois, do estado de cada um; mas a diocese é tão vasta que só de tempos em tempos voltam a
visitar as mesmas pessoas.

O Vigário episcopal também visita; o Bispo procura visitar os casos mais graves, mas são gotas;
é preciso que ajamos em conjunto, é preciso que cada qual pense - ainda que tantas sejam as coisas a
fazer  -  em estabelecer  um momento de pausa para uma visita.  Com frequência os doentes estão
sujeitos a melancolias, estados de temor em que vêm tudo escuro, e uma visita pode mudar a situação,
devolver serenidade e paz.

Esta educação não acaba nunca, cada um de nós é sempre estimulado a interrogar-se: como
vivo, nas situações que me cercam, a caridade, a fraternidade, a misericórdia que Cristo ensinou e
para a qual educou os seus discípulos, particularmente em relação aos doentes e muitas outras formas
de pobreza?

A formação do evangelizador
Quais são as características desta segunda parte? Nela os milagres de Jesus diminuem. Não

passam de cinco, e muitos deles são contados rapidamente. Depois do cego de Jericó (Lc 18,3543)
não há mais milagre algum. A partir do ingresso em Jerusalém, cessa completamente esta actividade
de Jesus. Em contraposição, aumentam as palavras, e sobretudo as palavras reservadas aos Doze, aos
evangelizadores.

Portanto, parece claro que, na segunda parte da sua vida, Jesus dedica o tempo particularmente
àqueles que lhe estão perto, para formá-los de maneira especial.

É típica da segunda parte também a passagem do discurso de Jesus para o povo e vice-versa.
Por exemplo, no capítulo 12 que começa assim: “Entretanto, milhares de pessoas se ajuntavam, à
multidão, de modo que se esmagavam uns aos outros (na ânsia de correr para Jesus) e Jesus começou,
a dizer antes de tudo aos discípulos”. E, no v. 4: “Digo a vós, meus amigos”; no v. 13: “Alguém da



5

multidão lhe disse” e Jesus lhe responde. No v. 22: “Depois disse aos discípulos”. Portanto parece
claro, aqui, que Jesus fala um pouco ao povo, mas, facilmente e de boa vontade, se retira para falar
com os seus. Há uma atenção particular para com os Doze.

É de que tipo são as palavras que Jesus usa nesta segunda parte da pregação? O seu tom é
bastante diferente das primeiras, concretamente são as palavras mais duras e mais intransigentes do
Evangelho, aquelas que com dificuldade se explicam às pessoas que estão na Igreja.

Em  tempos  passados,  quando  se  repetiam  sempre  todos  os  anos  as  mesmas  passagens
evangélicas, quase nunca apareciam na liturgia, ao passo que agora, no ano C, aparecem - do mês de
junho em diante - e a gente chega e encontra-se em dificuldade. Eu mesmo passei por este embaraço,
ao ter que explicá-las na televisão, durante o verão. “Não vim trazer a paz mas a espada, vim dividir
etc.” Em resumo, as palavras da segunda parte de Lucas são para quem já seguiu um certo itinerário.
Portanto,  é  normal  que,  ditas  assim,  possam ser  mal  entendidas,  e  alguém que  nunca  ouviu  o
evangelho fique chocado, impressionado.

Querendo tentar sintetizar estas palavras de Jesus em momentos fundamentais, emergem três
temas que me parecem dominantes.

Antes de mais nada, a educação ao desapego e à liberdade do coração. “Vendei o que possuís
e dai-o de esmola. Fazei para vós bolsas que não se gastam, um tesouro nos céus que não se esvaziará,
do qual o ladrão não se aproxima e a traça nada destrói Porque, onde está o teu tesouro, aí estará o teu
coração. Estai preparados: com a roupa bem presa na cintura e com as lâmpadas acesas” etc. (Lc
12,33-35).

Quem segue Jesus de perto é educado, gradualmente, para a liberdade do coração, a não apegar-
se a nenhuma daquelas coisas que poderiam afastá-lo da sua tarefa: o ganho, o interesse, a carreira, as
preocupações pessoais.

Com palavras fortes, Jesus lembra esta necessidade do coração livre e desapegado.

Um segundo tema é o da educação ao abandono de si mesmo ao Pai.

O discípulo deve saber que, tendo seguido Jesus, a sua vida está nas mãos do Pai, deve confiá-la
a ele. Deve confiar a ele o seu presente e o seu futuro. “Qual de vós é o pai que daria uma serpente a
um filho que lhe pede peixe?... Portanto, se vós que sois maus, sabeis dar coisas boas aos vossos
filhos, quanto mais o vosso Pai do céu dará o Espírito Santo aos que o pedirem”. (Lc 1,11-13).

Ou ainda: “Por isso eu vos declaro: não andeis muito preocupados em relação à vossa vida, com
o que tereis que comer, nem em relação ao vosso corpo, com o que tereis para vestir. A vida vale mais
do que o alimento e o corpo mais do que a roupa. Reparai como os corvos não semeiam nem ceifam;
não têm celeiro nem dispensa; e, no entanto, Deus os sustenta! E como valeis mais do que os corvos!
Quem dentre vós pode com a sua preocupação acrescentar um momento sequer à duração da sua
vida? Portanto, se não podeis fazer as coisas mínimas, por que estais ansiosos por causa das outras?
Reparai como os lírios não trabalham nem fiam. E eu vos garanto: nem Salomão, em toda a sua
glória, se vestiu como um deles. Portanto, se Deus veste deste modo a erva do campo, que hoje existe
e amanhã é lançada ao fogo, quanto mais fará convosco, homens pobres de fé! Não vos perturbeis a
respeito do que tereis para comer ou para beber, nem vos atormenteis; porque as pessoas mundanas é
que procuram estas coisas; mas o vosso Pai sabe que precisais delas. Procurai então o Reino de Deus
e todas estas coisas vos serão dadas por acréscimo. Deixai de lado este medo, pequeno rebanho,
porque foi do agrado do Pai dar-vos o Reino” (Lc 12,22-32).

Já dissemos nas meditações precedentes que é importante para o homem confiar. Agora, aqui, o
confiar tem um objecto preciso: é o Pai que não deixará cair um cabelo no chão sem que Ele esteja
perto. O Pai não vos abandonará, deveis confiar nele. É o que Jesus pede daqueles que ele prepara
para serem os evangelizadores.

Por, fim, o terceiro tema que reaparece sistematicamente: a educação para o sentido da cruz.
Não aparece nos primeiros  capítulos,  começa a aparecer  somente  num certo ponto,  onde as três



6

predições da Paixão escandem os capítulos 9 a 18. A primeira: “O Filho do homem deverá sofrer
muito,  ser  rejeitado  pelos  anciãos,  sacerdotes-chefes  e  mestres  da  lei  e,  afinal,  ser  morto,  mas
ressuscitará no terceiro dia” (9,22). Depois a segunda (9,44), e a terceira (18,31). As nove predições
enquadram os nove capítulos como que para dar, um pouco de sentido geral: Jesus educa os seus para
o sentido da cruz.

Uma educação feita na vida
Esta educação tem uma característica muito importante para toda a pregação evangélica. Não se

trata  de  uma  educação  ideológica:  Jesus  anuncia  princípios  e  tira  conclusões,  ou  apresenta  um
programa e  depois  expõe os  pontos  sucessivos  de  actuação.  É  uma educação  feita  na  vida:  os
discípulos, vivem com Jesus, vêem como ele reage a propósito de uma situação, como fala, como se
comporta. Anúncio e vida se entrelaçam. Jesus faz e ensina: este é o fundamento para a educação
evangélica. O Evangelho impõe-se por conaturalidade afectiva com o Senhor e com os que o vivem.
Por isso, quando se fala de “escola de discipulado”, na tradição da Igreja, é sempre um discipulado
vivo:  mestre-discípulo.  Assim  se  aprendem  as  coisas.  Nós  mesmos,  se  interrogarmos  a  nossa
experiência, veremos que o que aprendemos veio sobretudo através dos contactos com verdadeiros
cristãos;  a  graça  de  pais  bons  e  santos,  o  encontro  com algum sacerdote  que  nos  impressionou
particularmente; o seu modo de dizer, de fizer, de reagir, os seus silêncios, as suas observações no
tempo certo nos ensinaram muito.

E assim também os outros aprendem de nós: não é tanto o que nós dizemos, mas o nosso modo de
viver, de reagir, de julgar que é formativo. O próprio Jesus quis isso, foi ele quem começou este tipo de
escola prática; muitas formas de iniciativa pastoral que colocam o evangelizador em contacto com o
povo são eficacíssimas precisamente se houver esta osmose, esta transmissão invisível de valores.

Alguns dias atrás, li  uma exposição teórica sobre a maneira  pela qual são comunicados os
significados da vida, e o autor enumerava uma série de elementos através dos quais são comunicados
os significados: intersubjectividade, o símbolo, a língua e a vida concreta. Por este catálogo vê-se que
a  língua é apenas uma das maneiras pelas quais se comunicam os valores, e com frequência não a
mais adequada. Existe a  intersubjectividade,  isto é, todas aquelas actividades que são inerentes ao
estar junto, que têm significado também sem que isso seja dito. Por exemplo,  o próprio facto de
estarmos aqui, reunidos em oração e audição, tem um valor inexprimível em palavras porque significa
comunidade de fé, audição de uma única Palavra, comunhão de presbitério, relacionamento entre o
Bispo e os seus Sacerdotes, desejo de caminhar juntos.

Tudo  isso  é  comunicado  pelo  simples  facto  de  estarmos  aqui,  sem  que  ninguém  tenha
necessidade de dizê-lo; através desta intersubjectividade passam muitíssimos significados da vida. Por
exemplo, a mãe que segura o filhinho no colo, assume um significado tão grande e rico que seria
necessário um volume para exprimi-lo. Depois, existem os símbolos; os símbolos, os gestos, todas as
formas de arte, do cântico, dizem muito mais do que aquilo que a língua pode exprimir. Mas a língua,
é necessária, porque, do contrário, certos símbolos permanecem ambíguos, não claros.

Existe sobretudo a vida encarnada, as personalidades que encarnam os valores: são estas que
transmitem os significados de maneira excepcional. Se, além disso, estas personalidades” estiverem
reunidas numa intersubjectividade comunitária  e usarem símbolos bem escolhidos,  o influxo será
ainda mais profundo.

Pensemos nas palavras de Jesus, nos seus gestos, na cruz como símbolo fundamental do seu
amor, inexaurível como capacidade de ser significante. Então passemos a intuir como Jesus formou os
seus: usou um modo pelo qual eles não conseguem compreender logo e a exprimir o que Ele diz e faz.

Desejo  fazer  mais  uma  observação  que  vai  introduzir-nos  nas  meditações  seguintes.  A
observação é esta: qual é o resultado desta educação acurada, bem calibrada, conduzida por Jesus
segundo todas as regras? É frustradora, e o próprio Evangelho o diz. O Evangelho não nos oculta que
toda  esta  maravilhosa  aplicação  de  instrumentos  educativos  serviu  bem  pouco  para  formar  os
evangelizadores.



7

No início destes nove capítulos em que o evangelizador é formado para a diaconia fidei, para
aquelas atitudes de desapego, de abandono ao Pai, de senso da cruz que são necessários para poder
anunciar livremente o Evangelho, está escrito: “Mas, como todos estavam encantados com tudo o que
Jesus fazia, ele disse aos seus discípulos: Gravai bem estas palavras: Em breve o Filho do homem vai
ser  entregue  nas  mãos  dos  homens.  Mas  não  compreendiam nada.  Estas  palavras  permaneciam
misteriosas  para  eles,  de  modo  que  não  podiam entendê-las.  E  eles  tinham medo  de  lhe  fazer
perguntas a este respeito” (Lc 9,43).

Deve-se  notar  a  insistência,  quase  um  pouco  cruel,  do  evangelista,  no  indicar  esta
incompreensão: não compreendiam, permanecia misteriosa, não compreendiam o seu sentido, tinham
medo de perguntar. É precisamente aquele bloqueio que faz as coisas zumbir na cabeça, mas estão de
tal forma fora da própria mentalidade que não se ousa romper o encanto, e por isso permanece o
medo.

A situação é paradoxal:  Jesus fala, anuncia um certo caminho, os seus estão ali perto e têm
medo de interrogá-lo. É verdadeiramente um mal-entendido que se instaura entre Jesus e os seus; em
muitas coisas estão de acordo, mas há um ponto, para Jesus fundamental, que eles não acolhem, que
procuram rejeitar e sufocar. E Lucas é tão ousado a ponto de voltar a este tema - nove capítulos depois
- no termo de toda esta educação - portanto, pouco antes da entrada em Jerusalém e do último milagre
- no milagre do cego de Jericó: “Depois, em particular, Jesus disse aos Doze: Estamos subindo para
Jerusalém e se cumprirá tudo o que foi escrito pelos profetas sobre o Filho do homem. Pois será
entregue aos pagãos, zombado, insultado e cuspido. E, depois de o açoitarem, vão matá-lo. Mas ele
ressuscitará no terceiro dia. Mas eles não entendiam nada disso. Estas palavras eram um enigma para
eles e não sabiam o que Jesus lhes queria dizer” (18,31-34). Por três vezes insiste-se no facto que
nove  capítulos  de  vida  comum  com  Jesus  não  produziram,  neste  ponto,  nenhum  resultado.  É
interessante para nós, porque faz compreender que a educação do evangelizador é difícil, entra em
choque com certas resistências secretas. Enquanto não as tivermos bem esclarecido e desmascarado,
as palavras passam por cima de nós, ressoam externamente, mas não entram no coração.

Na evangelização  dos  discípulos  de  Emaús,  antes  do  encontro  com Jesus,  vê-se  como  as
palavras haviam entrado, mas também haviam saído sem “aquecer” o coração; daqui o sofrimento, a
crise, a dificuldade do evangelizador.

O que se pede agora, na fase sucessiva do Evangelho de Lucas, é a resposta a esta pergunta: por
que tanta dificuldade, que aconteceu no ânimo dos discípulos para que não possam compreender o
mistério  de  Cristo?  Peçamos,  na  oração,  que  sejamos  iluminados  neste  ponto  que  é  um  ponto
realmente  fundamental  e  que  explica  tantas  crises  nossas  na evangelização,  tantos  momentos  de
desilusão, de desânimo, de bloqueio, de tédio.

Peçamos ao Senhor que sejamos libertados, não com a força do raciocínio e com uma vontade
cerrar os dentes, mas com a força do Espírito que deve ser invocada com poder alegre e glorioso de
salvação.


	Quinta Reflexão JESUS EDUCA OS SEUS DISCÍPULOS
	Diaconias ex-fide e diaconias fidei
	A educação do homem cristão
	A formação do evangelizador
	Uma educação feita na vida


