https://combonianum.org/ FP.fr 5/2021

Formation Permanente — Francais 5/2021 (3)
Jésus-Christ « vrai Dieu »

Troisieme Prédication de Caréme
Raniero Cantalamessa

Rappelons brievement le theme et 1’esprit de ces méditations de Caréme. Nous nous sommes
proposé de réagir a la tendance répandue de parler de I’Eglise « etsi Christus non daretur », comme si le
Christ n’existait pas, comme si on pouvait tout comprendre en dehors de lui. Nous nous sommes donc
propos¢ d’y répondre d’une maniére différente de 1I’habitude, non pas en essayant de faire changer
d’avis le monde et ses moyens de communication, mais en réitérant et en intensifiant notre foi dans le
Christ. Non pas d’un point de vue apologétique, mais spirituel.

Nous avons choisi pour parler du Christ la voie la plus stire qui est celle du dogme, le Christ vrai
homme, le Christ vrai Dieu, le Christ une seule personne. Cette voie du dogme est tout sauf vieille et
dépassée. « La terminologie dogmatique de I’Eglise primitive » — écrivait Kierkegaard, 1’un des plus
grands représentants de la pensée existentielle moderne — « est comme un chateau enchanté, dans lequel
se trouvent des princes et les plus gracieuses des princesses, plongés dans un sommeil profond. Il suffit
tout simplement de les réveiller pour qu’ils se mettent debout et apparaissent dans toute leur gloire . »

11 s’agit précisément la de réveiller les dogmes, de leur insuffler la vie, comme lorsque I’Esprit entra
dans les os desséchés vus par Ezéchiel et qu’ils « revinrent a la vie, et ils se dressérent sur leurs pieds »
(Ez 37, 10). La derniére fois, nous avons cherch¢ a le faire vis-a-vis du dogme de Jésus « vrai homme

» ; aujourd’hui, nous voulons le faire vis-a-vis du dogme du Christ « vrai Dieu ».

Le dogme du Christ « vrai Dieu »

Enl’an 111 ou 112 apres J.-C., Pline le Jeune, gouverneur de la Bithynie et du Pont, écrivait une
lettre a ’empereur Trajan, pour lui demander des instructions sur la maniere dont il convenait de se
comporter dans les procés intentés contre les chrétiens. D’apres les informations qu’il avait prises —
écrivait-il a I’empereur — « toute leur erreur ou leur faute avait été renfermée dans ces points : qu’a un
jour marqué, ils s’assemblaient avant le lever du soleil, et chantaient tour a tour des vers a la louange de
Christ, comme s’il elit été dieu : carmen Christo quasi Deo dicere ». Nous sommes en Asie Mineure,
quelques années apres la mort du dernier Apdtre, Jean, et les chrétiens proclament déja, dans leur
liturgie, la divinité du Christ ! La foi en la divinité du Christ est née avec la naissance de I’Eglise.

Mais qu’en est-il de cette foi aujourd’hui ? Faisons d’abord une bréve reconstitution de I’histoire du
dogme de la divinité du Christ. Il fut solennellement consacré lors du Concile de Nicée en 325 avec ces
mots que nous redisons dans le Credo : « Je crois en un seul Seigneur, Jésus-Christ [...] vrai Dieu né du
vrai Dieu, engendré non pas créé, de méme nature que le Pere ». Au-dela des termes employés, le sens
profond de la définition de Nicée — comme on le déduit de saint Athanase qui en fut le témoin et
I’interprete le plus autorisé — €tait que dans toute langue et a toute époque, on doit reconnaitre le Christ
comme Dieu dans le sens le plus fort et le plus élevé que le mot Dieu a dans telle langue et telle culture,
et pas dans un autre sens dérivé et secondaire.

11 fallut prés d’un siecle de mise au point avant que cette vérité ne fiit recue, dans sa radicalité, par
I’ensemble de la chrétienté. Une fois surmontés les retours de I’arianisme dus a I’arrivée de peuples
barbares qui avaient recu la premicre évangélisation des hérétiques (Goths, Wisigoths et Lombards), le
dogme devint le patrimoine pacifique de toute la chrétienté, tant orientale qu’occidentale.

La Réforme protestante le maintint intact et accrut méme sa centralité ; elle y inséra toutefois un élément
qui allait plus tard donner lieu a des développements négatifs. En réaction au formalisme et au
nominalisme qui réduisent les dogmes a des exercices de virtuosité spéculative, les réformateurs
protestants affirment : « Connaitre le Christ, ¢’est reconnaitre ses bienfaits, pas rechercher sa nature et
les modalités de I’incarnation ». Le Christ « pour moi » devient plus important que le Christ « en soi-
méme ». A la connaissance objective, dogmatique, on oppose une connaissance subjective, intime ; au


https://combonianum.org/

témoignage extérieur de I’Eglise — et parfois méme des Ecritures — sur Jésus, on préfeére le « témoignage
intérieur » que I’Esprit Saint rend a Jésus dans le cceur de tout croyant.

Les Lumiéres et le rationalisme y ont trouvé le terrain propice a la démolition du dogme. Pour Kant, ce
qui compte, c’est 1’idéal moral proposé par le Christ, plutot que sa personne. La théologie libérale du
XIXe siecle réduit pratiquement le christianisme a la seule dimension éthique et en particulier a
I’expérience de la paternité de Dieu. On dépouille I’Evangile de tout le surnaturel : miracles, visions,
résurrection du Christ. Le christianisme devient seulement un sublime idéal éthique qui peut faire
abstraction de la divinité¢ du Christ et méme de son existence historique. Gandhi qui, malheureusement,
avait connu le christianisme dans cette version réductrice, écrivait : « Il ne m’importerait méme pas que
quelqu’un prouve que ’homme Jésus n’a jamais réellement vécu et que ce que nous lisons dans les
évangiles n’est que le fruit de I’imagination de I’auteur. Le Sermon sur la Montagne n’en resterait pas
moins vrai & mes yeux ».

La version qui nous est la plus proche de cette tendance réductrice du christianisme est celle popularisée
par Bultmann, au nom, cette fois, de la démythologisation : « La formule « le Christ est Dieu » » — écrit-
il — « est fausse dans tous les sens, lorsque « Dieu » est considéré comme un étre objectivable, qu’elle
soit comprise selon Arius ou selon Nicée, dans un sens orthodoxe ou libéral. Elle est exacte si « Dieu »
est compris comme I’événement de 1’actualisation divine ». En des termes moins obscurs : le Christ
n’est pas Dieu, mais dans le Christ il y a (ou agit) Dieu. Nous sommes bien loin, comme on peut le
constater, du dogme défini a Nicée. On dit vouloir ainsi interpréter le dogme ancien avec des catégories
modernes, mais en réalité on ne fait que reproposer, parfois dans les mémes termes, des solutions
archaiques (Paul de Samosate, Marcel d’ Ancyre, Photin) déja évaluées et rejetées par la conscience de
I’Eglise.

Si I’on passe des discussions des théologiens a ce que, selon diverses enquétes, les gens ordinaires des
pays chrétiens pensent de la divinité du Christ, on reste sans voix. A la suite d’un concile local dominé
par les opposants a Nicée (Rimini, année 359), saint Jérome écrit : « Le monde entier « gémit et
s’étonne de se retrouver arien » ». Nous aurions bien plus de raisons que lui de gémir et de faire notre
son exclamation d’étonnement.

Le Christ « vrai Dieu » dans les évangiles

Maintenant, nous devons rester fidele a notre intention. Laissons donc de c6té ce que le monde
pense et cherchons a réveiller en nous la foi en la divinité du Christ. Une foi lumineuse, pas floue,
objective et subjective a la fois, c’est-a-dire non seulement que 1’on croit, mais aussi que I’on vit.
Aujourd’hui encore, Jésus ne s’intéresse pas tant a ce que « les gens » disent de lui, mais a ce que ses
disciples disent de lui. La question est toujours dans 1’air : « Et vous, que dites-vous ? Pour vous, qui
suis-je 7 » (Mt 16, 15) C’est a elle que nous essaierons de répondre dans cette méditation.

Partons précisément de 1’Evangile. Dans les Synoptiques, la divinité du Christ n’est jamais ouvertement
déclarée, mais elle est continuellement sous-entendue. Rappelons quelques paroles de Jésus : « le Fils de
I’homme a le pouvoir, sur la terre, de pardonner les péchés » (Mt 9, 6) ; « personne ne connait le Fils,
sinon le Pére, et personne ne connait le Pére, sinon le Fils » (Mt 11, 27) ; « Le ciel et la terre passeront,
mes paroles ne passeront pas » (cette parole-ci est présente a I’identique dans les trois Synoptiques ) « le
Fils de ’homme est maitre, méme du sabbat » (Mc 2, 28) ; « Quand le Fils de I’lhomme viendra dans sa
gloire, et tous les anges avec lui, alors il siégera sur son trone de gloire. Toutes les nations seront
rassemblées devant lui ; il séparera les hommes les uns des autres, comme le berger sépare les brebis des
boucs » (Mt 25, 31-32). Qui, sinon Dieu, peut pardonner les péchés en son propre nom et se proclamer
juge ultime de I’humanité et de I’Histoire ?

Tout comme il suffit d’un cheveu ou d’une goutte de salive pour relever I’ADN d’une personne, une
seule ligne de 1’Evangile suffit, si on la lit sans a priori, pour relever I’ADN de Jésus, pour découvrir ce
qu’il pensait de lui-méme, mais ne pouvait dire ouvertement pour ne pas €tre mal compris. La
transcendance divine du Christ transpire littéralement a chaque page de I’Evangile.

Mais ¢’est surtout Jean qui a fait de la divinité du Christ le but premier de son Evangile, le théme qui
unifie tout. Il le conclut en disant : « Mais ceux-1a [ces signes] ont ét¢ écrits pour que vous croyiez que
Jésus est le Christ, le Fils de Dieu, et pour qu’en croyant, vous ayez la vie en son nom » (Jn 20, 31), et il



conclut sa premicre lettre avec quasiment les mémes mots : « Je vous ai écrit cela pour que vous sachiez
que vous avez la vie éternelle, vous qui mettez votre foi dans le nom du Fils de Dieu ». (1 Jn 5, 13)

Un jour, il y a de nombreuses années, je célébrai la messe dans un monastere cloitré. Le passage de
1’Evangile du jour était la page de Jean dans laquelle Jésus prononce & plusieurs reprises son « Je suis »
« En effet, si vous ne croyez pas que moi, JE SUIS, vous mourrez dans vos péchés [...] Quand vous
aurez €levé le Fils de ’homme, alors vous comprendrez que moi, JE SUIS [...] avant qu’Abraham fiit,
moi, JE SUIS. » (Jn 8, 24 ; 28 ; 58) Le fait que les mots « JE SUIS » — contrairement a toutes les régles
grammaticales — aient été écrits avec des majuscules dans le lectionnaire, associé certainement a une
autre cause plus mystérieuse, a déclenché une étincelle. Ce mot « explosa » en moi.

Je savais, de par mes études, que dans I’Evangile de Jean, il y avait de nombreux « JE SUIS », ego eimi,
prononceés par Jésus. Je savais que c’était un fait important pour sa christologie ; qu’avec eux, Jésus
s’attribue le nom que Dieu revendique pour lui-méme dans Isaie : « pour que vous sachiez, que vous
croyiez en moi et compreniez que moi, Je suis ». (Is 43, 10) Mais mes connaissances n’étaient que
livresques et inertes, et ne suscitaient pas d’émotions particulieres. Ce jour-1a, ¢’était tout a fait autre
chose. C’¢était le temps pascal et il semblait que le Ressuscité lui-méme proclamait son nom divin
devant le ciel et la terre. Son « JE SUIS » illuminait et remplissait ’'univers. Je me sentais tout petit,
comme quelqu’un qui assiste, par hasard et a I’écart, a une scéne improvisée et extraordinaire, ou a un
grand spectacle de la nature. Ce ne fut qu’une simple émotion de foi, rien de plus, mais de celles qui,
une fois passées, laissent dans le coeur une empreinte indélébile.

11 faut s’étonner de I’exploit que I’Esprit de Jésus a permis a Jean de porter a son terme. Il a embrassé les
thémes, les symboles, les attentes, tout ce, en somme, qu’il y avait de religieusement vivant, tant dans le
monde juif que dans le monde hellénistique, faisant en sorte que tout cela serve une seule idée, mieux,
une seule personne : Jésus Christ est le Fils de Dieu et le Sauveur du monde. Il a appris la langue des
hommes de son temps, afin de crier de toutes ses forces I’unique vérité qui sauve, la Parole par
excellence, « le Verbe ».

Seule une certitude révélée, qui a derriére elle 1’autorité et la puissance méme de Dieu et de son Esprit,
pouvait se déployer dans un livre avec une telle insistance et une telle cohérence, arrivant, a partir de
mille points différents, toujours a la méme conclusion, a savoir, I’identité totale de nature entre le Pére et
le Fils : « Le Pére et moi, nous sommes UN. » (Jn 10, 30) Je dis bien « UN » (neutre unum), pas une
seule personne (masculin unus) !

« Corde creditur : on croit avec le corur »

Comme pour I’humanité, pour ce qui est de la divinité du Christ, nous pouvons aussi maintenant
montrer comment 1’ancien dogme, objectif et ontologique, permet d’accepter et d’améliorer la donnée
subjective et fonctionnelle moderne, alors que, nous 1’avons vu, le contraire a été si difficile. A’ la
logique dialecticienne « aut — aut », substituons la logique catholique dell’ « et — et ».

Aucune des soi-disant « christologies d’en bas », celles — comprenons-nous bien — qui partent du Jésus «
prophete eschatologique et révélateur supréme du Pere », ou de Jésus « I’homme en qui la conscience de
Dieu a atteint son plus haut niveau » (F. Schleiermacher), ou du Christ « personne humaine en qui
subsiste la nature divine » (et non pas personne divine en qui subsiste la nature humaine !) ; aucune, je le
répete, de ces christologies n’a réussi a s’€élever jusqu’a embrasser le vrai mystere de la foi chrétienne et
a sauvegarder la pleine divinité du Christ. Jésus explique bien la raison de 1’échec et elle fut bien
comprise par Jean qui y fait référence : « nul n’est monté au ciel sinon celui qui est descendu du ciel. »
(Jn 3, 13) Il est en effet possible a Dieu, s’il le souhaite, de se faire homme, mais il n’est pas possible a
I’homme de se faire Dieu !

Tout ceci étant posé, nous pouvons revenir a la valorisation de toute la dimension subjective et
personnaliste du dogme : le Christ « pour moi » mis au premier plan par les Réformateurs, le Christ
connu par ses bienfaits et par le témoignage intérieur de I’Esprit. C’est le meilleur fruit de
I’cecuménisme, celui des « différences réconciliées », et non pas opposées, comme le dit notre Saint-
Pére. Il ne s’agit pas d’une concession « pro bono pacis », mais d’un besoin et d’un enrichissement
mutuels. Nous avons tous besoin de donner a notre foi cette dimension personnelle et intime, afin
qu’elle ne soit pas une répétition mortelle de formules anciennes ou modernes. Sur ce point, nous



sommes tous mis en cause, catholiques, orthodoxes et protestants de la méme maniere.

Saint Paul dit que « c’est avec le coeur que 1’on croit pour devenir juste, ¢’est avec la bouche que 1’on
affirme sa foi pour parvenir au salut ». (Rm 10, 10) « C’est donc par le coeur que I’on croit au Christ »
commente Augustin . Dans la vision catholique, comme dans la vision orthodoxe et aussi, plus tard,
dans la vision protestante, la profession de la foi droite, c’est-a-dire le deuxieéme moment de ce
processus, a souvent pris tellement d’importance qu’elle laisse dans I’ombre ce premier moment qui se
déroule dans les profondeurs cachées du cceur. Tous les traités De fide, écrits apres Nicée, traitent de
I’orthodoxie de la foi ; aujourd’hui, on parlerait de fides quae, et non de fides qua, des choses qu’on doit
croire, et non de 1’acte personnel de croire.

Ce premier acte de foi, précisément parce qu’il a lieu dans le cceur, est un acte « singulier », que I’on ne
peut faire que tout seul, dans une totale solitude avec Dieu. Dans 1’évangile de Jean, nous entendons
Jésus poser sans cesse la question : « Crois-tu ? » (Jn 9, 35 ; Jn 11, 26) ; et chaque fois, cette question
suscite dans le coeur le cri de la foi : « Je crois Seigneur ! » Le symbole de la foi de 1’Eglise commence
également ainsi, au singulier : « Je crois », et non « Nous croyons ».

Nous devons accepter nous aussi de passer par ce moment, de subir cet examen. Si a la question de
Jésus : « Crois-tu ? », on répond tout de suite, sans méme y penser, « Bien slir que je crois » et qu’on
trouve méme étrange que cette question soit posée a un croyant, un prétre ou un évéque, cela signifie
probablement qu’on n’a pas encore découvert ce que signifie réellement croire, qu’on n’a jamais
éprouve le grand vertige de la raison qui précede ’acte de foi. La divinité du Christ est le plus haut
sommet — I’Everest — de la foi. Croire en un Dieu né dans une étable et mort sur une croix ! C’est
beaucoup plus exigeant que de croire en un Dieu lointain que chacun peut dépeindre a sa guise.

11 faut commencer par détruire en nous, croyants, et en nous, hommes d’Eglise, la fausse croyance que
nous sommes en place sur le plan de la foi et qu’il nous faut encore travailler a la charité. Qui sait si ce
ne serait pas une bonne chose, pour un temps, de ne pas vouloir prouver quoi que ce soit a qui que ce
soit, mais d’intérioriser la foi, de retrouver ses racines dans notre cceur !

Nous devons recréer les conditions d’une reprise de la foi en la divinité du Christ. Reproduire 1’élan de
foi qui a donné naissance au dogme de Nicée. Le corps de 1’Eglise a produit autrefois un effort supréme,
par lequel il s’est élevé dans la foi au-dessus de tous les systémes humains et de toutes les résistances de
la raison. La marée de la foi a atteint un jour un niveau maximum et il en est resté le signe sur le rocher.
Mais il faut cependant que le soulévement se reproduise, le signe ne suffit pas. Il ne suffit pas de répéter
le Credo de Nicée, il faut renouveler I’¢lan de foi que 1’on avait alors dans la divinité du Christ et dont il
n’y a pas eu d’égal au cours des siecles.

La pratique de 1’Eglise (et pas seulement de I’Eglise catholique !) prévoit une profession de foi de la part
du candidat, avant de recevoir le mandat d’enseigner la théologie. Cette profession de foi a souvent
comporté, outre la récitation du Credo, I’engagement d’enseigner certaines choses précises — et de ne
pas en enseigner d’autres tout aussi précises — qui, a ce moment de 1’Histoire, étaient des questions
particuliérement sensibles. On pense au serment antimoderniste.

Il me semble que 1’on devrait avant tout s’assurer d’une chose, que ceux qui enseignent la théologie aux
futurs ministres de I’Evangile croient fermement en la divinité du Christ. Pour s’en assurer par un
discernement franc et fraternel, mieux qu’avec un serment. Apres le Concile, il y a eu toute une
génération de prétres (certainement pas a cause du Concile !) qui ont fini le séminaire et se sont
présentés a I’ordination avec des idées trés confuses et floues sur le Jésus qu’ils devaient annoncer au
peuple et rendre présent sur I’autel lors de la messe. De nombreuses crises sacerdotales, j’en suis
convaincu, ont commencé et continuent a partir d’ici.

CEcuménisme et évangélisation

Ce que nous venons de mettre en évidence a des conséquences importantes également pour
I’cecuménisme chrétien. Il y a en fait deux cecuménismes possibles, celui de la foi et celui de
I’incroyance ; celui qui réunit tous ceux qui croient que Jésus est le Fils de Dieu et que Dieu est Pére,
Fils et Saint-Esprit, et celui qui réunit tous ceux qui se limitent a « interpréter » (chacun a sa manicre et
selon son propre systeme philosophique) ces choses. Un cecuménisme dans lequel, a la limite, tous
croient les mémes choses car personne ne croit plus vraiment a rien, au sens fort du terme « croire ».



La distinction fondamentale des esprits, dans la sphere de la foi, n’est pas celle qui distingue entre eux
catholiques, orthodoxes et protestants, mais celle qui distingue ceux qui croient au Christ Fils de Dieu,
et ceux qui n’y croient pas ; selon saint Paul, « tous ceux qui, en tout lieu, invoquent le nom de notre
Seigneur Jésus Christ, leur Seigneur et le nétre » (1 Co 1, 2) et ceux qui ne I’invoquent pas.

Une unité nouvelle et invisible est en train de se former, qui passe par les différentes Eglises. Cette unité
invisible et spirituelle a un besoin vital, a son tour, du discernement de la théologie et du magistére, afin
de ne pas tomber dans le danger du fondamentalisme ou d’un subjectivisme effréné et desordonné. Mais
une fois qu’on voit cette tentation et qu’on la surmonte, c’est un fait que 1’on ne peut plus se permettre
d’ignorer.

Le véritable « cecuménisme spirituel » ne consiste pas seulement a prier pour I’unité des chrétiens, mais
a partager la méme expérience de 1’Esprit Saint. Il s’agit de ce qu’ Augustin appelle la « societas
sanctorum » — la communion des saints — qui parfois, douloureusement, peut ne pas coincider avec la «
communio sacramentorum », c’est-a-dire avec le partage des mémes signes sacramentels.

La foi en la divinité est importante avant tout en vue de I’évangélisation. Il existe des batiments ou des
structures métalliques fabriqués de telle sorte que si I’on touche un certain point ou si I’on souléve une
certaine pierre, tout s’effondre. Telle est la construction de la foi chrétienne, et la « pierre angulaire » qui
est la sienne est la divinité du Christ. Si on I’enléve, tout s’écroule et s’effondre, a commencer par la foi
en la Trinité. De qui la Trinité est-elle formée si le Christ n’est pas Dieu ? Ce n’est pas pour rien, dés
qu’on met la divinité du Christ entre parentheses, que 1’on offre le méme sort a la Trinité.

Saint Augustin disait : « C’est peu de croire que le Christ est mort : les paiens, les Juifs, les impies le
croient aussi. Tous croient qu’il est mort ; la foi chrétienne consiste a croire en sa résurrection ». Et il
concluait : « Telle est la foi en la résurrection du Christ ». On doit dire la méme chose de I’humanité et
de la divinité du Christ, dont la mort et la résurrection sont les manifestations respectives. Tous croient
que Jésus est un homme ; ce qui fait la différence entre croyants et non-croyants, ¢’est de croire qu’il est
aussi Dieu. La foi des chrétiens est la divinité du Christ !

« Connaitre le Christ, c’est reconnaitre ses bienfaits »

« Connaitre le Christ, ¢’est reconnaitre ses bienfaits », avons-nous entendu. Nous terminons
précisément en rappelant deux de ces bienfaits qui sont les plus a méme de répondre aux besoins
profonds de I’homme d’aujourd’hui et de toujours, le besoin de sens et le besoin de vie.

Il n’est pas vrai que ’homme moderne a cess¢ de se poser la question du sens de la vie. Il y a quelques
années, un intellectuel bien connu écrivait : « La religion va mourir. Ce n’est pas un souhait, encore
moins une prophétie. C’est déja un fait qui attend son achévement... Une fois passées notre génération
et peut-Etre celle de nos enfants, personne ne considérera plus la nécessité de donner un sens a la vie
comme un probléme vraiment fondamental [...] La technique a conduit la religion a son crépuscule ».
Certes, ceux qui se sont donné d’autres sens ne s’interrogent pas sur le sens ultime de la vie... Mais
lorsque ceux-ci, ’'un apres I’autre, disparaissent — jeunesse, santé, gloire — beaucoup se posent de
nouveau la question. Ils se la posent encore plus en cette période de pandémie ou, souvent enfermés a la
maison, hommes et femmes ont enfin eu le temps de réfléchir et de se remettre en question.

11 existe une peinture, parmi les plus célebres de 1’art moderne, qui représente visuellement ou mene la
conviction que la vie n’a pas de sens. Sur un fond rougeatre qui inspire I’angoisse, un homme traverse
un pont en courant et dépasse deux individus qui semblent inconscients et indifférents a tout ; il a les
yeux écarquillés ; les mains autour de la bouche, il émet un cri et on comprend que c’est un cri de
désespoir.

Jésus a dit : « Moi, je suis la lumiére du monde. Celui qui me suit ne marchera pas dans les ténébres »
(In 8, 12). Celui qui croit au Christ a la possibilité de résister a la grande tentation du non-sens de la vie
qui conduit souvent au suicide. Qui croit au Christ ne marche pas dans les ténebres ; il sait d’ou il vient,
il sait ou il va et ce qu’il doit faire en attendant. I sait surtout qu’il est aimé par quelqu’un et que cette
personne a donné sa vie pour le lui prouver !

Jésus a également dit : « Moi, je suis la résurrection et la vie. Celui qui croit en moi, méme s’il meurt,
vivra » (Jn 11, 25). Et I’évangéliste écrira plus tard aux chrétiens : « Je vous ai €crit cela pour que vous
sachiez que vous avez la vie éternelle, vous qui mettez votre foi dans le nom du Fils de Dieu. [...] C’est



lui qui est le Dieu vrai, et la vie éternelle ». (1 Jn 5, 13, 20) C’est précisément parce que le Christ est le «
vrai Dieu » qu’il est aussi « la vie éternelle » et qu’il donne la vie éternelle. Cela n’efface pas
nécessairement notre peur de la mort, mais donne au croyant I’assurance que notre vie ne s’arréte pas
avec elle.

On y repense en partie lorsque, le dimanche, on proclame le deuxiéme article du Credo :

Je crois en un seul Seigneur, Jésus-Christ

le Fils unique de Dieu,

né du Pére avant tous les siécles

Il est Dieu, né de Dieu,

Lumiére, né de la Lumiére,

vrai Dieu, né du vrai Dieu,

engendré, non pas crég,

de méme nature que le Pére,

et par Lui tout a ét¢ fait.

Traduit de I’Italien par Cathy Brenti de la Communauté des Béatitudes.

1.S. Kierkegaard, Journal, IT A 110 (Trad. ital. de C. Fabro, Brescia 1962, nr. 196).
2.Pline le Jeune, Epistularum liber, X, 96.
3.Fhilipp Melanchthon, Loci theologici, in Corpus Reformatorum, Brunsvigae 1854, p. 85.
4.Cf. Gandhi on Christianity. Robert Ellsberg (ed). Maryknoll, N.Y.: Orbis Books, 1991.
5.. Bultmann, Glauben und Verstehen, I, Tiibingen 1938, p. 258.
6.St. Jérome, Dialogue contre les Lucifériens, 19 : « Ingemuit totus orbis et arianum se esse miratus est
».
7Mc 13,31 ; Mt 24,35 ; Lc 21, 33.
8.N.D.T. : Pour le bien de la paix.
9.Saint Augustin, Traités sur saint Jean, XXVI, 2.
10.Saint Augustin, Discours sur les Psaumes, CXX, 6.
11.Dans la revue italienne « MicroMega » 2, 2000, p. 187s.

www.cantalamessa.org



	Formation Permanente – Français 5/2021 (3)
	Jésus-Christ « vrai Dieu »
	Troisième Prédication de Carême Raniero Cantalamessa
	Le dogme du Christ « vrai Dieu »
	Le Christ « vrai Dieu » dans les évangiles
	« Corde creditur : on croit avec le cœur »
	Œcuménisme et évangélisation
	« Connaître le Christ, c’est reconnaître ses bienfaits »



