MISSIONNAIRES COMBONIENS

SUBSIDES DE FORMATION PERMANENTE

L T B R R T
i g

LA VIE AU RYTHME DE LA PAROLE

P. Amedeo Cencini




LA VIE AU RYTHME DE LA PAROLE
Comment se laisser fagonner par I’Ecriture
AMEDEO CENCINI

INTRODUCTION

La redécouverte de la centralit¢ de la Parole de Dieu et de la
nécessité de la formation permanente sont les deux fruits de la féconde
et complexe période postconciliaire. Deux fruits, donc, nés du méme
terrain. Il n’y a pas 1’un sans 1’autre. La parole de Dieu accompagne la
vie, qui est réalisée seulement si on se laisse chaque jour, fagonner par
la Parole, qui- a son tours- s’accomplit en elle.

Mais cette connexion n’a pas été toujours évidente dans notre vie
dans nos plans formatifs, c’est rarement que nous avons assisté au
fleurissement de ces deux fruits. Le synode sur «La Parole de Dieu
dans la vie e dans la mission de I’Eglise » (5-26 octobre 2008) est une
occasion précieuse pour comprendre les raisons de cet accord manqué
et reprendre le chemin, en enfongant les racines de la semence de la
Parole dans le tissu vivant de notre existence quotidienne, pour qu’elle-
méme en soit les entrailles et le fruit, comme la vie de Marie, Parole de
I’Eternel.

Ce livre part de ce réve et cherche d’indiquer certains pas pour
que cela devienne réalité.

1. PAROLE DE DIEU ET FORMATION PERMANENTE

Dans ce premier chapitre nous voudrions éclaircir le rapport
existant entre la Parole de Dieu et la Formation Permanente, au moins
théoriquement.



3

A Part d’étre le sous-titre de cette publication, et représenter donc,
son objectif spécifique, I’analyse de tel rapport est fondamental dans la
vie de chaque disciple, qui sans cela, risquerait de ne pas comprendre en
quoi consiste la Formation continuelle et la priverait de son fondement
naturel.

Je voudrais maintenant faire émerger le sens de cette relation
stratégique a partir de I’ensemble de cette réflexion, mais peut-€tre il y a
quelque chose que nous pouvons et nous devons déja dire des
maintenant, au moins au niveau de prémices. Fondamentalement deux:
L’idée de formation permanente, ou de formation permanente ordinaire et
extraordinaire et le concept du rythme, du rythme de la vie, c’est-a-dire le
rapport avec Dieu et avec sa Parole, comme ce qui donne le rythme a notre
existence dans ses différentes époques; de celle quotidienne a celle
annuelle.

1.1 Formation permanente ordinaire et extraordinaire

Comme nous avons vu dans des publications précédents (1) a
propos de la formation permanente (1), il y a deux types de formation
permanente ou il y a deux ames: ordinaire et extraordinaire.

Deux dmes

En synthese: la premiere embrasse toute la vie et s’accomplit a
chaque instant d’elle, et renvoie a la responsabilit¢ de chacun et a sa
disponibilité intelligente et courageuse (= docibilitas) a se laisser former
par la vie (par les autres et par les événements beaux et moins beaux...)
durant toute la vie (en chaque age et saison) et représente en réalité la vraie
formation permanente, qui consiste essentiellement en 1’action du Pére qui
fagonne en nous I’image du Fils par la puissance de I’Esprit. Justement
c’est pour cela, qu’en pensant bien, la formation est continuelle, parce
qu’elle se trouve dans les mains du Pére, et dans ces mains, les
instruments ordinaires et discrets de la vie de chaque jour (en commengant
par les personnes avec qui 1’on vit) et qui deviennent instrument et
médiation formative.

Mais la formation permanente est aussi extraordinaire, c’est-a-dire
portée en avant par I’Institution a travers des initiatives particuliéres et
éventuelles, qui visent surtout au recyclage (mise a jour) du croyant, et
selon 1’age ou a la reprise de la vie spirituelle. Si pour la premiere, il est
nécessaire la docibilitas de 1’individu, pour que fonctionne la seconde ¢’est



4

suffisant la docilitas (docilité, obéissance, flexibilité...) de celui qui doit
participer aux diverses rencontres.

Evidemment I’idéal est que les deux composants soient ensemble,
c’est-a-dire que la disponibilit¢ de I’individu se renforce avec les
initiatives de I’Institution. Mais il semble que ce n’est pas ce qui se passe
aujourd’hui. Au contraire, disons que la formation permanente est encore
principalement comprise dans le second sens que nous venons d’illustrer,
c’est-a-dire selon une interprétation évidemment partielle (cela n’embrasse
pas la vie enticre) et vise un objectif partiel (une simple mise a jour) et a
de la difficulté a décoller comme projet de renouvellement authentique et
de formation continuelle vraie et propre (voir le manque d’intérét avec
lequel souvent les propositions de la formation permanente programmée
par la commission chargée sont accueillies).

Mais une autre question s’impose devant cette interprétation :
quelle est, a Dlintérieur de ce schéma, le réle de la Parole des
Ecritures ?

La Parole de Dieu

Il ne semble pas une question rhétorique a laquelle répondre avec
une reconnaissance obligée et quasi rituelle de la centralité de la Parole
dans I’économie de la croissance chrétienne. Ce n’est pas suffisant dire
cela; c’est possible et important reconnaitre le role spécifique que la
Parole de Dieu a et pourrait occuper dans le schéma proposé, peut-étre
comme ¢lément essentiel de la formation ordinaire; ce qui la rend
quotidienne ou comme ce qui fait la différence entre la formation
permanente ordinaire et extraordinaire. Justement parce que la Parole de
Dieu nous est donnée chaque jour, comme pain quotidien et instrument
ordinaire de la croissance.

Ce n’est pas suffisant alors parler de la fonction de la Parole de
Dieu en général, mais on devrait parler de la Parole-du-jour, en donnant
a cette expression (2) tout le sens théologique qu’ elle possede, comme
Parole que le Pére a préparé aujourd’hui pour moi, aliment que la
Providence me donne, ainsi comme un jour Dieu-Jhwh a préparé¢ la
manne au désert pour son peuple, pour que de cela il se nourrisse, Parole
que la communauté des chrétiens est appelés a lire et qui conduit a la
méditation obligée, parce que « aujourd’hui » cette Parole m’est donnée
pour qu’elle s’accomplisse dans mon histoire, comme cette fois 1a que



5

Jésus a comment¢ le texte d’Isaie dans la synagogue ( aujourd’hui s’est
accomplie cette écriture » (Lc 4,21)

Par conséquent, en retournant a notre schéma, nous pourrions dire
que la Parole-du-jour, justement parce qu’elle revient chaque jour, fait
partie d’une maniere rigoureuse de la conception ovdinaire de la
Formation Permanente et ¢’est ce qui ’accompagne et la rend telle ; elle
est ce contenu formatif spécifique et toujours nouveau autours duquel
devrait chaque jour s’articuler I’itinéraire de la croissance dans la foi et
c’est la référence « autoritaire » qui reconnait concrétement au Pére et non
a n’importe quel autre, le role de formateur dans le processus éducatif de
chacun de ses fils, appelé a se nourrir de chaque parole qui sort de sa
bouche. Au contraire, en fait (et souvent), le contenu formatif de la
formation Permanente extraordinaire sont différentes sollicitations, méme
spirituelles qui émergent des nécessités contingentes des personnes ou des
groupes en question.

Nous pourrions donc représenter par ce schéma la différence
entre la formation permanente ordinaire et la extraordinaire, différence
qu’aussi la parole-du-jour contribue a marquer et a rendre significative.

Table. I: Formation permanente ordinaire e extraordinaire

Formation permanente Formation permanente
ORDINAIRE EXTRAORDINAIRE
\Agent responsable |L’individu L institution
Référence Quotidienne Eventuelle
temporelle
Spirituelle-essentielle . s
o . . . Fonctionnelle-opérative
Finalité (avoir en soi les sentiments du .. .
Fils) (mise a jour divers)
) ., |Totalité de 1 6t toriell
Domaine formatif otalité de la personne Compe ences sectorielles
(cceur-pensée-volonté...) specifiques
Condztzg " |Docibilitas |Docilitas
intrapsichique
Contenu formatif |La Parole-du-jour Contenu e stimulations divers

Reconnaitre ce role de la Parole en relation a la formation
permanente n’est pas peu de chose et n’est pas si évidente, méme dans
nos Ratio formationis et pratiques éducatives.



Il existe aujourd’hui plusieurs spiritualités avec leurs respectifs
chemins, méme louables du point de vue de la forme et bien articulée
dans la structure pédagogique, mais qui risquent beaucoup de fois de
mettre entre parenthése 1’essentiel, ce que sans lequel nos parcours
risquent d’étre interrompus et déviants, ou d’étre du n’importe quoi et
banals ou ressembler plus aux parcours de sant¢ ou d’hygiene
psychique et non aux processus de conversion vraie et propre.

1.2 Parole de Dieu e rythme de la vie

Dans la vie de I’étre humain, il existe divers rythmes. Les
rythmes naturels ne sont pas décidés par I’homme, et il doit les
respecter pour ses propres intéréts: a partir de celui qui est
fondamental, entre jour et nuit (qui en vérité fonde tous les autres),
et puis les rythmes naturels et conventionnels ensemble, c’est-a-dire
au moins en partie établis par I’homme pour donner une certaine
cadence ordonnée a son propre vivre dans le temps (3)

Rythme et rythmes

A part le rythme quotidien, nous avons le rythme hebdomadaire,
puis ceux mensuel et annuel (4).

Rythme divers, comme il est facile de le percevoir. Vit bien,
celui qui réussit a les vivre tous et a les concilier entre eux, de la
maniére que aucun ne « querelle » pas avec ’autre ou n’est pas étouffe,
afin que chaque rythme ait sa ritualité, c’est-a-dire qu’il puisse
s’exprimer d’une maniere appropriée et caractéristique, ordonnée et
spécifique, en enrichissant la vie et la personne, a partir — comme il a
¢été dit- de ce rythme essentiel et fondant qui est le rythme quotidien.

Mais qu’est-ce c’est en réalité le rythme ?

C’est la cadence constante et réguliére qui permet d’ordonner et
d’organiser son propre temps (dans I’arc d’un jour, et puis d’une
semaine, et d’'un mois...) en vue de 1’objectif qu’on veut réaliser dans la
vie afin que cela soit du fait possible a atteindre. Chaque unité de mesure
temporelle (le jour, la semaine, le mois, I’année) a par conséquent son
propre rythme: avoir un bon rythme quotidien, par exemple, vaudra dire
organiser sa propre journée de manicre qu’en lui, il y ait un espace pour
ce qui est essentiel, tant essentiel qu’il ne peut pas étre négligé, méme



7

pas un jour, tant central que tout le reste tourne autour de lui. Avoir un
bon rythme hebdomadaire ou mensuel ou annuel signifiera qu’il y a
autres choses ou opérations qui ont un autre type d’importance et
d’essentialité, ou par nature sont orientées a étre accomplies dans un arc
de temps plus ample, par exemple, d’une semaine, ou bien d’un mois ou
d’un an.

I1 en découle que, a partir des intervalles de temps indiqués (jour,
semaine, mois...), [importance du rythme est inversement
proportionnelle a ’ampleur de I’arc de temps a laquelle il fait référence:
plus petit ou bref est telle limite temporelle, plus relevant est ce rythme
dans I’économie générale existentielle. Voila pourquoi le rythme quotidien
est celui qui est plus stratégique et décisif dans la vie d’une personne et
dans sa formation permanente.

Il fait partie par nature des autres rythmes, c’est-a-dire continue
en eux et I’individu devra toujours fait attention pour repartir de lui, a
le respecter et a ne jamais le négliger; Ainsi le rythme hebdomadaire
continue dans celui mensuel et annuel etc. Peut-étre il ne sera pas
toujours facile de combiner entre eux, les différents rythmes de la vie
humaine, de les coordonner et les mettre en relation entre eux, tous
autours- nous le soulignons- du rythme quotidien. Mais il est important
de le faire, parce qu’aucun d’eux se suffit a soi méme, mais chacun
d’eux est indispensable pour donner le pas juste au cheminement et
rendre concréte la possibilité d’atteindre le but qu’on s’est fixé dans la
vie.

Trouver ce juste rapport entre les différents rythmes c’est comme
passer les marches dans la conduction d’une voiture ou comme passer
d’un rapport a I'autre quand on pédale une bicyclette. La formation
permanente, en effet, est une lutte de résistance et de longue durée
(comme la vie), elle ne se décide pas en une volée ou en un saut a partir
d’une haute montagne; elle ne consiste pas en une seule étape, ni en un
seul parcours, en une terre plane, mais c’est une épreuve continuelle,
qui prévoit tous les types de parcours et d’apreté, durant lequel il est
décisif avoir- toujours en termes cyclistes- le rapport juste, celui qui
permet a la pédalée d’étre plus fluide et moins coliteuse, et le passage
intelligent et toujours plus spontané, donc d’un rapport a I’autre.

Qu’est-ce que veut dire tout cela dans la vie d’un croyant?



“Dieu marque les rythmes du monde”

Cela veut dire admettre que ce n’est pas seulement I’homme ou
seulement lui a imprimer un rythme a sa propre existence, mais
reconnaitre que cela est déja marqué par un rythme fixé par Dieu, ce
Dieu immuable et éternel, comme dit la liturgie, qui marque « les
rythmes du monde : les jours, les siécles, le temps » (5).

C’est donc entre ce rythme imprimé par Dieu, objectif déja établi,
général et macrocosmique, que devra chercher de s’insérer I’action du
disciple qui veut vivre son propre temps comme temps de formation
permanente, et non d’évasion permanente et le microcosme de sa vie
comme un monde ordonné et rythmé par Dieu, le Créateur des mondes
et le Formateur de chaque créature.

Plus en concret ce rythme est cadencé par Dieu a travers la
Parole qu’il nous donne chaque jour, c’est exactement cette parole,
toujours nouvelle, établie par I’Eglise et pas choisie par I’individu, qui
“donne le temps” a toutes nos journées; mais en de différentes
manieres la Parole de Dieu est aussi ce qui cadence le rythme de la
semaine et puis du mois, de 1’année, des saisons de la vie et de la mort.

On confirme ainsi aussi sur le plan théologique la centralité du
rythme quotidien, I’ame de tous les autres rythmes et donc aussi de la
formation permanente; rythme qui tourne autours de la Parole, de la
Parole-de-Dieu-du-jour.

C’est justement ce que nous voudrions voir de plus prés dans les
pages qui suivent, pour découvrir comment la Parole de Dieu entre dans le
rythme complexe de la vie et en est le coeur qui bat , la respiration secréte.

2.  LECTIO DIVINA: RYTHME QUOTIDIEN

Commengons maintenant avec le rythme quotidien. Etant le
fondant et le central nous lui dédierons plus d’espace que les autres
rythmes. La formation permanente est liée en grande partic a la
capacité du croyant de se laisser former chaque jour par 1’épée a deux
tranchants qui est la parole de Dieu, et la parole-du-jour, celle qu’en ce
jour la se lit dans chaque communauté des croyants, en toutes les
parties du monde.

Une telle disponibilit¢ vis a vis de I’Ecriture nous pourrions
I’appeler docibilitas biblique (6), comme une forme particuliére



9

d’apprentissage de la Parole qui atteint jusqu’a la liberté de se laisser
éduquer, former et transformer par elle chaque jour (7).

En effet, aujourd’hui, la Lectio Divina, est avec autorité
recommandée (8), on parle beaucoup d’elle, sans aucun doute, plus qu’on
la pratique réellement et quotidiennement.

Maintenant nous voudrions offrir quelques suggestions simples sur
la nature, c’est-a-dire sur le concept et sur la méthodologie, de cette pricre
qui ouvre chaque jour notre vie de croyants, pour qu’il la marque
profondément.

Nous la verrons a la lumiére de cinq caractéristiques : lectio
matutina, lectio divina, lectio scripta, lectio continua, lectio -nocturna.

2.1 Lectio matutine

La maturité spirituelle ou la syntonie avec les désirs de Dieu nait et
croit chaque jour exactement a travers la lecture, par excellence, des
Ecritures Saintes dans la vie du croyant, plus en particulier par le biais de
la lecture de la Parole-du-jour. On ne pourrait pas avoir une autre source et
école, autre contenu et maitre, autre rythme quotidien et matinal.

Lectio extraordinaire?

Peut-étre ce n’est pas particulierement originel souligné, ce que
nous avons a peine dit, du fait que la Lectio est désormais entrée dans la
culture du croyant. Pourtant on a I’impression qu’on n’arrive pas encore a
comprendre la nature profonde, a part le fait d’étre une pratique de piété,
en réalité¢ facultative (9). La méditation de la Parole est ce que
normalement ouvre la journée du croyant et du disciple, lequel est tel
parce qu’il croit justement en la Parole, se nourrit d’elle et seulement
d’elle, selon le menu préparé par le Pére chaque jour et donc de la Parole-
du-jour celle a laquelle tous les croyants dans toute I’Eglise sont invités a
se nourrir. Nature et fonction de la Parole-du-jour est celle d’ouvrir et
accompagner la journée, en constituant le pas cadencé, le point de
référence de chaque jour de la vie, sans exception et sans pourtant étre
essentiellement en fonction de son propre ministére, de la catéchése ou de
la prédication ou de I’étude personnelle, presqu’en I’utilisant d’une
maniere intéressée.



10

Chaque jour, chaque matin

Pour ce motif, elle ne peut pas étre quelque chose de spécial,
qu’on fait une fois par semaine ou quand cela nous plait; elle constitue
au contraire ce qui donne le rythme a chaque journée, presque comme
son unit¢ de mesure, ce qui la réunit autour d’un centre auquel elle
confie un devoir ; elle est quelque chose qui ne peut jamais manquer
pour aucun motif que ce soit et est mise rationnellement au début de la
journée: chaque vocation, en effet, est matinale. (10), avant que je me
réveille et commence les courses quotidiennes, elle est déja a 1’ceuvre,
déja pensée et prononcée par I’Eternel, haute et lumineuse comme le
soleil qui se léve sur le jour qui est entrain de commencer. Ainsi la
Parole-du-jour : est matinale par sa nature, parce qu’elle contient et révele
la vocation de celui qui la lit, parce qu’elle n’ouvre pas seulement la
journée, mais a la précédence sur tout le reste, sur mon agenda, sur cette
file de pensées qui envahissent ma mémoire, quand je me réveille, voulant
chacune avoir la précédence, et qui souvent ont la puissance de devenir
immédiatement des préoccupations. La Parole d’aujourd’hui est ce qui
donne le sens et I’ordre a ce que je ferai durant la journée, ce qui enfouit
I’intelligence a mon étre et rend attentif mon agir.

Le bonjour de Dieu

La Parole-du-jour est le bonjour de Dieu & mon réveil, comme un
message ponctuel et toujours nouveau, qu’ll ne cesse de me transmettre
jour apres jour dans son plan d’amour; pour cela, elle ne peut étre qu’une
lectio amoureuse. Et surtout, sans la lectio du matin, je perds la cl¢ de
lecture de ma personne, comme si je suis privé d’intelligence et ignorant ;
le jour se préannonce vide et insensé, les engagements deviennent
dispersés, les relations humaines superficielles ou ambigués, les imprévues
comme une rupture qui vient rompre le rythme que je prétend avoir
imprimé a mon temps, quand I’agitation nerveuse devant les tant de
choses a faire prend le devant et me vole la joie (comme en Marthe) ; et
comme les choses sont nombreuses et vraiment nombreuses, je dois courir
et je ne peux pas rester 1a a faire de la méditation ou a dédier trop de
temps... en plus, Je ne suis pas un novice ! Quelle tristesse quand la
méditation devient une simple pratique de piété ou une obligation
disciplinaire, et n’est pas cherchée comme don, comme don de Dieu qui
m’illumine, comme regle de vie ou ordo qui met de ’ordre dans ma



11

journée, comme une parole d’autorité qui me donne un devoir a accomplir
durant la journée, comme geste affectueux de celui qui prend soins de
moi, comme amour qui prévient, qui a de la précédence sur tous mes
rendez-vous, un oasis qui calme I’empressement et dégonfle I’anxiété.

2.2 Lectio divina

La Lectio s’appelle Divina, justement parce que c’est Dieu
I’auteur de cette Parole, c’est Dieu qui me parle a travers elle, c’est
I’Eternel qui I’a inspirée, et non un Dieu lointain dans le temps, mais
celui qu’aujourd’hui m’adresse cette Parole, et “si I’Esprit a inspiré
Isaie, ce méme esprit a choisi aussi ce moment et ce verset, sur lequel
je m’arréte.... pour me donner une aide et presque comme une seconde
inspiration(11); e si Dieu en est le sujet, il en est aussi I’objet. Il me
parle de lui et me révele le mystére, toujours selon la sage pédagogie
qui tient compte de mes capacités limitées ; chaque jour il me révéle un
aspect nouveau, inédit, qui répond a mes nécessités réelles du moment,
qu’ll connait beaucoup mieux que moi, “a travers la ration d’une
journée” (Ex 16,4), comme la manne et répond aux demandes
profondes du cceur en ce précis aujourd’hui de mon existence, celles
que Dieu lui-méme a mises en moi et que Lui seul connait.

Théophanie et anthropologie

Dieu ne me parle pas seulement de Lui, mais aussi de moi; ce
n’est pas seulement une théophanie qui ouvre ma journée de croyant et
de disciple de la Parole, mais une anthropologie. A travers laquelle le
Pere et le créateur me révele progressivement mon identité personnelle,
ma vocation, ce que je suis appelé a étre pour me conformer a son Fils
et avoir ses sentiments. Et aussi cette révélation est située dans
I’aujourd’hui c’est-a-dire, elle me dit ce qu’aujourd’hui le Seigneur me
donne et me demande. Quasi nous pourrions dire qu’il me confie un
devoir pour cette journée qui est en train de commencer et que je
pourrai accueillir et porter a son terme seulement si je I’accepte de ses
mains dans un dialogue d’amour, comme est et doit étre la méditation
matinale.

Et la chose singuliére et mystérieuse, c’est que les deux
révélations, d’une certaine maniere coincident, puisque mon identité est
dans celle de Dieu, pour ainsi dire, parce que dans la Parole méme que
Dieu parle, je suis invité a découvrir aussi ma vocation, la manicre de lui



12

ressembler, mon projet existentiel, mon nom caché dans le sien.
Justement parce qu’elle vient de Dieu et parle du Dieu Eternel et
immuable, la Parole-du-jour parle aussi de moi dans 1’aujourd’hui de ma
vie. Et alors, elle doit étre accueillie dans le silence des paroles
humaines, dans le recueillement intérieur avec lequel on s’approche du
mystere, dans I’attente de celui qui se prépare a recevoir un trésor qui
sera mis dans ses mains ; avec la merveille de celui qui connait I’agir de
Dieu et qui est habitu¢ a ses surprises auxquelles on ne s’habitue jamais.
En une parole, elle doit étre accueillie avec une attitude typiquement
mariale.

Comme Marie

Parce que la Parole-du-jour vient a ma rencontre, en réalité, comme
I’ange qui est apparu a Marie au jour de I’annonciation et Marie est
I’'image de I’authentique croyant qui I’accueille, en vérit¢ comme disciple
de la Parole, avec toute sa charge de mystere, avec la crainte de qui est
conscient qu’il se trouve devant Dieu, devant une Parole qui est douce
dans la bouche, mais ameére dans les entrailles (cfr. Ap 10,9), mais
pourtant toujours devant un projet qui a Dieu pour auteur, et que ce sera
Dieu a I’amener a son terme.

Sur le mosaique du Pére Rupnik dans la chapelle de la “Casa
incontri cristiani” des péres Déhoniens a Capiago, la scéne de
I’ Annonciation est présentée de telle mani¢re a souligner le trouble
humain qui aprés s’ouvre a la confiance, parce qu’illuminé par la
certitude qu’il s’agit d’une initiative divine. Marie, en effet, dans la
mosaique tourne le dos a I’ange qui parle et regarde de 1’autre co6té.
L’ange alors, en est resté surpris, et pour la protéger, allonge son aile,
quasi en le couvrant, mais ensemble il déplace son aile, pour ne pas
faire du bruit, et faire peur ultérieurement a Marie. Geste d’infinie
douceur ! Marie, a ce point, laisse tomber la main et au méme moment,
elle 'ouvre. C’est encore son trouble, mais aussi son geste de
disponibilité.- comment pourrait étre?-, mais elle a compris que c’est le
Seigneur et cela lui suffit: “je suis ta servante, fais de moi ce qui te
plait”. C’est [’Ecce ancilla, qui rencontre /’Ecce venia de Jesus Gesu
(cfr. Eb 10,9), le verbe qui frappe a sa porte(12).



13

Parole-du-jour et “le jour fait par le Seigneur”

Comment un jour peut-il devenir « jour fait par le Seigneur »
(Ps118, 24, comme chante la liturgie du jour de Paques), mis en acte par
Lui pour accomplir le Salut a travers une créature appelée a ce fin, si non
en partant de la Parole, accueillie avec une attitude mariale ? Si non grace
a lattitude de celui qui accueille et lit la Parole comme Lectio Divina, et
non humaine, avec tout ce que cela signifie et implique dans le concret
pour la conscience du croyant ? C’est seulement comment c¢a que
n’importe quelle journée, fériale et ordinaire, est rachetée de la banalité
des jours qui passent en tournant 1’un sur 1’autre sans laisser aucune trace
sur les vivants, “comme le jour que moi j’ai fait » avec ma frénésie, ou
avec ma paresse, et se préannonce au contraire comme jour de formation
permanente.

C’est Dieu qui me donne le rendez-vous et non moi qui assume
une obligation ou qui choisis de faire une chose belle, mais qui est de
toutes les fagons, optionnelle, que je peux me permettre de faire que
quand j’ai envie de la faire, ou quand il y a un texte qui me plait, ou un
texte que je choisis pour moi (ou en ouvrant, pire encore, la Bible par
hasard), ou quand et jusqu’au moment ou je suis dans la formation
initiale et si I’horaire la prévoit, ou peut-étre en la comprimant dans le
morceau de temps que je peux lui accorder ( Zut ! avec tout ce que j’ai
a faire...).

Il ne s’agit pas d’étre moralistes (ce n’est pas cela, en général, le
probléme aujourd’hui), mais au contraire de comprendre, encore, que
nous sommes devant un don qui anticipe I’agir humain, que ’initiative
est de Dieu, le Pére- maitre de ma formation permanente, qui jouit chaque
jour d’étre avec moi, qui chaque jour prend en main mon projet et
m’appelle et me propose un pas en avant, un nouvel objectif défini par Lui
et par sa Parole, justement parce que ma formation ait un point précis de
référence, chaque jour, et ne tourne pas dans le vide. Et que je ne cours pas
le risque de devenir un splendide ignorant (I’analphabétisme biblique
théologique qui est de retour en beaucoup de consacrés) (13).

Comment pourrais-je ne pas tenir compte de cette invitation, la
sous-estimer et la traiter avec autosuffisance ou penser que mon
chemin de croissance puisse avoir d’autres points de référence en
dehors de sa Parole, dans laquelle moi aussi, comme toutes les choses,
j’ai été crée, pensé, aimé ?



14

2.3 Lectio scripta

Mais pour apprendre a lire la Parole, il faut apprendre a écrire /a
Lectio. Ainsi comme c’est le cas dans I’apprentissage normal humain, il ne
suffit pas de savoir lire, mais nécessaire savoir écrire. Pourquoi il ne suffit
pas seulement de savoir lire?

Qualité spirituelle de I'écrit

Parce que c’est justement I’écrit — en général — qui aide a prendre
conscience de [’'expérience faite, n’importe qu’elle soit; aussi celle
intellectuelle-spirituelle comme est la Lectio : a I’élaborer et la valoriser, a
la concrétiser et la personnaliser, & en comprendre mieux le sens objectif et
subjectif, a s’impliquer en elle et & retourner sur ce qui a ét¢ déja écrit
pour I’enrichir ou a le corriger ou a I’approfondir, sans risquer de I’oublier
et a en conserver la valeur, a donner une touche d’irrévocable a sa propre
réflexion, et a s’assumer de quelque manicre, la responsabilit¢ de la
réflexion, mais surtout de la vie ; Et a faire de telle sorte que [’expérience
devienne sagesse, c’est-a-dire que I’illumination d’un moment ne
disparaisse pas, mais fasse partie, méme en le modifiant, de la maniére de
penser et de lire I’histoire, de percevoir les autres et interpréter la relation,
et qu’elle fasse partie de la propre identit¢, d’une manicre stable et
définitive. Combien d’inspirations nous avons perdue ou qui sont restées
seulement expérience d’un moment sans devenir sagesse, aussi parce que
nous n’avons pas eu I’humilit¢ et la patience de les soumettre a
I’¢laboration complexe de 1’écrit (14)!

Oui, parce qu’écrire est la plus haute forme de penser;
évidemment pour qui a apprit a ne pas le réduire a I’auto projection
inconsciente ou a en faire une opération de chronique générale. Plus
encore, pour beaucoup « écrire est nécessaire pour penser. Le fait
d’écrire oblige a exprimer ce qu’on a au dedans de nous. Cela nous
permet de faire le point et de nous orienter » (15). En tout cas, 1’écrit
pousse a mettre en mouvement toutes les ressources intellectuelles et
émotives, tout 1’étre pensant et aimant, donc oblige (et consent de)
penser plus et mieux et pécher plus profondément dans le cceur et dans
I’intelligence, et a arriver a la conclusion de la réflexion, a choisir
certaines paroles pour exprimer une pensée déterminée, et & nous
engager avec, méme si peut-étre, incapables de dire jusqu’au fond tout



15

ce que nous avons dans le cceur. Quelque fois c’est justement 1’écrit
(ou le devoir écrire) qui fait comprendre combien nous avons encore
les idées confuses au sujet d’un certain argument, et combien de fois
les idées se clarifient, en écrivant, quand le produit final est trés
différent de celui du début. Pour cela, peut-€tre, pour cet effort intérieur
I’écrit est peu aimé; écrire sa propre expérience spirituelle, ou telle
expérience spirituelle est, et devrait étre, la médiation quotidienne de la
Parole.

Pourquoi écrire la lectio

Pourtant il y a de bonnes raisons pour soutenir qu’une bonne
lectio pourrait et devrait étre de quelque maniere écrite, de la maniére
qu’il y a différentes manieres concrétes de comprendre cette écriture.

Ecrire la lectio c’est fermer le cycle d’inspiration ou
herméneutique, qui a comme début 1I’Ecriture, ceuvre de I’Esprit Saint,
qui se poursuit avec I’écoute ou la lecture d’elle de la part du croyant et
qui termine maintenant encore avec une écriture, avec laquelle le méme
croyant fait sien le verbe des Ecritures Saintes, en le faisant descendre
dans sa propre existence, quasi comme pour le purifier et le vivifier, ou
plonger sa propre existence dans cette Parole, comme immerger sa vie
dans I’encre de la Parole. C’est beau penser que I’Esprit, qui a inspiré
I’auteur sacré, c’est le méme Esprit qui inspire et illumine le lecteur a
comprendre le texte biblique et enfin inspire et touche le coeur et la
pensée du lecteur écrivain, en partant toujours du texte sacré.

Une chose est certaine : écrire la lectio est une expression ultérieure
de la prise de conscience de combien le croyant prend au sérieux ce
rendez-vous quotidien matinal avec la Parole, et cherche maintenant, en le
mettant sur une feuille, de ne pas en perdre le sens, I’illumination et la
nouveaute.

Mais voyons, comment cet écrit est réalisable en concret. Nous
avons dit que la Lectio devrait étre écrite, d’une manicre ou d’une autre,
c’est-a-dire que cet “écrit” personnel est possible de différentes maniéres.
Gratry dit qu’on devrait méditer “toujours avec le bic en main » (16).
C’est une indication aussi simple que sage; naturellement adressée aux
simples et humbles, non “intelligents et sages”, qui non pas besoin de ces
suggestions. Voyons certaines de ces manicres sans mettre 1’accent sur
aucune. Chacun a sa calligraphie ou son style d’écrit.



16

Souligner

C’est déja un écrit le fait de simplement souligner, comme un
premier pas d’un processus de personnalisation qui vise 1’écrit. En
soulignant une parole ou un verset, en mettant en évidence une phrase-
clé ou un geste du Seigneur raconté dans I’Evangile, le lecteur manifeste
une particuliére relation avec cette parole, qui comme une étincelle de
lumicre — greffe a son tours une série de réactions: par exemple I’intérét
que la Parole suscite en lui ; la concentration sur elle ; de I’attention du
priant pour la faire propre; la pause méditative devant elle pour la
scruter, la creuser, la ruminer, pour découvrir un sens particulier et peut-
étre inédit et se reconnaitre en elle ; la pricre personnelle et vraie pour
laisser sédimenter au coeur cette parole-la et dialoguer avec.

Le texte souligné indique exactement le type de lecture du croyant,
les zones d’attraction et de majeure provocation ; sa maniére personnelle
de s’approprier de ce qu’il lit, est le signe de la personnalisation de la
lecture. Pour cela I’exercice de souligner doit étre utilisé avec critere,
c’est-a-dire, il n’aurait cela n’aurait aucun sens souligner tout ou quasi
tout, ce serait le signe d’une lecture plate, qui met tout au méme niveau. Il
y a certains qui souligne simplement, d’autres utilisent le marqueur de
texte, peut-étre avec des couleurs différentes (justement pour dire les
différents degrés de significativité subjective du texte) ; il y a quelqu’un
qui reproduit dans le texte un petit schéma résumé en se servant d’images,
de fleches, de symboles. Va bien tout ce qui exprime un contact réel, un
dialogue commencé et destiné a continuer, une échange qui apres
continuera durant toute la journée. C’est clair que 1’exercice de souligner,
pourra étre fait aussi a la fin de la journée, en reprenant en main, le texte
de la méditation matinale, et mettre en évidence une attention ou une
compréhension, peut-&tre nouvelle, sollicitée par les événements.

En conclusion, la Bible ou au moins le commentaire quotidien de
la Parole-du-jour sur laquelle se fait la réflexion matinale, devrait avoir
les signes de la lecture ou de la lutte matinale de la rencontre et de la non
rencontre de chaque jour avec elle. Le livre de I’Ecriture devient, alors,
comme la chose plus personnelle qu’on posseéde et est telle dans la
mesure ou on s’en est approprié et le texte est devenu, vraiment un texte
utilisé, jusqu’a étre usé a cause de l’utilisation, marqué et souligné a
exprimer en quelque sorte la pluralité¢ des sentiments du croyant et vice-
versa :I’amour, la peur, la vénération, la fascination, 1’inspiration, les
lumiéres, les doutes, les interrogations du moment. Parce que la Bible



17

n’est pas un texte de bibliothéque, beau a étre regardé, a conserver
intégre et, intact et sans contamination. A quoi servirait-elle, de cette
maniere ? C’est un texte inspiré seulement, s’il est inspirant; il est sacré
seulement s’il est incarné dans les vicissitudes humaines. C’est une page
belle seulement si c¢’est un champ de travail et de bataille ; c’est un ami
fidele et quotidien seulement, si c’est un interlocuteur habituel et franc.

La réflexion personnelle

C’est mieux, si le lecteur va au-dela du simple exercice de souligner
et enregistre d’une manicre et de ’autre, a coté du texte, les sensations et
réflexions que la Parole a déposées et semées dans son cceur: d’un simple
commentaire du texte a la priere modulée sur elle, de la mise garde-
reproche qui sort de la Parole et lui “crucifie le cceur” (cfr. At 2,37), au
verset qui doit I’accompagner durant toute la journée (peut-&tre écrit sur
une feuille exposée), de la décision prise a partir de la Parole a la
“traduction” personnelle et application créative du texte biblique, de 1’in-
tuition subjective a la phrase de I’auteur spirituel, ancien et moderne, qui
en est extrait d’une manicre originelle le sens. Le lecteur qui ne veut pas
perdre tout cela, devient un écrivain qui note avec attention cette richesse
dans son commentaire personnel, pour ne pas perdre le fruit. Une telle
annotation ferait encore partie de la Lectio, comme sa partie finale, geste
priant qui conclue en demandant a Celui qui a semé la Parole, le don de
I’amener a la maturation, pour qu’elle s’accomplisse.

Peut-étre quelqu’un sourira ou la trouvera comme une chose
exagérée et artificielle, mais en réalit¢ qu’est-ce qu’il y a de plus
logique et naturel d’avoir une sorte de « journal » de la Parole-du-jour,
comme un compte-rendu quotidien de sa propre Lectio? En fait c’est
une maniere de protéger le don du Seigneur, ou de le raconter a travers
cette manne, dans laquelle, jour apres jour, le disciple s’est reconnu.
Cette Parole a rythmé sa vie et sa croissance ; formation permanente est
aussi “protéger” ce trésor et retourner a lui pour se laisser toujours plus
envahi par la puissance de cette Parole.

C’est déconcertant , penser a combien de Paroles de Dieu, semée
chaque jour dans nos ceceurs et qui rencontrent des terrains arides et
pierreux, épineux et de ronces (cfr. Lc 8,4-15) et restent pour cela
inaccomplies.



18

En écrivant de différentes maniéres la Lectio, entre autre, on 1’aide
énormément, dans le sens qu’on ne court pas le risque d’oublier
(scordare= détacher du cceur) durant la journée, la parole-du-jour, de
perdre a travers le temps les inspirations et les lumiéres regues durant la
méditation; peut-étre écrire la Lectio aide la priere du soir,
particuliérement au moment de la vérification (évaluation), “souléve et
libére du poids le sens de I’inexprimable et de I’ineffable (17), qui
quelque fois devient une excuse commode, excusant qui dispense la
fatigue de dire en des paroles simples, la richesse de la Parole.

Dans ce sens le fait d’écrire la Lectio devient un des exercices les
plus salutaires: il crée 1’habitude de raconter la Parole, a soi-méme surtout
(et apres aux autres, et libére de I’illusion de celui qui pense avoir compris
tout, tellement tout, a tel point de ne pouvoir ni savoir trouver des paroles
pour dire ce qu’il a compris. C’est exactement le contraire: la Parole
divine se laisse traduire en paroles humaines. Celui qui ne sait pas écrire,
pas seulement, il ne sait pas lire, mais montre en quelque sorte, d’avoir
compris peu ce qu’il a lu. Appliqué a notre contexte, celui qui ne se
contente pas de paroles humaines, simples et limitées, pour dire le divin,
fait I’illusion, peut-étre d’étre un mystique qui a vue I’indicible (et celui
qui craint que la parole humaine gaterait la beaut¢ de ce qu’il a vu et
senti), mais en réalité, s’il ne trouve pas des paroles humaines pour
communiquer I’expérience, démontre de n’avoir jamais entré en contact
avec la Parole de Dieu (18).

2.4 Lectio continuelle

Dans les premiers paragraphes, nous avons indiqué surtout le
contenu de notre formation quotidienne, dans le troisiéme et surtout les
deux prochains, nous indiquerons, en particulier, la méthode qui nous
amene au méme objectif formatif.

La lectio durant la journée

La Lectio est continuelle, quand elle suit d’une manicre réguliére
le méme livre de 1’Ecriture, sans interruptions ou sauts. Mais ce n’est
pas le sens que nous attribuons maintenant a I’expression: la Lectio est
continuelle quand ’approche méditative matinale a la Parole-du-jour
continue durant toute la journée. C’est-a-dire quand la Parole qui a
ouvert la journée accompagne tous les moments de la journée, jusqu’au



19

soir, en s’accomplissant en elle en quelque sort. C’est pour cela, que la
Parole a ét¢ dite par Dieu, non pas pour une simple consolation
spirituelle du lecteur pieux, mais pour s’incarner dans I’histoire, dans la
petite histoire de chacun de nous et réaliser le salut. Autrement dit,
nous sommes semblables a ce terrain pierreux duquel parle Jésus, qui a
accueilli au début, avec enthousiasme la Parole et a fait germer les
semences, en les laissant séchées (cf. Lc 8, 6-13). Ce n’est pas suffisant
la premiére adhésion matinale.

La Parole fécondée par les évenements

Cette parole, comme dit le prophéte (Is 55,10-11), ne retournera
pas au Pére de la méme manicre qu’elle est sortie de sa bouche, mais
au contraire plus enrichie de ce qu’elle a opéré dans le cceur du
croyant; cela adviendra seulement si la journée du croyant et donc de sa
vie, sa personne, ses affections, ses relations, et aussi ses €checs et
désillusions, tout, devient comme un ventre, comme le ventre de Marie,
qui a chaque jour fait naitre une parole toujours nouvelle de Dieu. C’est
le schéma rigoureusement biblique de la Parole fécondée par les
éveénements. La Parole-du-jour est la semence divine, semée par Dieu
sur le terrain de nos journée : ce sera seulement la rencontre entre les
deux éléments qui consentira a la Parole de se révéler pleinement,
d’étre comprise dans toute sa richesse, de s’accomplir d’une manicre
toujours nouvelle et inédite pour le salut. Cet accomplissement ou
toutes ces phases qui I’aménent a lui, est notre formation permanente
ordinaire.

A quoi sert, en effet, une méditation soignée et conduite selon les
régles classiques et modernes de la Lectio, si elle reste confinée a un
espace rigoureux? A quoi sert méditer, en passant d’une maniére ordonnée
et avec une certaine succession a travers Lectio, Meditatio, Oratio,
Contemplatio, Discretio, si cela ne continue pas apres durant la journée ?
Comment, peut-on parler d’unité de vie autour de la Parole, si le croyant
ne trouve pas une maniere de continuer durant les activités quotidiennes,
sa relation avec cette Parole spécifique? Ce serait comme quelqu’un qui se
nourrit abondamment (de la Parole), mais qui ne se met pas en
mouvement (=il ne fait pas circuler la Parole durant la journée). C’est-a-
dire il y a en nous une abondance de connaissance de I’Ecriture, quasi une
obésité intellectuelle, mais avec peu de retombée et implication



20

existentielle; la Parole reste stérile dans un disciple stérile, peut-€tre il ne
se rappellera, méme pas, durant la journée, de cette parole qui lui a ouverte
la journée, et pire encore, il ne fera aucun effort, comme si c’était un
souvenir non nécessaire. Quelle expérience pourra-t-il dire d’avoir faite,
un tel disciple qui oublie beaucoup, la Parole qui est le rocher de la vie,
comme une lampe sur ses pas, comme aliment qui Iui donne force?

Je crois qu’une des limites de l’interprétation moderne de la
Lectio est celle de reléguer la rencontre avec la Parole a un moment de
la journée, le plus dignement géré qu’il soit. En tout cas, c’est une
interprétation réductive et faible, qui fait de la Lectio n’importe quelle
pratique de piété et ne respecte pas la centralité¢ absolue de la Parole
dans la vie du disciple, non pas seulement en théorie ou dans sa téte
d’étudiant (quand cela va bien). En particulier dans la vie, ainsi
dynamique et complexe de 1’apotre d’aujourd’hui, il est fondamental
d’éclaircir ce point, en lequel consiste une bonne partie de ce que nous
appelons formation permanente ordinaire et qui donne le rythme a la
journée.

C’est indispensable, certainement, 1’approche matinale de la
Parole-du-jour, mais sans prétendre épuiser en ce moment 1a, la relation
avec la Parole. Ceci est seulement une premicre approche destinée a
marquer la journée et a continuer d’une manicre plus intense et
articulée durant la journée. De quelle maniére ?

Avec certaines attentions méthodologiques a propos du moment
spécifique de la méditation et la suite durant la journée.

Garder la parole

Surtout, en concret, il est important que le lecteur sorte de la
méditation du matin avec une Parole, un verset, une scéne ou une image
précise, quelque chose dans lequel, il sent que se concentre le don et
I’appel du Seigneur pour cette journée. En effet Bossuet dit, quand on
médite et on cueille une vérité importante pour sa propre personne ; il est
important de s’arréter et de ne pas passer d’une pensée a I’autre, d’une
vérité a I’autre : “Maintenez une, comprimez-la, jusqu’a ce qu’elle pénétre
en vous, attachez en elle votre cceur, extrayez, pour ainsi dire, tout le jus a
force de la contempler, fixez-la avec votre attention™ (19). La méditation
matinale est plus un moment d’accueil que celui de la compréhension,
c’est le moment ou on laisse la Parole ou une partie d’elle entrer dans son



21

propre cceur, pour y étre gardée et conservée durant la journée comme un
trésor, méme si cela n’a pas été compris dans tout son sens (c’est ’accueil
virginal de celui qui, comme Marie, ne fait aucune violence a la Parole,
méme pas pour la comprendre ou pour la comprendre immédiatement, cf.
Lc2,19.51).

Cette Parole ainsi gardée, assumera toujours plus un role actif
dans la vie du croyant, et deviendra son gardien “ se tu conserveras et
garderas la Parole... de maniére qu’elle descende dans le profond de ton
ame et pénétre tes affections et des habitudes..., il n y a pas de doute
que toi aussi tu seras gardé par elle”, dit, en effet, Saint Bernard. C’est
ici que commence la Lectio dans la journée ou durant la journée.

Demeurer dans la Parole

Cette méme Parole conservée-gardée devra concrétement durant
la journée devenir la racine de chaque geste et pensée, affection et
désir, de manicere que tout dans I’étre et dans 1’agir de la personne
trouve en elle sa source et sa force, comme si tout était planté en elle
exactement comme la branche unie a la vigne (cfr. Jn 15), ou comme si
le croyant donnait a chaque circonstance la parole a Jésus, faisant
confiance a I’évangile et en allant au-dela du bon sens ou des propres
hypothéses. De cette maniere la, nait la familiarit¢ profonde et
passionnée avec I’Ecriture, quand la Parole “ reste” dans le cceur et la
pensée; c’est justement ce rapport constant et vital entre la Parole-du-
jour et le croyant qui donne naissance lentement a ce processus
d’incarnation de la Parole dans la vie du disciple, processus qui rendra
toujours plus compréhensible le mystere.

La formation permanente fait partie et est le fruit de ce processus et
est déja en acte a ce point, en renouvelant la pensée et en la maintenant
jeune et créative, comme bien dit Origéne: “Notre pensée se renouvelle, a
travers 1’exercice de la sagesse et la méditation de la Parole de Dieu et la
compréhension spirituelle de sa loi, et quelqu’un, dans la mesure ou chaque
jour, il progresse en lisant I’Ecriture, dans la mesure ou il accroit sa
connaissance, toujours et quotidiennement, il se renouvelle. Je ne sais pas,
sl une personne paresseuse peut se renouveler dans sa relation avec les
Ecritures divines et dans 1’exercice de la compréhension spirituelle, a travers
lequel, on peut non seulement comprendre ce qui est écrit mais aussi
I’expliquer plus clairement et le révéler avec majeure précision ” (20).



22

Parier sur la Parole

Le pas successif sur tel cheminement c’est la référence explicite a
la Parole-du-jour, quand il y a a prendre une décision durant la journée.
Autrement dit, il s’agit de rendre la parole que Dieu, d’une certaine
manicre, a donnée au croyant, critere de discernement en général et point
de référence spécifique de ses propres choix petits ou grands qu’ils
soient; et nous savons combien sont les choix et combien ils pourraient
étre les choix qui remplissent notre journée. La Parole-du-jour est
comprise seulement, si et quand chaque projet passe a travers elle, est
filtré et purifié dans ses composants impurs et seulement quand cette
Parole devienne I’'unique motif, I’unique fondement, I’unique explication
de la décision.

La nait le croyant, quand quelqu’un peut dire, comme Pierre cette
fois 1a sur le lac: “ j’ai fait ce choix en m’appuyant seulement sur ta
Parole, et non parce qu’une certaine logique humaine pourrait m’amener
en cette direction, mais parce qu’il me semble que tu me le demandes a
travers cette Parole qui a ouverte aujourd’hui ma journée; un certain
critéere humain, au contraire, me conduirait ailleurs, mais je veux parier sur
cette Parole que tu m’a donnée et justement parce que tu me I’a donnée
aujourd’hui, je sais qu’elle a quelque chose a dire @ ma journée et peut
donner sens et vigueur a mes choix ; je veux croire qu’elle est vraie et ne
trompe pas, je veux essayer de voir qu’est-ce que devient ma vie,
construite seulement sur ton Verbe. Rigoureusement parlant, celui qui n’a
jamais fait ce type de pari, traite la Parole comme un livre intéressant,
comme I’est un livre qui parle de Mars et de I’hypothese de vie sur cette
planéte. Autrement dit, celui qui n’a jamais fait un pari sur la Parole n’est
pas croyant, a la rigueur c’est une hypothése de croyant, plutdt €loignée.

Accomplir la Parole

Si on a le courage de faire un pari sur la Parole, alors la Parole
s’accomplit et aussi la formation permanente s’accomplit, c’est-a-dire
devient permanente en n’importe quel jour. La Parole s’accomplit par sa
force intrinséque, comme 1’a dit, cette fois 13, Jésus dans la synagogue de
Nazareth (cfr. Lc 4,21); mais aussi, parce que le croyant I’accomplit, lui
donne vie et ’apparence humaine, lui donne visibilité et chaleur en sa
personne, lui donne originalité¢ et nouveauté dans I’imprévisibilité¢ de son



23

vécu quotidien. “La personne devient la Parole qu’elle écoute (...).Elle
I’assimile comme lait”(21).Elle ’accomplit comme en Marie, se sont
accomplis les jours de I’accouchement et qu’elle a donné naissance a
Jésus. Retournons encore un moment a la mosaique du P. Rupnik: Marie y
est représentée avec en main un pelote de laine rouge, appuyée
discrétement sur le ventre, et le file déja en partie désenroulé du pelote
arrive a I’autre main, la gauche ouverte pour signifier le consentement de
la Vierge. Le file rouge qui part du ventre de Marie et va jusqu’a la main
en tournant autour des doigts, indique que la décision contenue dans son
« Oui » a d¢ja tissé la chair du Verbe. C’est le mystere de I’incarnation :
Mystere grand qui peut étre renfermé dans la mesure petite et limitée de
chacune de nos journées et de nos choix.

La Parole-du-jour est comme le file rouge qui lie entre eux, tous les
instants de la journée, les connecte entre eux, en donnant unité a la vie et a
la personnalité du croyant, mais aussi c’est le file rouge avec laquelle
chacun de nous tisse la chair du Verbe dans la ventre virginal de sa
journée, de chacune de ses journées, avec une vigilance jalouse et une
patience tétue, avec sens de responsabilité et un coeur pensant. Sans
prétendre, chaque jour trouver, qui sait, une belle broderie, ou qui sait,
cette révélation et découverte spéciales mais simplement “en se
contentant” de réaliser sa propre vie en cohérence avec la Parole ou
accomplir cette Parole dans le tissu de la vie quotidienne.

Dit en d’autres paroles: La formation devient vraiment permanente
et “s’accomplit” dans quotidienneté de la vie, grace au don journalier et
toujours nouveau de la Parole, qui trouve son terrain disponible dans le
disciple, dans son engagement concret, dans le sérieux comment il
accueille la Parole chaque jour, la conserve et la garde en soi comme un
trésor. Il demeure en elle, en faisant d’elle, la racine de chaque
expression vitale, et le point de référence de chaque choix. C’est comme
un tisser et retisser le tissu de la vocation avec le file de la Parole. Ainsi
la Parole s’accomplit dans sa vie.

La formation permanente dans sa dimension ordinaire veut dire au
fond passer de la conception ancienne de la méditation comme pricre du
matin a cette logique de la Parole-du-jour qui embrasse toute la journée.
Ou autrement dit, la formation initiale est pour la formation permanente
ce que la Lectio matinale est pour La lectio continuelle (au sens que nous
sommes en train de lui donner maintenant).



24

2.5 Lectio nocturne

Nous sommes a la fin de la journée. Le rendez-vous avec cette
Parole qui a ouvert la journée et qui a continué¢ durant toute la journée,
ne cesse pas, mais continue encore. Plus encore c’est toujours cette
méme Parole, qui a ouvert la journée et qui maintenant la ferme. C’est
logique que cela soit ainsi, en théorie et en pratique.

Contemplation gratifiante
En d’autres Paroles, la Lectio continue, continue avec la priere

du soir qui est mise au terme de la journée du disciple. Nous pourrions
méme dire que c’est plus Lectio, celle du soir que celle du matin.
Pourquoi ? Parce qu’au terme de la journée le croyant a devant lui non
seulement la Parole, mais la Parole plus les évenements dans lesquels
la Parole s’est accomplie, donc une Parole plus claire et plus
compréhensible, plus évidente dans sa signification, plus belle a
contempler et peut-€tre plus inquiétante, plus vive et vivante. C’est en
effet, le moment de la contemplation. De cette cognitio vespertine ou
vision nouvelle vespertine, peut-étre nocturne, en tout cas, conclusive
de la journée, ou la lumiére s’obscurcit et le soleil disparait ; les voix se
taisent et les tensions se ralentissent et une autre lumicre quicte qui
illumine les yeux et rend la pensée et le cceur capables de « lire du
dedans ».

C’est la contemplation typique de [D’apdtre, comme
contemplation pleine de gratitude pour tout ce que le Seigneur a révélé
de soi, mais aussi une contemplation excavatrice, terre a terre, et pleine
d’histoire, d’événements humains et complexes, de demandes, peut-
étre restées sans réponses, des anxiétés qui se sont renversées dans le
coeur de ’apétre: tout cela est réoffert a Dieu ou remis dans ses grandes
mains, au terme de la journée, pour que le Pére prenne soins de ses fils,
en particulier de ceux qui souffrent, soigne les blessures et console les
ceeurs brisés ; il intervienne 1a ou I’apdtre a constaté sa propre
incapacité ou la disproportion entre nécessité et urgence des problémes
et ses cinq pains et deux poissons. Justement c’est pourquoi tout cela
est laissé ouvert a la puissance de la Parole et de la Parole-du-jour, lieu
mystérieux de la grace, pour une révélation pas encore totalement
claire, dans un certain sens, opaque, mais suffisant, pour que I’apotre se



25

rende compte de la semence du Régne qui est en train de venir et les
germes du salut qui sont entrain de devenir réalité.

«Bonne nuit, mon Dieu»

Et alors, on peut prier comme Siméon “maintenant, Seigneur, tu
peux laisser ton serviteur s’en aller en paix, parce que mes yeux ont vu ton
Salut (Lc 2,29-30). Siméon a prié ainsi au terme de sa longue vie, apres
avoir finalement “vu” le Salut; le disciple de la Parole prie ainsi au terme
de la journée, de chaque journée, parce que chaque jour vécu a la lumiére
de la Parole est pour lui le jour durant lequel s’accomplit le Salut. C’est la
maturation et la maturit¢ de la foi, favorisée par I’intelligence des
Ecritures : les yeux et tous les sens sont rendus attentifs, cceur et pensée
sont toujours plus intelligents, capables de « lire du dedans » le mystere, la
personne entiere toujours plus docibilis pour se laisser former chaque jour
par la Parole-du-jour.

Et ainsi le cantique du vieux croyant qui salue la vie devient
semblable a la « Bonne nuit » que le croyant d’aujourd’hui adresse a Dieu
avec un cceur plein de gratitude; de la méme maniére que la lectio
matinale est le bonjour de Dieu, ainsi la lectio vespertine ou nocturne est la
bonne nuit du disciple. La journée termine justement, traversée par la
Parole qui s’est accomplie en elle. La personne est pleine de joie, une joie
sereine et détendue qui concilie le sommeil, et prépare une nouvelle
journée, durant laquelle une autre Parole s’accomplira.

Paix et distension (relaxation)

L’apdtre qui s’est fatigué durant toute la journée, ne pourrait pas la
conclure diversement, il ne pourrait pas trouver autre distension en
dehors de celle qui lui est offerte par son retour a cette parole qui a
ouvert la journée et maintenant, qu’il voit comme un “étendre” sur toute
la journée, en la recueillant et en lui donnant un cceur et presque
illuminé par une lumiére nouvelle. Ceci, je répéte, est détente, a part
d’étre intrinséquement formatif, parce que profondément pacifiant,
harmonique, divin et humain, linéaire (et rien n’est plus relaxant que la
cohérence). L’apotre qui a vécu la fatigue de I’annonce évangélique aux
petits et aux ultimes, aux lointains, a celui qui lui a opposé résistance, a
besoin d’une distension, d’une vraie distension, du corps et de la pensée.

Que personne ne dise, qu’il ne fait pas la priere du soir parce
qu’il est fatigué, cela signifierait qu’il n’a rien compris a propos de la



26

nature méme de la priere du soir, et parce que ce serait contradictoire:
justement parce qu’il est fatigué, qu’il a besoin de la pri¢re de la Lectio
vespertine et de la paix profonde et relaxante qui peut venir seulement
de la Parole. (22).

Il faut étre attentif, & ne pas chercher des formes étranges et
impropres de distension a la fin de la journée (en donnant une espéce
de libre cours plus ou moins transgressif a certaines impulsions et
instincts, d’une maniére irréfléchie, ou simplement en cliquant et en
navigant), forme étranges et impropres dans le sens que, au-dela d’étre
moralement pertinents, ne seraient pas en ligne avec ton identité et
vérité, et donc ne seraient pas capables de te donner ce que tu cherches
et qu’elles semblent te promettre ; elles ne pourraient jamais t’assurer
la vraie distension de la pensée et du coeur, mais au contraire seulement
quelques miettes de gratification des sens, immédiatement brilées par
un contre golit (remords) douloureux, mais préte a se représenter
toujours plus exigeante et puissante, jusqu’a te rendre dépendant. Plus
que distension, ici petit a petit naissent de nouveaux esclavages.

Une fois encore, au-dela de la vertu ou de la fidélité dans le sens
moral, il y a trés peu d’intelligence et beaucoup de folie dans la facilité
et la 1égereté avec laquelle beaucoup ne se rendent pas compte de ces
picges, finissant par vendre dignité et liberté personnelle et par perdre
la paix intérieure.

De I’autre coOté, c’est pourtant important que 1’ap6tre dépasse une
autre illusion ou prétention, premierement entrevue, celle de la toute-
puissance, qui pousse certains a prolonger- plus follement que
héroiquement- I’activité, comme si, le salut dépendait d’eux et qu’ils
devraient obligatoirement résoudre tous les problémes des gens, avec le
résultat qu’avant ou apres de s’éclater ou de s’épuiser en un bref moment !
Une fois encore, le contact avec la Parole-qui-sauve, ¢’est 1’expérience de
la rédemption qui peut venir seulement d’elle ; c’est ’acceptation sereine
da sa propre limite, c’est confier tout et tous, en commengant par les
personnes qui nous sont confiées, a la puissance de la Parole, exactement
comme Paul faisait avec ceux qu’il n’aurait plus vu (cfr. At 20,32) et
comme devrait faire chaque prédicateur et semeur de la Bonne Nouvelle,
qui ne prétend pas récolter, mais laisse que les autres le fassent.



27

Vérification devant la Parole

En méme temps, la Parole devant laquelle se conclue la journée
devient aussi la vérification trés réaliste, point de référence pour un
examen de conscience ponctuelle. Et c’est logique et cohérent avec ce que
nous avons dit : la contemplation de la Parole qui s’est accomplie dans les
événements de la journée, rendra inévitablement plus clair et évident en
ces moments de la journée ou certaines attitudes du disciple n’ont pas été
conformes a la Parole, en ce qui dépende de I’homme, pour la réalisation
du salut.

De I’autre coté, cela fait partie de la nature de la Parole: ce n’est
pas toi qui la lis et la contemples, mais c’est elle qui te regarde, te fixe,
te jette un regard tendre et pourtant sévere, t’accuse et te blesse, te
guérit et te sauve, t’appelle et te caresse, te transperce le cceur. Pour
cela la Bible appartient a celui qui la lit, parce que chaque lecteur sait
que dans un rouleau du libre, il y a quelque chose écrit sur lui et pour
lui (cfr. Sal 40,8). Et c’est justement cela, peut-étre qu’il sent et
découvre plus encore dans la priére du soir.

Et ainsi, ’examen de conscience assume une importance, lui
aussi a partir de la Parole-du-jour, parce qu’il ne peut étre fait
seulement que devant elle, et pour cela, il ne sera jamais répétitif et
déterminé (et puis termine par étre abandonné comme quelque chose qui
n’est pas tant important), mais me fera connaitre toujours plus de
nouveaux aspects de ma pauvreté et faiblesse. Ainsi la connaissance
personnelle, de mon monde intérieur, croit ensemble avec la connaissance
de Dieu et de sa Parole ; et en méme temps, se réalise un des objectifs de
la formation permanente : la capacité de la lecture de la vie a la lumiére de
I’intelligence des Ecritures. Mais surtout la vie du croyant commence a
avoir son rythme fondamental.

AMEDEO CENCINI
Extrait de “LA VITA AL RITMO DELLA PAROLA.
Como lasciarsi plasmare dalla Scrittura” San Paolo 2008



28

(1]

2]

3]
[4]

[5]
[6]
(7]

8]

191

[10]

NOTE

voir, en particulier, Il respiro della vita. La grazia della formazione
permanente, Cinisello Balsamo 2002, e idem, L albero della vita. Verso
un modello di formazione iniziale e permanente, Cinisello Balsamo, 2005.

Elles ne sont pas trois paroles, mais une unique parole, comme I’indiquent
les traits-d’unions.

J’ai approfondi le théme dans A. Cencini, Il respiro, 56-74.

Et Peut-étre nous pourrions ajouter le rythme saisonnier, li¢ aux saisons de
la vie, et s’il existe un rythme ordinaire, il y a aussi le rythme
extraordinaire, lié¢ a certaines situations critiques de la vie (crise, transfert,
changement de role, maladie d’une certaine gravité¢). Dans cette analyse
nous nous arréterons aux quatre rythmes classiques, que nous venons de
mentionner.

De I’hymne de I’heure nonne de la Liturgie des heures.
A propos de la docibilitas, voir A. Cencini, Il respiro, 34-39.

Substantiellement, je reprends ce que j’ai exposé dans le volume déja cité
La verita della vita, 312-328, mais avec un ajout d’une caractéristique
significative.

Cfr. Benoit XVI, Exhortation Apostolique Post-Synodale "Sacramentum
caritatis”, Roma, 2007, 45; Jean Paul II, Exhortation Apostolique Post-
Synodale "Vita consecrata”, Rome 1996, 6; 94; 101. Voir aussi dans cette
collection, le petit volume de 1. Gargano, La lectio divina nella vita dei
credenti, Cinisello Balsamo 2008.

Encore plus, en général, il semble licite se demander “ On pratique encore
la priére mentale? C’est percu comme un ¢lément d’une vie spirituelle
sérieuse?... Il nous semble plutot que, en réalité, on se contente de la priére
vocale, peut-étre aussi liturgique..» (G. Mucci, E passata di moda la
preghiera mentale?, dans «La Civilta Cattolica», 3761 [2007] 430).

Nouvelles vocations pour une nouvelle Europe. Document final du
Congres sur les vocations au Sacerdoce et a la Vie Consacrée en Europe,
Rome, 5-10 mai 1997, 26 a).



(1]

12]

[13]

[14]

[15]

[16]
17]

(18]

[19]

[20]

[21]

[22]

29

J. Guitton, 1/ lavoro intellettuale. Consigli a coloro che studiano e
lavorano, Cinisello Balsamo 1996,89.

Cfr. L. Guccini, Volgeranno lo sguardo a colui che hanno trafitto, Capiago
2006,13-14.

A la IV Conférence de I’Eglise italienne, célébrée a Vérone, le moine
Mosconi a stimulé surtout les prétres et les consacrés a se demander,
quarante ans aprés le Concile: «Ce temps- que pour la Bible est signe
d’une génération entiére, combien ont été provoqué et transformé par la
Parole? Qu’est-ce que nous avons fait de la Parole ? (F. Mosconi,
Meditazione, in «Avvenirey, 18.X.2006, 10).

A sujet du sens du passage de I’expérience a la sagesse cfr. A. Cencini, La
verita, 401-409.

J. Guitton, I/ lavoro, 98.

Antonin-Dalmace Sertillanges, La vita intellettuale, Rome 1998, 182.
J. Guitton, /I lavoro, 98.

«Jean a commencé le prologue de son Evangile avec les paroles: “ Au
commencement était le Logos. Logos signific en méme raison et Parole, une
raison qui est créatrice et capable de se communiquer (Benedetto XVI, Fede,
ragione e universita. Ricordi e riflessioni, in «L’Osservatore Romanoy,
14.1X.2006, 6), si donc Logos signifie capacité communicative, celui qui en
fait I’expérience doit savoir “communiquer” avec les paroles, le contact avec
une telle Parole.

J. Bossuet, Méditations sur [’Evangile, citato da G. Ravasi, Meditare e
masticare, in «Avvenirey», 17.V.1997, 1.

Origene, Commento alla Lettera ai Romani, a cura di F. Cocchini, Volume II,
Genova 1986, 95 (In epistulam ad Romanos IX, 1 commento a Rm 12, 1-2).

F. Mosconi, Meditazione, 10.

La tradition orale de mon Institut (les Canossiens) dit que nos premiers
peres, fréres simples, se consumaient les jours dans le travail humble de
I’oratoire juvénile quotidien, et ils arrivaient trés fatigués a la fin de leur
journée, mais ils ne pouvaient renoncer au rendez-vous vespertine-nocturne
avec le Seigneur. Pour ne pas risquer de s’endormir, ils recouraient alors a ce



30

stratagéme singulier: ils se baignaient la nuque avec un tissu d’eau froide. Je
crois que la priére qui sortait de ces coeurs la, si ce n’était pas
particulierement élevée sur la plan mystique, certainement c’était une pricre
qui est agrée par Dieu, typique pricre de la fin de la journée de 1’apotre qui a
dépensé toutes les énergies pour annoncer le Seigneur, et qui maintenant,
sent I’exigence de conclure, la journée 1a ou il I’avait commencé, de raconter
a son Seigneur le trame du jour passé, de remettre tout a son cceur, pour
trouver paix dans ses bras.



