
MISSIONNAIRES COMBONIENS

SUBSIDES DE FORMATION PERMANENTE 

LA VIE AU RYTHME DE LA PAROLE

P. Amedeo Cencini



LA VIE AU RYTHME DE LA PAROLE
Comment se laisser façonner par l’Ecriture

AMEDEO CENCINI

INTRODUCTION

La redécouverte de la centralité  de la Parole de Dieu et de la
nécessité de la formation permanente sont les deux fruits de la féconde
et complexe période postconciliaire. Deux fruits, donc, nés du même
terrain. Il n’y a pas l’un sans l’autre. La parole de Dieu accompagne la
vie, qui est réalisée seulement si on se laisse chaque jour, façonner par
la Parole, qui- à son tours- s’accomplit en elle.

Mais cette connexion n’a pas été toujours évidente dans notre vie
dans  nos  plans  formatifs,  c’est  rarement  que  nous  avons  assisté  au
fleurissement de ces deux fruits.  Le synode sur «La Parole de Dieu
dans la vie e dans la mission de l’Eglise » (5-26 octobre 2008) est une
occasion précieuse pour comprendre les raisons de cet accord manqué
et reprendre le chemin, en enfonçant les racines de la semence de la
Parole dans le tissu vivant de notre existence quotidienne, pour qu’elle-
même en soit les entrailles et le fruit, comme la vie de Marie, Parole de
l’Eternel.

Ce livre part de ce rêve et cherche d’indiquer certains pas pour
que cela devienne réalité.

1. PAROLE DE DIEU ET FORMATION PERMANENTE

Dans  ce  premier  chapitre  nous  voudrions  éclaircir  le  rapport
existant entre la Parole de Dieu et la Formation Permanente, au moins
théoriquement.

2



A Part d’être le sous-titre de cette publication, et représenter donc,
son objectif spécifique, l’analyse de tel rapport est fondamental dans la
vie de chaque disciple, qui sans cela, risquerait de ne pas comprendre en
quoi consiste la Formation continuelle et la priverait de son fondement
naturel.

 Je  voudrais  maintenant  faire  émerger  le  sens  de  cette  relation
stratégique à partir de l’ensemble de cette réflexion, mais peut-être il y a
quelque  chose  que   nous  pouvons  et  nous  devons   déjà  dire  dès
maintenant, au moins au niveau de prémices. Fondamentalement deux:
L’idée de  formation permanente, ou de formation permanente ordinaire et
extraordinaire et le concept du rythme, du rythme de la vie, c’est-à-dire le
rapport avec Dieu et avec sa Parole, comme ce qui donne le rythme à notre
existence  dans  ses  différentes  époques;  de  celle  quotidienne  à  celle
annuelle. 

1.1 Formation permanente ordinaire et extraordinaire
Comme  nous  avons  vu  dans  des  publications  précédents  (1)  à

propos de la formation permanente (1), il y a deux types de formation
permanente ou il y a deux âmes: ordinaire et extraordinaire.

Deux âmes
En synthèse: la  première  embrasse toute la vie et  s’accomplit  a

chaque instant d’elle,  et  renvoie à la responsabilité de chacun et à  sa
disponibilité intelligente et courageuse (= docibilitas)  à se laisser former
par la vie (par les autres et par les évènements beaux et moins beaux...)
durant toute la vie (en chaque âge et saison) et représente en réalité la vraie
formation permanente, qui consiste essentiellement en l’action du Père qui
façonne en nous l’image du Fils par la puissance de l’Esprit. Justement
c’est pour cela, qu’en pensant bien, la formation est continuelle, parce
qu’elle  se  trouve  dans  les  mains  du  Père,  et  dans  ces  mains,  les
instruments ordinaires et discrets de la vie de chaque jour (en commençant
par  les  personnes  avec  qui  l’on  vit)  et  qui  deviennent  instrument  et
médiation formative. 

Mais la formation permanente est aussi extraordinaire, c’est-à-dire
portée en avant par l’Institution à travers des initiatives particulières et
éventuelles, qui visent surtout au recyclage (mise à jour) du croyant, et
selon l’âge ou à la reprise de la vie spirituelle. Si pour la première, il est
nécessaire la docibilitas de l’individu, pour que fonctionne la seconde c’est

3



suffisant la docilitas (docilité, obéissance, flexibilité…)  de celui qui doit
participer aux diverses rencontres.

Evidemment l’idéal est que les deux composants soient ensemble,
c’est-à-dire  que  la  disponibilité  de  l’individu  se  renforce  avec  les
initiatives de l’Institution. Mais il semble que ce n’est pas ce qui se passe
aujourd’hui. Au contraire, disons que la formation permanente est encore
principalement comprise dans le second sens que nous venons d’illustrer,
c’est-à-dire selon une interprétation évidemment partielle (cela n’embrasse
pas la vie entière) et vise un objectif partiel (une simple mise à jour) et a
de la difficulté a décoller comme projet de renouvellement authentique et
de formation continuelle vraie et propre (voir le manque d’intérêt avec
lequel souvent les propositions de la formation permanente programmée
par la  commission chargée sont accueillies).

Mais  une  autre  question  s’impose  devant  cette  interprétation :
quelle  est,  à  l’intérieur  de  ce  schéma,  le  rôle  de  la  Parole  des
Ecritures ?

La Parole de Dieu
Il ne semble pas une question rhétorique à laquelle  répondre avec

une reconnaissance obligée et quasi rituelle de la centralité de la Parole
dans l’économie de la croissance chrétienne. Ce n’est pas suffisant dire
cela ;  c’est possible et important reconnaître le rôle spécifique que la
Parole de Dieu a et pourrait occuper dans le schéma proposé, peut-être
comme  élément  essentiel de  la  formation  ordinaire ;  ce  qui  la  rend
quotidienne  ou  comme  ce  qui  fait  la  différence  entre  la  formation
permanente ordinaire et extraordinaire. Justement  parce que la Parole de
Dieu nous est donnée chaque jour, comme pain quotidien et instrument
ordinaire de la croissance. 

Ce n’est pas suffisant alors parler de la fonction de la Parole de
Dieu en général, mais on devrait parler de la Parole-du-jour, en donnant
a cette expression (2) tout le sens théologique qu’ elle possède, comme
Parole  que  le  Père  a  préparé  aujourd’hui  pour  moi,  aliment  que  la
Providence me  donne,  ainsi  comme un jour  Dieu-Jhwh a  préparé  la
manne au désert pour son peuple, pour que de cela il se nourrisse, Parole
que la communauté des chrétiens est appelés à lire et qui conduit à la
méditation obligée, parce que « aujourd’hui » cette Parole m’est donnée
pour qu’elle s’accomplisse dans mon histoire, comme cette fois là que

4



Jésus a commenté le texte d’Isaïe dans la synagogue ( aujourd’hui s’est
accomplie cette écriture » (Lc 4,21)

Par conséquent, en retournant à notre schéma, nous pourrions dire
que la Parole-du-jour, justement parce qu’elle revient chaque jour,  fait
partie  d’une  manière  rigoureuse  de  la  conception  ordinaire  de  la
Formation Permanente et c’est ce qui l’accompagne et la rend telle ; elle
est  ce contenu formatif  spécifique et  toujours  nouveau autours  duquel
devrait  chaque jour s’articuler l’itinéraire de la croissance dans la foi et
c’est la référence « autoritaire » qui reconnaît concrètement au Père et non
à n’importe quel autre, le rôle de formateur dans le processus éducatif de
chacun de ses fils, appelé à se nourrir de chaque parole qui sort de sa
bouche.  Au  contraire,  en  fait  (et  souvent),  le  contenu  formatif  de  la
formation Permanente extraordinaire sont différentes sollicitations, même
spirituelles qui émergent des nécessités contingentes des personnes ou des
groupes en question.

Nous  pourrions  donc  représenter  par  ce  schéma  la  différence
entre la formation permanente ordinaire et la extraordinaire, différence
qu’aussi la parole-du-jour contribue à marquer et à rendre significative.

Table. l: Formation permanente ordinaire e extraordinaire

Formation permanente 
ORDINAIRE

Formation permanente
EXTRAORDINAIRE

Agent responsable L’individu L’institution
Référence 
temporelle

Quotidienne Eventuelle

Finalité
Spirituelle-essentielle 
(avoir en soi les sentiments du 
Fils) 

Fonctionnelle-opérative 
(mise à jour divers)

Domaine formatif
Totalité de la personne 
(cœur-pensée-volonté...)

Compétences sectorielles  
specifiques

Condition 
intrapsichique

Docibilitas Docilitas

Contenu formatif La Parole-du-jour Contenu e stimulations divers

Reconnaître  ce  rôle  de  la  Parole  en  relation  à  la  formation
permanente  n’est pas peu de chose et n’est pas si évidente, même dans
nos Ratio formationis  et pratiques éducatives.

5



Il existe aujourd’hui plusieurs spiritualités avec leurs respectifs
chemins, même louables du point de vue de la forme et bien articulée
dans la structure pédagogique, mais qui risquent beaucoup de fois de
mettre  entre  parenthèse  l’essentiel,  ce  que  sans  lequel  nos  parcours
risquent d’être interrompus et déviants, ou d’être du n’importe quoi et
banals  ou  ressembler  plus  aux  parcours  de  santé  ou  d’hygiène
psychique et non aux processus de conversion vraie et propre.

         1.2 Parole de Dieu e rythme de la vie
Dans  la  vie  de l’être  humain,  il  existe  divers  rythmes.  Les

rythmes  naturels  ne sont  pas  décidés  par  l’homme,  et  il  doit  les
respecter  pour  ses  propres  intérêts :  a  partir  de  celui  qui  est
fondamental, entre jour et nuit (qui en vérité fonde tous les autres),
et puis les rythmes naturels et conventionnels ensemble, c’est-à-dire
au moins en partie établis  par l’homme pour donner une certaine
cadence ordonnée a son propre vivre dans le temps (3)

 
Rythme et rythmes
A part le rythme quotidien, nous avons le rythme hebdomadaire,

puis ceux mensuel et annuel (4).
Rythme divers,  comme il  est  facile  de  le  percevoir.  Vit  bien,

celui  qui  réussit  à  les  vivre  tous  et  à  les  concilier  entre  eux,  de  la
manière que aucun ne « querelle » pas avec l’autre ou n’est pas étouffé,
afin  que  chaque  rythme  ait  sa  ritualité,  c’est-à-dire  qu’il  puisse
s’exprimer  d’une  manière  appropriée  et  caractéristique,  ordonnée  et
spécifique, en enrichissant la vie et la personne, a partir – comme il a
été dit- de ce rythme essentiel et fondant qui est le rythme quotidien.

Mais  qu’est-ce c’est en réalité le rythme ?
C’est la cadence constante et régulière qui permet d’ordonner et

d’organiser  son  propre  temps  (dans  l’arc  d’un  jour,  et  puis  d’une
semaine, et d’un mois...) en vue de l’objectif qu’on veut réaliser dans la
vie afin que cela soit du fait possible à atteindre. Chaque unité de mesure
temporelle (le jour, la semaine, le mois, l’année) a par conséquent son
propre rythme: avoir un bon rythme quotidien, par exemple, vaudra dire
organiser  sa propre journée de manière qu’en lui, il y ait un espace pour
ce qui est essentiel, tant essentiel qu’il ne peut pas être négligé,  même

6



pas un jour, tant central que tout le reste tourne autour de lui. Avoir un
bon rythme hebdomadaire  ou mensuel  ou annuel  signifiera  qu’il  y  a
autres  choses  ou  opérations  qui  ont  un  autre  type  d’importance  et
d’essentialité, ou par nature sont orientées à être accomplies dans un arc
de temps plus ample, par exemple, d’une semaine, ou bien d’un mois ou
d’un an.

Il en découle que, a partir des intervalles de temps indiqués (jour,
semaine,  mois…),  l’importance  du  rythme  est  inversement
proportionnelle à l’ampleur de l’arc de temps à laquelle il fait référence:
plus petit ou bref est telle limite temporelle, plus relevant est ce rythme
dans l’économie générale existentielle. Voilà pourquoi le rythme quotidien
est celui qui est plus stratégique et décisif dans la vie d’une personne et
dans sa formation permanente.

Il fait partie par nature  des autres rythmes, c’est-à-dire continue
en eux et l’individu devra toujours fait attention pour repartir de lui, à
le respecter et à ne jamais le négliger; Ainsi le rythme hebdomadaire
continue  dans  celui  mensuel  et  annuel  etc.  Peut-être  il  ne  sera  pas
toujours facile de combiner entre eux, les différents rythmes de la vie
humaine, de les coordonner  et les mettre en relation entre eux, tous
autours- nous le soulignons- du rythme quotidien. Mais il est important
de le faire, parce qu’aucun d’eux se suffit  à soi même, mais chacun
d’eux est indispensable pour donner le pas juste au cheminement et
rendre concrète la possibilité d’atteindre le but qu’on s’est fixé dans la
vie.

Trouver ce juste rapport entre les différents rythmes c’est comme
passer les marches dans la conduction d’une voiture ou comme passer
d’un rapport  à l’autre quand on pédale une bicyclette.  La formation
permanente,  en effet,  est  une lutte  de résistance  et  de  longue durée
(comme la vie), elle ne se décide pas en une volée ou en un saut à partir
d’une haute montagne; elle ne consiste pas en une seule étape, ni en un
seul parcours, en une terre plane, mais c’est une épreuve continuelle,
qui prévoit tous les types de parcours et d’âpreté, durant lequel il est
décisif avoir- toujours en termes cyclistes- le rapport juste, celui qui
permet à la pédalée d’être plus fluide et moins coûteuse, et le passage
intelligent et toujours plus spontané, donc d’un rapport à l’autre.

Qu’est-ce que veut dire tout cela dans la vie d’un croyant?

7



“Dieu marque les rythmes du monde”
Cela  veut  dire  admettre  que  ce  n’est  pas  seulement  l’homme  ou
seulement  lui  a  imprimer  un  rythme  a  sa  propre  existence,  mais
reconnaître que cela est déjà marqué par un rythme fixé par Dieu, ce
Dieu  immuable  et  éternel,  comme  dit  la  liturgie,  qui  marque  « les
rythmes du monde : les jours, les siècles, le temps » (5).

 C’est donc entre ce rythme imprimé par Dieu, objectif déjà établi,
général et macrocosmique, que devra chercher de s’insérer l’action du
disciple qui veut  vivre son propre temps comme temps de formation
permanente, et non d’évasion permanente et le microcosme de sa vie
comme un monde ordonné et rythmé par Dieu, le Créateur des mondes
et le Formateur de chaque créature.

Plus  en  concret  ce  rythme est  cadencé  par  Dieu  à travers  la
Parole qu’il  nous donne chaque jour,  c’est exactement cette  parole,
toujours nouvelle, établie par l’Eglise et pas choisie par l’individu, qui
“donne  le  temps”  à  toutes  nos  journées;  mais  en  de  différentes
manières la Parole de Dieu est aussi ce qui cadence le rythme de la
semaine et puis du mois, de l’année, des saisons de la vie et de la mort.

On confirme ainsi aussi sur le plan théologique la centralité du
rythme quotidien, l’âme de tous les autres rythmes et donc aussi de la
formation permanente; rythme qui tourne autours de la Parole, de la
Parole-de-Dieu-du-jour.

C’est justement ce que nous voudrions voir de plus près dans les
pages qui suivent, pour découvrir comment la Parole de Dieu entre dans le
rythme complexe de la vie et en est le cœur qui bat , la respiration secrète. 

2. LECTIO DIVINA: RYTHME QUOTIDIEN
Commençons  maintenant  avec  le  rythme  quotidien.  Etant  le

fondant et le central nous lui dédierons plus d’espace que les autres
rythmes.  La  formation  permanente  est  liée  en  grande  partie  à  la
capacité du croyant de se laisser former chaque jour par l’épée à deux
tranchants qui est la parole de Dieu, et la parole-du-jour,  celle qu’en ce
jour  là  se  lit  dans  chaque  communauté  des  croyants,  en  toutes  les
parties du monde.

Une telle disponibilité  vis à vis de l’Ecriture  nous pourrions
l’appeler  docibilitas  biblique  (6), comme   une  forme  particulière

8



d’apprentissage de la Parole qui atteint jusqu’à la liberté de se laisser
éduquer, former et transformer par elle chaque jour (7).

En  effet,  aujourd’hui,  la  Lectio  Divina,  est  avec  autorité
recommandée (8), on parle beaucoup d’elle, sans aucun doute, plus qu’on
la pratique réellement et quotidiennement. 

Maintenant  nous voudrions offrir quelques suggestions simples sur
la nature, c’est-à-dire sur le concept et sur la méthodologie, de cette prière
qui  ouvre  chaque  jour  notre  vie  de  croyants,  pour  qu’il  la  marque
profondément.

Nous  la  verrons  à  la  lumière  de  cinq  caractéristiques :  lectio
matutina, lectio divina, lectio scripta, lectio continua, lectio  nocturna.

2.1 Lectio matutine
La maturité spirituelle ou la syntonie avec les désirs de Dieu naît et

croît  chaque jour exactement à travers  la  lecture,  par excellence,   des
Ecritures Saintes dans la vie du croyant, plus en particulier par le biais de
la lecture de la Parole-du-jour. On ne pourrait pas avoir une autre source et
école, autre contenu et maître, autre rythme quotidien et matinal. 

Lectio extraordinaire?
Peut-être  ce  n’est  pas  particulièrement  originel  souligné,  ce  que

nous avons à peine dit, du fait que la Lectio est désormais entrée dans la
culture du croyant. Pourtant on a l’impression qu’on n’arrive pas encore à
comprendre la nature profonde, a part le fait d’être une pratique de piété,
en  réalité  facultative  (9).  La   méditation  de  la  Parole  est  ce  que
normalement ouvre la journée du croyant et  du disciple,  lequel est  tel
parce qu’il  croit  justement en la Parole,  se nourrit  d’elle et  seulement
d’elle, selon le menu préparé par le Père chaque jour et donc de la Parole-
du-jour celle à laquelle tous les croyants dans toute l’Eglise sont invités à
se nourrir. Nature et fonction de la  Parole-du-jour  est celle d’ouvrir et
accompagner  la  journée,  en  constituant  le  pas  cadencé,  le  point  de
référence de chaque jour de la vie, sans exception et sans pourtant être
essentiellement en fonction de son propre ministère, de la catéchèse ou de
la  prédication  ou  de  l’étude  personnelle,  presqu’en  l’utilisant  d’une
manière intéressée.

9



Chaque jour, chaque matin
Pour ce  motif,  elle  ne  peut  pas  être  quelque chose  de  spécial,

qu’on fait une fois par semaine ou quand cela nous  plaît; elle constitue
au contraire ce qui donne le rythme a chaque journée, presque comme
son unité  de  mesure,  ce  qui  la  réunit  autour  d’un centre auquel  elle
confie un devoir ; elle est quelque chose qui ne peut jamais manquer
pour aucun motif que ce soit et est mise rationnellement au début de la
journée: chaque vocation, en effet, est matinale. (10), avant que je me
réveille et commence les courses quotidiennes, elle est déjà à l’œuvre,
déjà pensée et prononcée par l’Eternel, haute et lumineuse comme le
soleil  qui  se lève sur le  jour qui  est  entrain de commencer. Ainsi la
Parole-du-jour : est matinale par sa nature, parce qu’elle contient et révèle
la vocation  de celui qui la lit,  parce qu’elle n’ouvre pas seulement la
journée, mais a la précédence sur tout le reste, sur mon agenda, sur cette
file de pensées qui envahissent ma mémoire, quand je me réveille, voulant
chacune avoir la précédence, et qui souvent ont la puissance de devenir
immédiatement des préoccupations.  La Parole d’aujourd’hui est ce qui
donne le sens et l’ordre a ce que je ferai durant la journée, ce qui enfouit
l’intelligence a mon être et rend attentif mon agir.

 
Le bonjour de Dieu
La Parole-du-jour est le bonjour de Dieu à mon réveil, comme un

message ponctuel et toujours nouveau, qu’Il ne cesse de me transmettre
jour après jour dans son plan d’amour; pour cela, elle ne peut être qu’une
lectio amoureuse. Et surtout, sans la lectio du matin, je perds la clé  de
lecture de ma personne, comme si je suis privé d’intelligence et ignorant ;
le  jour  se  préannonce  vide  et  insensé,  les  engagements  deviennent
dispersés, les relations humaines superficielles ou ambiguës, les imprévues
comme une  rupture  qui  vient  rompre  le  rythme  que  je  prétend  avoir
imprimé  a  mon temps,  quand l’agitation nerveuse devant  les  tant  de
choses à faire prend le devant et me vole la joie (comme en Marthe) ; et
comme les choses sont nombreuses et vraiment nombreuses, je dois courir
et je ne peux pas rester là a faire de la méditation ou à dédier trop de
temps… en plus,  Je ne suis  pas un novice !  Quelle tristesse quand la
méditation  devient  une  simple  pratique  de  piété  ou  une  obligation
disciplinaire, et n’est pas cherchée comme don, comme don de Dieu qui
m’illumine, comme règle de vie ou ordo qui met de l’ordre  dans ma

10



journée, comme une parole d’autorité qui me donne un devoir a accomplir
durant la journée, comme geste affectueux de celui qui prend soins de
moi, comme amour qui prévient, qui a de la précédence sur tous mes
rendez-vous, un oasis qui calme l’empressement et dégonfle l’anxiété.

2.2 Lectio divina
La  Lectio  s’appelle  Divina,  justement  parce  que  c’est  Dieu

l’auteur de cette Parole, c’est Dieu qui me parle à travers elle, c’est
l’Eternel qui l’a inspirée, et non un Dieu lointain dans le temps, mais
celui  qu’aujourd’hui m’adresse cette  Parole,  et  “si  l’Esprit  a  inspiré
Isaïe, ce même esprit a choisi aussi ce moment et ce verset, sur lequel
je m’arrête.... pour me donner une aide et presque comme une seconde
inspiration(11); e si Dieu en est le sujet,  il en est aussi l’objet. Il me
parle de lui et me révèle le mystère, toujours selon la sage pédagogie
qui tient compte de mes capacités limitées ; chaque jour il me révèle un
aspect nouveau, inédit, qui répond à mes nécessités réelles du moment,
qu’Il  connaît  beaucoup  mieux  que  moi,  “à  travers  la  ration  d’une
journée”  (Ex  16,4),  comme  la  manne  et  répond  aux  demandes
profondes du cœur en ce précis aujourd’hui de mon existence, celles
que Dieu lui-même a mises en moi et que Lui seul connaît.

Théophanie et anthropologie
Dieu ne me parle pas seulement de Lui, mais aussi de moi; ce

n’est pas seulement une théophanie qui ouvre ma journée de croyant et
de disciple de la Parole, mais une anthropologie. A travers laquelle le
Père et le créateur me révèle progressivement mon identité personnelle,
ma vocation, ce que je suis appelé à être pour me conformer à son Fils
et  avoir  ses  sentiments.  Et  aussi  cette  révélation  est  située  dans
l’aujourd’hui c’est-à-dire, elle me dit ce qu’aujourd’hui le Seigneur me
donne et me demande. Quasi nous pourrions dire qu’il me confie  un
devoir  pour  cette  journée  qui  est  en  train  de  commencer  et  que  je
pourrai accueillir et porter a son terme seulement si je l’accepte de ses
mains dans un dialogue d’amour, comme est et doit être la méditation
matinale.

Et  la  chose  singulière  et  mystérieuse,  c’est  que  les  deux
révélations, d’une certaine manière coïncident, puisque mon identité est
dans celle de Dieu, pour ainsi dire, parce que dans la Parole même que
Dieu parle, je suis invité à découvrir aussi ma vocation, la manière de lui

11



ressembler,  mon  projet  existentiel,  mon  nom  caché  dans  le  sien.
Justement  parce  qu’elle  vient  de  Dieu  et  parle  du  Dieu  Eternel  et
immuable, la Parole-du-jour parle aussi de moi dans l’aujourd’hui de ma
vie.  Et  alors,  elle  doit  être  accueillie  dans  le  silence  des  paroles
humaines, dans le recueillement intérieur avec lequel on s’approche du
mystère, dans l’attente de celui qui se prépare à recevoir un trésor qui
sera mis dans ses mains ; avec la merveille de celui qui connaît l’agir de
Dieu et qui est habitué à ses surprises auxquelles on ne s’habitue jamais.
En une parole,  elle  doit  être accueillie avec une attitude typiquement
mariale.

Comme Marie
Parce que la Parole-du-jour vient à ma rencontre, en réalité, comme

l’ange qui  est  apparu  à  Marie  au  jour  de  l’annonciation  et  Marie  est
l’image de l’authentique croyant qui l’accueille, en vérité comme disciple
de la Parole, avec toute sa charge de mystère, avec la crainte de qui est
conscient qu’il se trouve devant Dieu, devant une Parole qui est douce
dans  la  bouche,  mais  amère  dans  les  entrailles  (cfr.  Ap  10,9),  mais
pourtant toujours devant un projet qui a Dieu pour auteur, et que ce sera
Dieu à l’amener a son terme.

Sur le mosaïque du Père Rupnik dans la chapelle de la “Casa
incontri  cristiani”  des  pères  Déhoniens  à  Capiago,  la  scène  de
l’Annonciation  est  présentée  de  telle  manière  à  souligner  le  trouble
humain  qui  après  s’ouvre  à  la  confiance,  parce  qu’illuminé  par  la
certitude qu’il  s’agit  d’une initiative divine. Marie,  en effet,  dans la
mosaïque tourne le dos à l’ange qui parle et regarde de l’autre côté.
L’ange alors, en est resté surpris, et pour la protéger, allonge  son aile,
quasi en le couvrant, mais ensemble il déplace son aile, pour ne pas
faire  du bruit,  et   faire  peur ultérieurement à Marie.  Geste d’infinie
douceur ! Marie, à ce point, laisse tomber la main et au même moment,
elle  l’ouvre.  C’est  encore  son  trouble,  mais  aussi  son  geste  de
disponibilité.- comment pourrait être?-, mais elle a compris que c’est le
Seigneur et cela lui suffit: “je suis ta servante, fais de moi ce qui te
plaît”. C’est  l’Ecce ancilla,  qui rencontre  l’Ecce venia  de Jesus Gesù
(cfr. Eb 10,9), le verbe qui frappe a sa porte(12).

12



Parole-du-jour et “le jour fait par le Seigneur”
Comment  un  jour  peut-il  devenir  « jour  fait  par  le  Seigneur »

(Ps118, 24, comme chante la liturgie du jour de Pâques), mis en acte par
Lui pour accomplir le Salut à travers une créature appelée à ce fin, si non
en partant de la Parole, accueillie avec une attitude mariale ? Si non grâce
à l’attitude de celui qui accueille et lit la Parole comme Lectio Divina,  et
non humaine, avec tout ce que cela signifie et implique dans le concret
pour  la  conscience  du  croyant ?  C’est  seulement  comment  ça  que
n’importe quelle journée, fériale et ordinaire, est rachetée de la banalité
des jours qui passent en tournant l’un sur l’autre sans laisser aucune trace
sur les vivants, “comme le jour que moi j’ai fait » avec ma frénésie, ou
avec ma paresse, et se préannonce au contraire comme jour de formation
permanente.

C’est Dieu qui me donne le rendez-vous et non moi qui assume
une obligation ou qui choisis de faire une chose belle, mais qui est de
toutes les façons, optionnelle, que je peux me permettre de faire que
quand j’ai envie de la faire, ou quand il y a un texte qui me plaît, ou un
texte que je choisis pour moi (ou en ouvrant, pire encore, la Bible par
hasard),  ou quand et  jusqu’au moment où je  suis  dans la  formation
initiale et si l’horaire la prévoit, ou peut-être en la comprimant dans le
morceau de temps que je peux lui accorder  ( Zut ! avec tout ce que j’ai
à faire…). 

Il ne s’agit pas d’être moralistes (ce n’est pas cela, en général, le
problème aujourd’hui), mais au contraire de comprendre, encore, que
nous sommes devant un don qui anticipe l’agir humain, que l’initiative
est de Dieu, le Père- maître de ma formation permanente, qui jouit chaque
jour  d’être  avec  moi,  qui  chaque  jour  prend  en  main  mon  projet  et
m’appelle et me propose un pas en avant, un nouvel objectif défini par Lui
et par sa Parole, justement parce que ma formation ait un point précis de
référence, chaque jour, et ne tourne pas dans le vide. Et que je ne cours pas
le  risque  de  devenir  un  splendide  ignorant  (l’analphabétisme  biblique
théologique qui est de retour en beaucoup de consacrés) (13).

Comment pourrais-je ne pas tenir compte de cette invitation, la
sous-estimer  et  la  traiter  avec  autosuffisance   ou  penser  que  mon
chemin  de  croissance  puisse  avoir  d’autres  points  de  référence  en
dehors de sa Parole, dans laquelle moi aussi, comme toutes les choses,
j’ai été crée, pensé, aimé ? 

13



2.3 Lectio scripta
Mais pour apprendre à lire la Parole, il faut apprendre a écrire la

Lectio. Ainsi comme c’est le cas dans l’apprentissage normal humain, il ne
suffit pas de savoir lire, mais nécessaire savoir écrire. Pourquoi il ne suffit
pas seulement de savoir lire?

Qualité spirituelle de l’écrit
Parce que c’est justement l’écrit – en général – qui aide à prendre

conscience  de  l’expérience  faite,  n’importe  qu’elle  soit ;   aussi  celle
intellectuelle-spirituelle comme est la Lectio : à l’élaborer et la valoriser, à
la concrétiser et la personnaliser, à en comprendre mieux le sens objectif et
subjectif,  à s’impliquer en elle et à retourner sur ce qui a été déjà écrit
pour l’enrichir ou à le corriger ou à l’approfondir, sans risquer de l’oublier
et à en conserver la valeur, à donner une touche d’irrévocable à sa propre
réflexion,  et  à  s’assumer  de  quelque  manière,  la  responsabilité  de  la
réflexion, mais surtout de la vie ; Et à faire de telle sorte que l’expérience
devienne  sagesse,  c’est-à-dire  que  l’illumination  d’un  moment  ne
disparaisse pas, mais fasse partie, même en le modifiant,  de la manière de
penser et de lire l’histoire, de percevoir les autres et interpréter la relation,
et  qu’elle  fasse  partie  de  la  propre  identité,  d’une  manière  stable  et
définitive. Combien d’inspirations nous avons perdue ou qui sont restées
seulement expérience d’un moment sans devenir sagesse, aussi parce que
nous  n’avons  pas  eu  l’humilité  et  la  patience  de  les  soumettre  à
l’élaboration complexe de l’écrit (14)!

Oui,  parce  qu’écrire  est  la  plus  haute  forme  de  penser;
évidemment pour qui a apprit à ne pas le réduire à l’auto projection
inconsciente ou à en faire une opération de chronique générale. Plus
encore,  pour  beaucoup  « écrire  est  nécessaire  pour  penser.  Le  fait
d’écrire oblige  à exprimer ce qu’on a au dedans de nous. Cela nous
permet de faire le point et de nous orienter » (15). En tout cas, l’écrit
pousse à mettre en mouvement toutes les ressources intellectuelles et
émotives,  tout  l’être  pensant  et  aimant,  donc oblige  (et  consent  de)
penser plus et mieux et pêcher plus profondément dans le cœur et dans
l’intelligence,  et  à  arriver  à  la  conclusion  de  la  réflexion,  à  choisir
certaines  paroles  pour  exprimer  une  pensée  déterminée,  et  à  nous
engager avec, même si peut-être, incapables de dire jusqu’au fond tout

14



ce que nous avons dans le cœur. Quelque fois c’est justement l’écrit
(ou le devoir écrire) qui fait comprendre combien nous avons encore
les idées confuses au sujet d’un certain argument, et combien de fois
les  idées  se  clarifient,  en  écrivant,  quand  le  produit  final  est  très
différent de celui du début. Pour cela, peut-être, pour cet effort intérieur
l’écrit  est  peu  aimé;  écrire  sa propre  expérience spirituelle,  ou telle
expérience spirituelle est, et devrait être, la médiation quotidienne de la
Parole.

Pourquoi écrire la lectio
Pourtant  il  y a de bonnes raisons pour soutenir  qu’une bonne

lectio pourrait et devrait être de quelque manière écrite, de la manière
qu’il y a différentes manières concrètes de comprendre cette écriture.

Ecrire  la  lectio  c’est  fermer  le  cycle  d’inspiration  ou
herméneutique, qui a comme début l’Ecriture, œuvre de l’Esprit Saint,
qui se poursuit avec l’écoute ou la lecture d’elle de la part du croyant et
qui termine maintenant encore avec une écriture, avec laquelle le même
croyant fait sien le verbe des Ecritures Saintes, en le faisant descendre
dans sa propre existence, quasi comme pour le purifier et le vivifier, ou
plonger sa propre existence dans cette Parole, comme immerger sa vie
dans l’encre de la Parole. C’est beau penser que l’Esprit, qui a inspiré
l’auteur sacré, c’est le même Esprit qui inspire et illumine le lecteur à
comprendre le texte biblique et enfin inspire et touche le coeur et la
pensée du lecteur écrivain, en partant toujours du texte sacré.

Une chose est certaine : écrire  la lectio est une expression ultérieure
de la  prise de  conscience de combien le  croyant  prend au  sérieux ce
rendez-vous quotidien matinal avec la Parole, et cherche maintenant, en le
mettant sur une feuille, de ne pas en perdre le sens, l’illumination et la
nouveauté.

Mais  voyons,  comment cet  écrit  est  réalisable en concret.  Nous
avons dit que la Lectio devrait être écrite, d’une manière ou d’une autre,
c’est-à-dire que cet “écrit” personnel est  possible de différentes manières.
Gratry dit qu’on devrait méditer “toujours avec le bic en main » (16).
C’est une indication aussi simple que sage; naturellement adressée aux
simples et humbles, non “intelligents et sages”, qui non pas besoin de ces
suggestions. Voyons certaines de ces manières sans mettre l’accent sur
aucune. Chacun a sa calligraphie ou son style d’écrit. 

15



Souligner
C’est déjà un écrit  le  fait  de simplement  souligner,  comme un

premier  pas  d’un  processus  de  personnalisation  qui  vise  l’écrit.  En
soulignant une parole ou un verset, en mettant en évidence une phrase-
clé ou un geste du Seigneur raconté dans l’Evangile, le lecteur manifeste
une particulière relation avec cette parole, qui comme une étincelle de
lumière – greffe à son tours une série de réactions: par exemple l’intérêt
que la Parole suscite en lui ; la concentration sur elle ;  de l’attention du
priant  pour  la  faire  propre ;  la  pause  méditative  devant  elle  pour  la
scruter, la creuser, la ruminer, pour découvrir un sens particulier et peut-
être inédit et se reconnaître en elle ; la  prière personnelle et vraie pour
laisser sédimenter au cœur cette parole-là et dialoguer avec. 

Le texte souligné indique exactement le type de lecture du croyant,
les zones d’attraction et de majeure provocation ; sa manière personnelle
de s’approprier de ce qu’il lit, est le signe de la personnalisation de la
lecture. Pour cela l’exercice de souligner doit  être utilisé avec critère,
c’est-à-dire, il n’aurait cela n’aurait aucun sens souligner tout ou quasi
tout, ce serait le signe d’une lecture plate, qui met tout au même niveau. Il
y a certains qui souligne simplement, d’autres utilisent le marqueur de
texte,  peut-être  avec  des  couleurs  différentes  (justement  pour  dire  les
différents degrés de significativité subjective du texte) ; il y a quelqu’un
qui reproduit dans le texte un petit schéma résumé en se servant d’images,
de flèches, de symboles. Va bien tout ce qui exprime un contact réel, un
dialogue  commencé  et  destiné  à  continuer,  une  échange  qui  après
continuera durant toute la journée. C’est clair que l’exercice de souligner,
pourra être fait aussi à la fin de la journée, en reprenant en main, le texte
de la méditation matinale,  et  mettre en évidence une attention ou une
compréhension, peut-être nouvelle, sollicitée par les évènements.

En conclusion, la Bible ou au moins le commentaire quotidien de
la Parole-du-jour sur laquelle se fait la réflexion matinale, devrait avoir
les signes de la lecture ou de la lutte matinale de la rencontre et de la non
rencontre de chaque jour avec elle. Le livre de l’Ecriture devient, alors,
comme la  chose  plus  personnelle  qu’on  possède  et  est  telle  dans  la
mesure où on s’en est approprié et le texte est devenu, vraiment un texte
utilisé,  jusqu’à être usé à cause de l’utilisation, marqué et souligné à
exprimer en quelque sorte la pluralité des sentiments du croyant et vice-
versa :l’amour,  la  peur,  la  vénération,  la  fascination,  l’inspiration,  les
lumières, les doutes, les interrogations du moment. Parce que la Bible

16



n’est  pas  un  texte  de  bibliothèque,  beau  a  être  regardé,  a  conserver
intègre et,  intact et  sans contamination. A quoi servirait-elle, de cette
manière ? C’est un texte inspiré seulement, s’il est inspirant; il est sacré
seulement s’il est incarné dans les vicissitudes humaines. C’est une page
belle seulement si c’est un champ de travail et de bataille ; c’est un ami
fidèle et quotidien seulement, si c’est un interlocuteur habituel et franc. 

La réflexion personnelle
C’est mieux, si le lecteur va au-delà du simple exercice de souligner

et enregistre d’une manière et de l’autre, à côté du texte, les sensations et
réflexions que la Parole a déposées et semées dans son cœur: d’un simple
commentaire  du texte à la  prière modulée sur elle,  de la  mise garde-
reproche qui sort de la Parole et lui “crucifie le cœur” (cfr. At 2,37),  au
verset qui doit l’accompagner durant toute la journée (peut-être écrit sur
une  feuille  exposée),  de  la  décision  prise  a  partir  de  la  Parole  à  la
“traduction” personnelle et application créative du texte biblique, de l’in-
tuition subjective à la phrase de l’auteur spirituel, ancien et moderne, qui
en est extrait d’une manière originelle le sens. Le lecteur qui ne veut pas
perdre tout cela, devient un écrivain qui note avec attention cette richesse
dans son commentaire personnel, pour ne pas perdre le fruit. Une telle
annotation ferait encore partie de la Lectio, comme sa partie finale, geste
priant qui conclue en demandant  à Celui qui a semé la Parole, le don de
l’amener à la maturation, pour qu’elle s’accomplisse.

Peut-être  quelqu’un  sourira  ou  la  trouvera  comme  une  chose
exagérée  et  artificielle,  mais  en  réalité  qu’est-ce  qu’il  y  a  de  plus
logique et naturel d’avoir une sorte de « journal »  de la Parole-du-jour,
comme un compte-rendu quotidien de sa propre Lectio? En fait c’est
une manière de protéger le don du Seigneur, ou de le raconter à travers
cette manne, dans laquelle, jour après jour, le disciple s’est reconnu.
Cette Parole a rythmé sa vie et sa croissance ; formation permanente est
aussi “protéger” ce trésor et retourner à lui pour se laisser toujours plus
envahi par la puissance de cette Parole. 

C’est  déconcertant , penser à combien de Paroles de Dieu, semée
chaque jour dans nos cœurs et qui rencontrent des terrains arides et
pierreux,  épineux et  de  ronces  (cfr.  Lc  8,4-15)  et  restent  pour  cela
inaccomplies.

17



En écrivant de différentes manières la Lectio, entre autre, on l’aide
énormément,  dans  le  sens  qu’on  ne  court  pas  le  risque  d’oublier
(scordare= détacher du cœur) durant la  journée,  la  parole-du-jour,  de
perdre à travers le temps les inspirations et les lumières reçues durant la
méditation;  peut-être  écrire  la  Lectio  aide  la  prière  du  soir,
particulièrement au moment de la vérification (évaluation),  “soulève et
libère  du  poids  le  sens  de  l’inexprimable  et  de  l’ineffable  (17),  qui
quelque  fois  devient  une excuse  commode,  excusant  qui  dispense  la
fatigue de dire en des paroles simples, la richesse de la Parole.

Dans ce sens le fait d’écrire la Lectio devient un des exercices les
plus salutaires: il crée l’habitude de raconter la Parole, a soi-même surtout
(et après aux autres, et libère de l’illusion de celui qui pense avoir compris
tout, tellement tout, a tel point de ne pouvoir ni savoir trouver des paroles
pour  dire  ce  qu’il  a  compris.  C’est  exactement  le  contraire:  la  Parole
divine  se laisse traduire en paroles humaines. Celui qui ne sait pas écrire,
pas seulement, il ne sait pas lire, mais montre en quelque sorte, d’avoir
compris peu ce qu’il a lu. Appliqué à notre contexte,  celui qui ne se
contente pas de paroles humaines, simples et limitées, pour dire le divin,
fait l’illusion, peut-être d’être un mystique qui a vue l’indicible (et celui
qui craint que la parole humaine gâterait la beauté de ce qu’il a vu et
senti),  mais  en  réalité,  s’il  ne  trouve  pas  des  paroles  humaines  pour
communiquer l’expérience, démontre de n’avoir jamais entré en contact
avec la Parole de Dieu (18).

2.4 Lectio continuelle
Dans  les  premiers  paragraphes,  nous  avons  indiqué surtout  le

contenu de notre formation quotidienne, dans le troisième et surtout les
deux prochains, nous indiquerons, en particulier, la méthode qui nous
amène au même objectif formatif.

La lectio durant la journée
La Lectio est continuelle, quand elle suit d’une manière régulière

le même livre de l’Ecriture, sans interruptions ou sauts. Mais ce n’est
pas le sens que nous attribuons maintenant à l’expression: la Lectio est
continuelle quand l’approche méditative matinale à la Parole-du-jour
continue durant toute la journée.  C’est-à-dire quand la Parole qui a
ouvert la journée accompagne tous les moments de la journée, jusqu’au

18



soir, en s’accomplissant en elle en quelque sort. C’est pour cela, que la
Parole  a  été  dite  par  Dieu,  non  pas  pour  une  simple  consolation
spirituelle du lecteur pieux, mais pour s’incarner dans l’histoire, dans la
petite histoire de chacun de nous et  réaliser le  salut.  Autrement dit,
nous sommes semblables à ce terrain pierreux duquel parle Jésus, qui a
accueilli  au début,  avec enthousiasme la Parole et  a  fait  germer  les
semences, en les laissant séchées (cf. Lc 8, 6-13). Ce n’est pas suffisant
la première adhésion matinale.

La Parole fécondée par les évènements
Cette parole,  comme dit le prophète (Is 55,10-11), ne retournera

pas au Père de la même manière qu’elle est sortie de sa bouche, mais
au  contraire  plus  enrichie  de  ce  qu’elle  a  opéré  dans  le  cœur  du
croyant; cela adviendra seulement si la journée du croyant et donc de sa
vie,  sa personne,  ses  affections,  ses  relations,  et  aussi  ses  échecs et
désillusions, tout, devient comme un ventre, comme le ventre de Marie,
qui a chaque jour fait naître une parole toujours nouvelle de Dieu. C’est
le  schéma  rigoureusement  biblique  de  la  Parole  fécondée  par  les
évènements. La Parole-du-jour est la semence divine, semée par Dieu
sur le terrain de nos journée : ce sera seulement la rencontre entre les
deux  éléments  qui  consentira  à  la  Parole  de  se  révéler  pleinement,
d’être comprise dans toute sa richesse, de s’accomplir d’une manière
toujours  nouvelle  et  inédite  pour  le  salut.  Cet  accomplissement  ou
toutes ces phases qui l’amènent à lui, est notre formation permanente
ordinaire.

À quoi sert, en effet, une méditation soignée et conduite selon les
règles classiques et modernes de la Lectio,  si  elle reste confinée à un
espace rigoureux? À quoi sert méditer, en passant d’une manière ordonnée
et  avec  une  certaine  succession  à  travers  Lectio,  Meditatio,  Oratio,
Contemplatio, Discretio, si cela ne continue pas après durant la journée ?
Comment, peut-on parler d’unité de vie autour de la Parole, si le croyant
ne trouve pas une manière de continuer durant les activités quotidiennes,
sa relation avec cette Parole spécifique? Ce serait comme quelqu’un qui se
nourrit  abondamment  (de  la  Parole),  mais  qui  ne  se  met  pas  en
mouvement (=il ne fait pas circuler la Parole durant la journée). C’est-à-
dire il y a en nous une abondance de connaissance de l’Ecriture, quasi une
obésité  intellectuelle,  mais  avec  peu  de  retombée  et  implication

19



existentielle; la Parole reste stérile dans un disciple stérile, peut-être il ne
se rappellera, même pas, durant la journée, de cette parole qui lui a ouverte
la journée, et pire encore, il ne fera aucun effort,  comme si c’était  un
souvenir non nécessaire. Quelle expérience pourra-t-il dire d’avoir faite,
un tel disciple qui oublie beaucoup, la Parole qui est le rocher de la vie,
comme une lampe sur ses pas, comme aliment qui lui donne force?

Je  crois  qu’une  des  limites  de  l’interprétation  moderne  de  la
Lectio est celle de reléguer la rencontre avec la Parole a un moment de
la journée,  le  plus dignement géré  qu’il  soit.  En tout  cas,  c’est  une
interprétation réductive et faible, qui fait de la Lectio n’importe quelle
pratique de piété et ne respecte pas la centralité absolue de la Parole
dans la vie du disciple, non pas seulement en théorie ou dans sa tête
d’étudiant  (quand  cela  va  bien).  En  particulier  dans  la  vie,  ainsi
dynamique et complexe de l’apôtre d’aujourd’hui, il est fondamental
d’éclaircir ce point, en lequel consiste  une bonne partie de ce que nous
appelons formation permanente ordinaire et  qui donne le rythme à la
journée.

C’est  indispensable,  certainement,  l’approche  matinale  de  la
Parole-du-jour, mais sans prétendre épuiser en ce moment là, la relation
avec la Parole. Ceci est seulement une première approche destinée à
marquer  la  journée  et  à  continuer  d’une  manière  plus  intense  et
articulée durant la journée. De quelle manière ?

Avec certaines attentions méthodologiques a propos du moment
spécifique de la méditation et la suite durant la journée.

 
Garder la parole
Surtout,  en  concret,  il  est  important  que  le  lecteur  sorte  de  la

méditation du matin avec une Parole, un verset, une scène ou une image
précise,  quelque chose dans lequel,  il  sent que se concentre le don et
l’appel du  Seigneur pour cette journée. En effet Bossuet dit, quand on
médite et on cueille une vérité importante pour sa propre personne ; il est
important de s’arrêter et de ne pas passer d’une pensée à l’autre, d’une
vérité à l’autre : “Maintenez une, comprimez-la, jusqu’à ce qu’elle pénètre
en vous, attachez en elle votre cœur, extrayez, pour ainsi dire, tout le jus  à
force de la contempler, fixez-la avec votre attention” (19). La méditation
matinale est plus un moment d’accueil que celui de la compréhension,
c’est le moment où on laisse la Parole ou une partie d’elle entrer dans son

20



propre cœur, pour y être gardée  et conservée durant la journée comme un
trésor, même si cela n’a pas été compris dans tout son sens (c’est l’accueil
virginal de celui qui, comme Marie, ne fait aucune violence à la Parole,
même pas pour la comprendre ou pour la comprendre immédiatement, cf.
Lc 2,19.51).

Cette Parole ainsi gardée, assumera toujours plus un rôle actif
dans la vie du croyant, et deviendra son gardien “ se tu conserveras et
garderas la Parole... de manière qu’elle descende dans le profond de ton
âme et pénètre tes affections et des habitudes..., il n y a pas de doute
que toi aussi tu seras gardé par elle”, dit, en effet, Saint Bernard. C’est
ici que commence la Lectio dans la journée ou durant la journée. 

Demeurer dans la Parole
Cette même Parole conservée-gardée devra concrètement durant

la  journée devenir  la  racine  de chaque geste  et  pensée,  affection  et
désir,  de manière  que tout  dans  l’être  et  dans l’agir  de  la  personne
trouve en elle sa source et sa force, comme si tout était planté en elle
exactement comme la branche unie à la vigne (cfr. Jn 15), ou comme si
le  croyant  donnait  à  chaque  circonstance  la  parole  à  Jésus,  faisant
confiance à l’évangile et en allant au-delà du bon sens ou des propres
hypothèses.  De  cette  manière  là,  naît  la  familiarité  profonde  et
passionnée avec l’Ecriture, quand la Parole “ reste” dans le cœur et la
pensée; c’est justement ce rapport constant et vital entre la Parole-du-
jour  et  le  croyant  qui  donne  naissance  lentement  à  ce  processus
d’incarnation de la Parole dans la vie du disciple, processus qui rendra
toujours plus compréhensible le mystère.

La formation permanente fait partie et est le fruit de ce processus et
est déjà en acte a ce point, en renouvelant la pensée et en la maintenant
jeune et créative, comme bien dit Origène: “Notre pensée se renouvelle, a
travers l’exercice de la sagesse et la méditation de la Parole de Dieu et la
compréhension spirituelle de sa loi, et quelqu’un, dans la mesure où chaque
jour,  il  progresse  en  lisant  l’Ecriture,  dans  la  mesure  où  il  accroît  sa
connaissance,  toujours et quotidiennement, il se renouvelle. Je ne sais pas,
si une personne paresseuse peut se renouveler  dans sa relation avec les
Ecritures divines et dans l’exercice de la compréhension spirituelle, à travers
lequel,  on  peut  non seulement  comprendre  ce  qui  est  écrit  mais  aussi
l’expliquer plus clairement et le révéler avec majeure précision ” (20).

21



Parier sur la Parole
Le pas successif sur tel cheminement c’est la référence explicite à

la Parole-du-jour, quand il y a à prendre une décision durant la journée.
Autrement  dit,  il  s’agit  de  rendre  la  parole que Dieu,  d’une certaine
manière, a donnée au croyant, critère de discernement en général et point
de  référence spécifique de ses propres choix petits  ou grands qu’ils
soient;  et nous savons combien sont les choix et combien ils pourraient
être  les  choix  qui  remplissent  notre  journée.  La  Parole-du-jour  est
comprise seulement, si et quand chaque projet passe à travers elle, est
filtré  et purifié dans ses composants impurs et seulement quand cette
Parole devienne l’unique motif, l’unique fondement, l’unique explication
de la décision.

Là naît le croyant, quand quelqu’un peut dire, comme Pierre cette
fois là sur le lac: “ j’ai  fait  ce choix en m’appuyant seulement sur ta
Parole, et non parce qu’une certaine logique humaine pourrait m’amener
en cette direction, mais parce qu’il me semble que tu me le demandes a
travers  cette  Parole  qui  a  ouverte  aujourd’hui  ma  journée;  un  certain
critère humain, au contraire, me conduirait ailleurs, mais je veux parier sur
cette Parole que tu m’a donnée et justement parce que tu me l’a donnée
aujourd’hui, je sais qu’elle a quelque chose à dire à ma journée et peut
donner sens et vigueur à mes choix ; je veux croire qu’elle est vraie et ne
trompe  pas,  je  veux  essayer  de  voir  qu’est-ce  que  devient  ma  vie,
construite seulement sur ton Verbe. Rigoureusement parlant, celui qui n’a
jamais fait ce type de pari, traite la Parole comme un livre intéressant,
comme l’est un livre qui parle de Mars et de l’hypothèse de vie sur cette
planète. Autrement dit, celui qui n’a jamais fait un pari sur la Parole n’est
pas croyant, à la rigueur c’est une hypothèse de croyant, plutôt  éloignée.

Accomplir la Parole
Si on a le courage de faire un pari sur la Parole, alors la Parole

s’accomplit  et  aussi  la  formation  permanente  s’accomplit,  c’est-à-dire
devient permanente en n’importe quel jour. La Parole s’accomplit par sa
force intrinsèque, comme l’a dit, cette fois là, Jésus dans la synagogue de
Nazareth (cfr. Lc 4,21); mais aussi, parce que le croyant l’accomplit, lui
donne vie et l’apparence humaine, lui donne visibilité et chaleur en sa
personne, lui donne originalité et nouveauté dans l’imprévisibilité de son

22



vécu quotidien. “La personne devient la Parole qu’elle écoute (...).Elle
l’assimile  comme  lait”(21).Elle  l’accomplit  comme en  Marie,  se  sont
accomplis  les  jours  de l’accouchement et  qu’elle  a  donné naissance à
Jésus. Retournons encore un moment à la mosaïque du P. Rupnik: Marie y
est  représentée  avec  en  main un  pelote  de  laine  rouge,  appuyée
discrètement sur le ventre, et le file déjà en partie désenroulé du pelote
arrive à l’autre main, la gauche ouverte pour signifier le consentement de
la Vierge. Le file rouge qui part du ventre de Marie et va jusqu’à la main
en tournant autour des doigts, indique que la décision contenue  dans son
« Oui » a déjà tissé la chair du Verbe. C’est le mystère de l’incarnation :
Mystère grand qui peut être renfermé dans la mesure petite et limitée de
chacune de nos  journées et de nos choix.

La Parole-du-jour est comme le file rouge qui lie entre eux, tous les
instants de la journée, les connecte entre eux, en donnant unité à la vie et à
la personnalité du croyant,  mais aussi c’est le file  rouge avec laquelle
chacun de  nous tisse  la  chair  du Verbe dans  la  ventre  virginal  de sa
journée, de chacune de ses journées, avec une vigilance jalouse et une
patience  têtue,  avec  sens  de  responsabilité  et  un  cœur  pensant.  Sans
prétendre, chaque jour  trouver, qui sait, une belle broderie, ou qui sait,
cette  révélation  et  découverte  spéciales  mais  simplement  “en  se
contentant”  de  réaliser  sa  propre  vie  en  cohérence  avec  la  Parole  ou
accomplir cette Parole dans le tissu de la vie quotidienne.

Dit en d’autres paroles: La formation devient vraiment permanente
et “s’accomplit” dans  quotidienneté de la vie, grâce au don journalier et
toujours nouveau de la Parole, qui trouve son terrain disponible dans le
disciple,  dans  son  engagement  concret,  dans   le  sérieux  comment  il
accueille la Parole chaque jour, la conserve et la garde en soi comme un
trésor.  Il  demeure  en  elle,  en  faisant  d’elle,  la  racine  de  chaque
expression vitale, et le point de référence de chaque choix. C’est comme
un tisser et retisser le tissu de la vocation avec le file de la Parole. Ainsi
la Parole s’accomplit dans sa vie.

La formation permanente dans sa dimension ordinaire veut dire au
fond passer de la conception ancienne de la méditation comme prière du
matin à cette logique de la Parole-du-jour qui embrasse toute la journée.
Ou autrement dit,  la formation initiale est pour la formation permanente
ce que la Lectio matinale est pour La lectio continuelle (au sens que nous
sommes en train de lui donner maintenant).

23



2.5 Lectio nocturne
Nous sommes à la fin de la journée. Le rendez-vous avec cette

Parole qui a ouvert la journée et qui a continué durant toute la journée,
ne  cesse  pas,  mais  continue  encore.  Plus  encore  c’est  toujours  cette
même Parole, qui a ouvert la journée et qui maintenant la ferme. C’est
logique que cela soit ainsi, en théorie et en pratique.

 
Contemplation gratifiante
 En d’autres Paroles, la Lectio continue, continue avec la prière

du soir qui est mise au terme de la journée du disciple. Nous pourrions
même  dire  que c’est  plus  Lectio,  celle  du  soir  que  celle  du  matin.
Pourquoi ? Parce qu’au terme de la journée le croyant a devant lui non
seulement la Parole, mais la Parole plus les évènements dans lesquels
la  Parole  s’est  accomplie,  donc  une  Parole  plus  claire  et  plus
compréhensible,  plus  évidente  dans  sa  signification,  plus  belle  a
contempler et peut-être plus inquiétante, plus vive et vivante. C’est en
effet, le moment de la contemplation. De cette cognitio vespertine ou
vision nouvelle vespertine, peut-être nocturne, en tout cas, conclusive
de la journée, où la lumière s’obscurcit et le soleil disparaît ; les voix se
taisent et les tensions se ralentissent et une autre lumière quiète  qui
illumine les yeux et rend la pensée et le cœur capables de  « lire du
dedans ». 

C’est  la  contemplation  typique  de  l’apôtre,  comme
contemplation pleine de gratitude pour tout ce que le Seigneur a révélé
de soi, mais aussi une contemplation excavatrice, terre à terre, et pleine
d’histoire,  d’événements  humains et  complexes,  de demandes,  peut-
être restées sans réponses, des anxiétés qui se sont renversées dans le
cœur de l’apôtre: tout cela est réoffert à Dieu ou remis dans ses grandes
mains, au terme de la journée, pour que le Père prenne soins de ses fils,
en particulier de ceux qui souffrent, soigne les blessures et console les
cœurs  brisés ;  il  intervienne  là  où  l’apôtre  a  constaté  sa  propre
incapacité ou la disproportion entre nécessité et urgence des problèmes
et ses cinq pains et deux poissons. Justement c’est pourquoi tout cela
est laissé ouvert à la puissance de la Parole et de la Parole-du-jour, lieu
mystérieux  de  la  grâce,  pour  une  révélation  pas  encore  totalement
claire, dans un certain sens, opaque, mais suffisant, pour que l’apôtre se

24



rende compte de la semence du Règne qui est en train de venir et les
germes du salut qui sont entrain de devenir réalité.

 
«Bonne nuit, mon Dieu»
Et alors, on peut prier comme Siméon “maintenant, Seigneur, tu

peux laisser ton serviteur s’en aller en paix, parce que mes yeux ont vu ton
Salut (Lc 2,29-30). Siméon a prié ainsi au terme de sa longue vie, après
avoir finalement “vu” le Salut; le disciple de la Parole prie ainsi au terme
de la journée, de chaque journée, parce que chaque jour vécu à la lumière
de la Parole est pour lui le jour durant lequel s’accomplit le Salut. C’est la
maturation  et  la  maturité  de  la  foi,  favorisée  par  l’intelligence  des
Ecritures : les yeux et tous les sens sont rendus attentifs, cœur et pensée
sont toujours plus intelligents, capables de « lire du dedans » le mystère, la
personne entière toujours plus docibilis pour se laisser former chaque jour
par la Parole-du-jour.

Et  ainsi  le  cantique  du  vieux  croyant  qui  salue  la  vie  devient
semblable à la « Bonne nuit » que le croyant d’aujourd’hui adresse à Dieu
avec  un  cœur  plein  de  gratitude;  de  la  même  manière  que  la  lectio
matinale est le bonjour de Dieu, ainsi la lectio vespertine ou nocturne est la
bonne nuit  du disciple.  La journée termine justement,  traversée par la
Parole qui s’est accomplie en elle. La personne est pleine de joie, une joie
sereine  et  détendue  qui  concilie  le  sommeil,  et  prépare  une  nouvelle
journée, durant laquelle une autre Parole s’accomplira.

Paix et  distension (relaxation) 
L’apôtre qui s’est fatigué durant toute la journée, ne pourrait pas la

conclure  diversement,  il  ne  pourrait  pas  trouver  autre  distension  en
dehors de celle qui lui est  offerte  par son retour à cette parole qui a
ouvert la journée et  maintenant, qu’il voit comme un “étendre” sur toute
la  journée,  en  la  recueillant  et  en  lui  donnant  un  cœur  et  presque
illuminé par une lumière nouvelle.  Ceci, je répète, est  détente,  a part
d’être  intrinsèquement  formatif,  parce  que  profondément  pacifiant,
harmonique, divin et humain, linéaire (et rien n’est plus relaxant que la
cohérence). L’apôtre qui a vécu la fatigue de l’annonce évangélique aux
petits et aux ultimes, aux lointains, a celui qui lui a opposé résistance, a
besoin d’une distension, d’une vraie distension, du corps et de la pensée. 

Que personne ne dise, qu’il ne fait  pas la prière du soir parce
qu’il est fatigué, cela signifierait qu’il n’a rien compris à propos de la

25



nature même de la prière du soir, et parce que ce serait contradictoire:
justement parce qu’il est fatigué, qu’il a besoin de la prière de la Lectio
vespertine et de la paix profonde et relaxante qui peut venir seulement
de la Parole. (22).

Il  faut  être  attentif,  à  ne  pas  chercher  des  formes  étranges  et
impropres de distension à la fin de la journée (en donnant une espèce
de  libre  cours  plus  ou  moins  transgressif  a  certaines  impulsions  et
instincts, d’une manière irréfléchie, ou simplement en cliquant  et en
navigant), forme étranges et impropres dans le sens que, au-delà d’être
moralement  pertinents,  ne  seraient  pas  en  ligne avec ton  identité  et
vérité, et donc ne seraient pas capables de te donner ce que tu cherches
et qu’elles semblent te promettre ; elles ne pourraient jamais t’assurer
la vraie distension de la pensée et du cœur, mais au contraire seulement
quelques miettes de gratification des sens, immédiatement brûlées par
un   contre  goût  (remords)  douloureux,  mais  prête  à  se  représenter
toujours plus exigeante et puissante, jusqu’à te rendre dépendant. Plus
que distension, ici petit à petit naissent de nouveaux esclavages.

Une fois encore, au-delà de la vertu ou de la fidélité dans le sens
moral, il y a très peu d’intelligence et beaucoup de folie dans la facilité
et la légèreté avec laquelle beaucoup ne se rendent pas compte  de ces
pièges, finissant par vendre dignité et liberté personnelle et par perdre
la paix intérieure.

De l’autre côté, c’est pourtant important que l’apôtre dépasse une
autre  illusion  ou  prétention,  premièrement  entrevue,  celle  de  la  toute-
puissance,  qui  pousse  certains  à  prolonger-  plus  follement  que
héroïquement-  l’activité,  comme si,  le  salut  dépendait  d’eux  et  qu’ils
devraient obligatoirement résoudre tous les problèmes des gens, avec le
résultat qu’avant ou après de s’éclater ou de s’épuiser en un bref moment !
Une fois encore, le contact avec la Parole-qui-sauve, c’est l’expérience de
la rédemption qui peut venir seulement d’elle ; c’est l’acceptation sereine
da sa propre limite,  c’est confier  tout et  tous,  en commençant par les
personnes qui nous sont confiées, à la puissance de la Parole, exactement
comme Paul faisait  avec ceux qu’il n’aurait plus vu (cfr.  At 20,32) et
comme devrait faire chaque prédicateur et semeur de la Bonne Nouvelle,
qui ne prétend pas récolter, mais laisse que les autres le fassent.

26



Vérification devant la Parole
En même temps, la Parole devant laquelle se conclue la journée

devient  aussi  la  vérification  très  réaliste,  point  de  référence  pour  un
examen de conscience ponctuelle. Et c’est logique et cohérent avec ce que
nous avons dit : la contemplation de la Parole qui s’est accomplie dans les
évènements de la journée, rendra inévitablement plus clair et évident en
ces moments de la journée où certaines attitudes du disciple n’ont pas été
conformes à la Parole, en ce qui dépende de l’homme, pour la réalisation
du salut.

De l’autre côté, cela fait partie de la nature de la Parole: ce n’est
pas toi qui la lis et la contemples, mais c’est elle qui te regarde, te fixe,
te  jette un regard tendre et  pourtant  sévère,  t’accuse et te blesse,  te
guérit et te sauve, t’appelle et te caresse, te transperce le cœur. Pour
cela la Bible appartient à celui qui la lit, parce que chaque lecteur sait
que dans un rouleau du libre, il y a quelque chose écrit sur lui et pour
lui  (cfr.  Sal  40,8).  Et  c’est  justement  cela,  peut-être  qu’il  sent  et
découvre plus encore dans la prière du soir.

Et  ainsi,  l’examen  de  conscience  assume  une  importance,  lui
aussi  a  partir  de  la  Parole-du-jour,  parce  qu’il  ne  peut  être  fait
seulement  que devant elle, et pour cela, il ne sera jamais répétitif  et
déterminé (et puis termine par être abandonné comme quelque chose qui
n’est  pas  tant  important),  mais  me  fera  connaître  toujours  plus  de
nouveaux  aspects  de  ma  pauvreté  et  faiblesse.  Ainsi  la  connaissance
personnelle, de mon  monde intérieur, croît ensemble avec la connaissance
de Dieu et de sa Parole ; et en même temps, se réalise un des objectifs de
la formation permanente : la capacité de la lecture de la vie à la lumière de
l’intelligence des Ecritures. Mais surtout la vie du croyant commence à
avoir son rythme fondamental.

AMEDEO CENCINI
Extrait de  “LA VITA AL RITMO DELLA PAROLA.

Como lasciarsi plasmare dalla Scrittura” San Paolo 2008

27



NOTE

[1] voir,  en  particulier,  Il  respiro  della  vita.  La  grazia  della  formazione
permanente,  Cinisello Balsamo 2002, e idem,  L’albero della vita. Verso
un modello di formazione iniziale e permanente, Cinisello Balsamo, 2005.

[2] Elles ne sont pas trois paroles, mais une unique parole, comme l’indiquent
les traits-d’unions.

 [3] J’ai approfondi le thème dans A. Cencini, Il respiro, 56-74.

[4] Et Peut-être nous pourrions ajouter le rythme saisonnier, lié aux saisons de
la  vie,  et  s’il  existe  un  rythme  ordinaire,  il  y  a  aussi  le  rythme
extraordinaire, lié à certaines situations critiques de la vie (crise, transfert,
changement de rôle,  maladie d’une certaine gravité).  Dans cette analyse
nous nous arrêterons aux quatre rythmes classiques, que nous venons de
mentionner.

[5] De l’hymne de l’heure nonne de la Liturgie des heures.

[6] A propos de la docibilitas, voir  A. Cencini, Il respiro, 34-39.

[7] Substantiellement, je reprends ce que j’ai exposé dans le volume déjà cité
La verità  della  vita,  312-328,  mais  avec  un  ajout  d’une  caractéristique
significative.

[8] Cfr. Benoît XVI,  Exhortation Apostolique Post-Synodale "Sacramentum
caritatis",  Roma, 2007, 45; Jean Paul II,  Exhortation Apostolique Post-
Synodale "Vita consecrata", Rome 1996, 6; 94; 101. Voir aussi dans cette
collection, le petit volume de I.  Gargano,  La  lectio divina  nella vita dei
credenti, Cinisello Balsamo 2008.

[9] Encore plus, en général, il semble licite se demander “ On pratique encore
la prière  mentale?  C’est  perçu  comme un élément  d’une  vie  spirituelle
sérieuse?... Il nous semble plutôt que, en réalité, on se contente de la prière
vocale,  peut-être  aussi  liturgique...»  (G.  Mucci,  È  passata  di  moda  la
preghiera mentale?, dans «La Civiltà Cattolica», 3761 [2007] 430).

[10] Nouvelles  vocations  pour  une  nouvelle  Europe.  Document  final  du
Congrès sur les vocations au Sacerdoce et à la Vie Consacrée en Europe,
Rome, 5-10 mai 1997, 26 a).

28



[11] J.  Guitton,  1/  lavoro  intellettuale.  Consigli  a  coloro  che  studiano  e
lavorano, Cinisello Balsamo 1996,89.

[12] Cfr. L. Guccini, Volgeranno lo sguardo a colui che hanno trafitto,Capiago
2006,13-14.

[13] A la IV  Conférence de l’Eglise italienne, célébrée a Vérone,  le moine
Mosconi  a  stimulé  surtout  les  prêtres  et  les  consacrés  à  se  demander,
quarante  ans  après  le  Concile:  «Ce  temps-  que  pour la  Bible est  signe
d’une génération entière, combien ont été provoqué et transformé par la
Parole?  Qu’est-ce  que  nous  avons  fait  de  la  Parole ?  (F.  Mosconi,
Meditazione, in «Avvenire», 18.X.2006, 10).

[14] A sujet du sens du passage de l’expérience à la sagesse cfr. A. Cencini, La
verità, 401-409.

[15] J. Guitton, Il lavoro, 98.

[16] Antonin-Dalmace Sertillanges, La vita intellettuale, Rome 1998, 182.
[17] J. Guitton, Il lavoro, 98.

[18] «Jean  a  commencé  le  prologue  de  son  Evangile  avec  les  paroles:  “  Au
commencement était le Logos. Logos signifie en même raison et Parole, une
raison qui est créatrice et capable de se communiquer (Benedetto XVI, Fede,
ragione  e  università.  Ricordi  e  riflessioni,  in  «L’Osservatore  Romano»,
14.IX.2006, 6), si donc  Logos signifie capacité communicative, celui qui en
fait l’expérience doit savoir “communiquer” avec les paroles, le contact avec
une telle Parole.

[19] J.  Bossuet,  Méditations sur l’Evangile,  citato da G.  Ravasi,  Meditare e
masticare, in «Avvenire», 17.V.1997, 1.

[20] Origene, Commento alla Lettera ai Romani, a cura di F. Cocchini, Volume Il,
Genova 1986, 95 (In epistulam ad Romanos IX, 1 commento a Rm 12, 1-2).

[21] F. Mosconi, Meditazione, 10.

[22] La  tradition orale  de  mon Institut  (les  Canossiens)  dit  que  nos premiers
pères,  frères  simples,  se consumaient les jours dans le travail  humble de
l’oratoire juvénile quotidien, et ils arrivaient très fatigués à la fin de leur
journée, mais ils ne pouvaient renoncer au rendez-vous vespertine-nocturne
avec le Seigneur. Pour ne pas risquer de s’endormir, ils recouraient alors à ce

29



stratagème singulier: ils se baignaient la nuque avec un tissu d’eau froide. Je
crois  que  la  prière  qui  sortait  de  ces  cœurs  là,  si  ce  n’était  pas
particulièrement élevée sur la plan mystique, certainement c’était une prière
qui est agrée par Dieu, typique prière de la fin de la journée de l’apôtre qui a
dépensé toutes les énergies pour annoncer le Seigneur,  et qui maintenant,
sent l’exigence de conclure, la journée là où il l’avait commencé, de raconter
à son Seigneur le trame  du jour passé, de remettre tout a son cœur, pour
trouver paix dans ses bras.

30


