https://combonianum.org/ Prima Lettera di Giovanni (4)

Sant’'Agostino - Lectio divina sulla Prima Lettera di Giovanni

Omelie 7-8 Capitolo 4

OMELIA 7

Voi gia siete da Dio...

Sotto la guida di Cristo e disprezzando il mondo, nutriamoci della carita, perché la carita ¢ Dio
stesso e chi la possiede puo vedere Dio. Sia la carita ad ispirare il nostro agire; amiamo l'uomo, non
il suo errore.

[La carita ristora le nostre forze.]

1. Questo mondo ¢ per tutti i fedeli che cercano la patria cio che fu il deserto per il popolo
d'Israele. Essi vagavano per il deserto ma cercavano la patria: tuttavia, sotto la guida del Signore,
non potevano fallire la meta. La loro strada era il comando stesso del Signore. Sebbene essi
andassero vagando per quarant'anni, quel loro cammino pud essere compiuto in pochissime tappe,
note a tutti. Si attardarono non perché abbandonati dal Signore, ma perché Dio voleva provarli. Cio
che anche a noi il Signore promette, ¢ una dolcezza ineffabile, un bene, come dice la Scrittura e
come spesso vi abbiamo ricordato, che occhio umano non vide, né orecchio udi, né mai s'e
presentato allo spirito dell'vomo (Is 64, 4;1 Cor 2, 9). Siamo provati dai lavori della vita temporale
e le tentazioni della vita presente ci aprono gli occhi. Ma se non volete morire di sete, in questo
deserto della vita presente, bevete 1'acqua della caritd. Essa ¢ la fonte che il Signore ha voluto
apprestarci quaggiu, affinché non venissimo meno lungo la strada: beviamone in abbondanza e
quando saremo arrivati in patria, ne berremo ancor piu abbondantemente. E' stato letto da poco il
Vangelo; nelle stesse parole con cui si € conclusa la lettura del brano evangelico, di che cosa avete
sentito parlare se non di carita? In realtd noi abbiamo stretto un patto con Dio per cui se vogliamo
che egli ci condoni i peccati, anche noi dobbiamo perdonare i peccati che sono stati commessi
contro di noi (cf. Mt 6, 12). Ma ¢ appunto la carita che fa perdonare i peccati. Togli dal cuore la
carita ed esso conservera l'odio e non sapra perdonare. La ci sia la carita ed essa sicuramente
perdona, perché non si chiude in se stessa. Tutta quanta questa Epistola, che abbiamo voluto
commentarvi, non fa altro, come vedete, che raccomandarci quell'unico bene che ¢ la carita. Non
bisogna neanche temere che, ripetendo sempre la stessa raccomandazione, la caritd venga in odio.
Che cosa si dovra poi amare, se la carita diventa oggetto di odio? Se da questa carita noi siamo
indotti ad amare tutte le altre cose, come dovremmo amare la carita stessa? Cio che non deve mai
stare lontano dal cuore, non stia lontano neppure dalla bocca.

[Facciamoci guidare dal Signore.]

2. Voi, o miei figlioli, gia siete da Dio e l'avete vinto (1 Gv 4, 4): chi avete vinto se non
l'anticristo? Poco prima Giovanni aveva affermato: Chiunque dissolve Gesu Cristo e afferma che
egli non e venuto nella carne, non proviene da Dio (1 Gv 4, 3). Vi abbiamo spiegato, se ricordate,
come tutti coloro che violano la carita negano che Gesu Cristo sia venuto nella carne. Non c'era
bisogno che Gesu arrivasse in terra se non a causa della carita. Egli ci raccomanda quella carita di
cui parla lui stesso nel Vangelo: Nessuno puo aver maggior amore di chi da la vita per i suoi
amici (Gv 15, 13). Il figliuolo dell'uomo avrebbe mai potuto dare per noi la sua vita, senza rivestirsi
della carne, nella quale potesse morire? Chi dunque viola la carita, qualunque cosa dica con la
lingua, nega con la sua vita che Cristo ¢ venuto nella carne; ed egli ¢ un anticristo, dovunque si
trovi, in qualsiasi luogo sia entrato. Che cosa dice Giovanni a quelli che sono cittadini della patria
alla quale sospiriamo? Voi lo avete vinto. Come 1'hanno vinto? Perché colui che sta in voi é piu
grande di colui che é nel mondo (1 Gv 4, 4). Perché costoro non attribuissero alle proprie forze la
vittoria e non venissero vinti dall'arroganza che ¢ frutto di superbia (il diavolo vince chi riesce a
rendere superbo) ma conservassero, secondo il suo volere, I'umilta, che cosa dice loro? Lo avete


https://combonianum.org/

2

vinto. Chiunque sente dire: avete vinto, alza la testa, si pavoneggia, e vuole essere lodato. Ma non
esaltarti, considerando invece chi in te ha vinto. Perché hai vinto? Perché colui che sta in voi é piu
grande di colui che e nel mondo. Sii umile, porta il Signore Dio tuo, sii la cavalcatura di colui che ti
monta. E' un bene per te che lui ti diriga e lui stesso guidi il cammino. Se non avessi lui seduto in
sella, potresti alzare la testa, potresti dar calci: ma guai a te, che resteresti senza un reggitore; perché
questa liberta ti conduce alle belve per essere da loro divorato.



[L'amore del mondo si oppone alla carita.]

3. Questi sono del mondo. Chi? Gli anticristi. Avete gia udito chi siano. E li riconoscete, se
voi non lo siete: chi infatti lo €, non li riconosce. Essi sono nel mondo. percio parlano delle cose
del mondo ed il mondo li ascolta (1 Gv 4, 5). Chi sono quelli che parlano delle cose del mondo?
Volgete pure l'attenzione a coloro che parlano contro la caritd. Avete sentito le parole del
Signore: Se perdonerete agli uomini i loro peccati, anche il vostro Padre dei cieli perdonera i
vostri peccati; ma se non perdonerete, neanche il Padre perdonera a voi (Mt 6, 14-15). E' la verita
che lo afferma; che se, al contrario, non ¢ la verita, puoi pure contraddire. Se sei cristiano e credi a
Cristo, sai che lui disse: o sono la verita (Gv 14, 6). Si tratta, dunque, di una affermazione vera e
sicura. Senti invece gli uomini che parlano il linguaggio del mondo. Ti dicono: perché non ti
vendichi e lasci che 1'altro si glori di averti fatto questo? Orsu! fagli capire che ha a che fare con un
uomo. Parole del genere si sentono dire tutti 1 giorni. Quelli che le dicono parlano il linguaggio del
mondo; ed il mondo li ascolta. Soltanto quelli che amano il mondo pronunciano parole del genere e
soltanto quelli che amano i1l mondo le ascoltano. Chi ama il mondo e trascura la carita nega, come
avete sentito, che Gesu sia venuto nella carne. Che forse il Signore ha agito cosi nella carne?
Quando era schiaffeggiato, volle forse vendicarsi? Quando pendeva dalla croce, non disse
forse: Padre, perdona loro, perché non sanno quello che fanno (Lc 23, 34)? Se lui, che ne aveva il
potere, non minacciava, perché mai tu minacci, perch¢ avvampi d'ira tu che sei sottoposto
all'autorita altrui? Egli ¢ morto perché cosi volle, e non minacciava; tu non sai quando morirai e
minacci?

[Dio ¢ carita.]

4. Noi veniamo da Dio. Qual'¢ la ragione? Vedete se c'¢ altra ragione che non sia la
carita. Noi veniamo da Dio. Chi conosce Dio, ci ascolta: chi non é da Dio, non ci ascolta. Questo e
il segno che ci fa riconoscere lo spirito di verita e lo spirito dell'errore (1 Gv 4, 6). Chi ci ascolta ha
lo spirito di verita; chi non ci ascolta ha lo spirito di errore. Vediamo di che cosa ci ammonisce e
ascoltiamo piuttosto lui che ammonisce in spirito di verita; non gli anticristi, non gli amatori del
mondo, non il mondo. Se siamo nati da Dio, Dilettissimi... Attenzione al seguito. Ci aveva prima
detto: Noi siamo da Dio. Chi conosce Dio, ci ascolta; chi non viene da Dio, non ci ascolta. Questo
e il segno col quale riconosciamo lo spirito di verita e quello dell’errore. E cosi ci aveva reso attenti
al fatto che chi conosce Dio lo ascolta, chi non lo conosce non l'ascolta; e questo ¢ il criterio di
distinzione tra spirito di verita e d'errore. Vediamo dunque cos'¢ questa sua ammonizione, che
dobbiamo sentire da lui. Dilettissimi, amiamoci a vicenda. Perché? Perché forse ci ammonisce un
uomo? Perché l'amore viene da Dio. Ha posto un valido fondamento al dovere della carita dicendo
che essaviene da Dio:ma ci dira ancora di piu, se ascoltiamo attentamente. Ha appena
detto: L'amore viene da Dio, e chiunque ama, e nato da Dio e ha conosciuto Dio. Chi non ama, non
conosce Dio. Perché? Perché Dio ¢ amore (1 Gv 4, 7-8). Che cosa poteva dire di piu, o fratelli? Se
non ci fosse in tutta questa Epistola e in tutte le pagine della Scrittura nessuna lode della carita
all'infuori di questa sola parola che abbiamo inteso dalla bocca dello Spirito, che cio¢ Dio e
carita, non dovremmo chiedere di piu.

[L'offesa alla carita ¢ un'offesa a Dio stesso.]

5. Vedete dunque che agire contro 1'amore, significa agire contro Dio. Nessuno dica: io pecco
contro un uomo, quando non amo il fratello (sentite!); e peccare contro un uomo ¢ cosa da poco;
purché non pecchi contro Dio! Ma come non pecchi contro Dio, quando pecchi contro 1'amore? Dio
e amore. Lo diciamo forse noi? Se fossimo noi a dire: Dio ¢ amore, forse qualcuno di voi si
scandalizzerebbe e direbbe: che cosa ha detto? Che cosa ha voluto dire, affermando che Dio ¢
amore? Dio ci ha dato il suo amore, ci ha donato il suo amore. L'amore proviene da Dio: Dio e
amore. Eccovi, o fratelli, nelle vostre mani le Scritture di Dio: questa Epistola ¢ una di quelle
canoniche; si legge in tutte le chiese, ¢ ammessa sull'autorita del mondo intero, essa stessa ha
edificato il mondo. Senti cio che ti vien detto da parte dello Spirito di Dio: Dio é amore. Se osi,
ormai, agisci pure contro Dio e non amare il fratello.



4

[La carita ¢ da Dio, perché lo Spirito ¢ Dio da Dio.]

6. Come conciliare le due espressioni appena ricordate: L'amore proviene da Dio, e l'amore e
Dio? Dio ¢ Padre e Figlio e Spirito Santo: il Figlio ¢ Dio da Dio e lo Spirito Santo ¢ Dio da Dio;
questi tre sono un solo Dio, non tre déi. Se il Figlio ¢ Dio, se lo Spirito Santo ¢ Dio e se ad amare ¢
solo colui nel quale abita lo Spirito Santo, allora veramente I'amore ¢ Dio; Dio, pero, perché
procede da Dio. L'Epistola ha le due espressioni: L'amore proviene da Dio e l'amore ¢ Dio. La
Scrittura solo del Padre non afferma che viene da Dio. Quando ti incontri nelle parole da Dio, o si
intende parlare del Figlio o dello Spirito Santo. Dice 1'apostolo Paolo: L'amore di Dio e diffuso nei
nostri cuori per mezzo dello Spirito Santo che ci é stato dato (Rm 5, 5); e da qui comprendiamo che
¢ lo Spirito Santo 1'amore. E' esso, infatti, quello Spirito Santo, che 1 cattivi non possono ricevere; €
esso la fonte di cui la Scrittura dice: Abbi una sorgente d'acqua in tua esclusiva proprieta e nessun
estraneo la usi con te (Prv 5, 16-17). Tutti quelli che non amano Dio sono estranei, anticristi. E
anche se entrano nelle basiliche, non possono annoverarsi tra i figli di Dio; non appartiene loro
questa fonte di vita. Anche il malvagio puo avere il battesimo; pud avere anche il dono della
profezia. Sappiamo che il re Saul aveva il dono della profezia; egli perseguitava il santo David e
tuttavia fu ripieno dello spirito di profezia e incomincio a profetare (cf. 1 Sam 19). Anche il
malvagio puo ricevere il sacramento del corpo e del sangue del Signore: di costoro infatti ¢
detto: Chi mangia e beve indegnamente, mangia e beve la propria condanna (1 Cor 11, 29). Anche
il malvagio puo portare il nome di Cristo, dirsi cio¢ cristiano ed essere malvagio; di costoro ¢
detto: Disonoravano il nome del loro Dio (Ez 36, 20). Anche il malvagio dunque puo avere tutti
questi sacramenti; ma il malvagio non puo possedere la carita restando malvagio. E' questo il dono
proprio dei buoni; questa la sorgente ad essi esclusiva. Lo Spirito di Dio vi esorta a bere di questa
fonte; lo Spirito di Dio vi esorta a bere di se stesso.

[E' I'intenzione a dar valore all'opera.]

7. In questo si e manifestata la carita di Dio per noi. Abbiamo in queste parole 'esortazione ad
amare Dio. Potremmo forse amarlo, se lui per primo non ci avesse amato? Se siamo stati pigri
nell'amarlo, non siamolo nel corrispondere al suo amore. Per primo egli ci ha amati; e neppure ora
siamo disposti ad amarlo. Egli ci ha amati quando eravamo peccatori, ma ha distrutto la nostra iniquita;
ci ha amati quando eravamo ammalati, ma € venuto a noi per guarirci. Dio dunque é amore. In questo si
e manifestato l'amore di Dio in noi, che egli ha mandato in questo mondo il suo Figlio Unigenito,
affinché potessimo vivere per mezzo suo (1 Gv 4, 9). 1l Signore stesso ha detto: Nessuno puo avere
maggior amore di chi da la sua vita per i suoi amici, e 1'amore di Cristo verso di noi si dimostra nel
fatto che egli ¢ morto per noi. Quale ¢ invece la prova dell'amore del Padre verso di noi? Che egli ha
mandato il suo unico Figlio a morire per noi. Cosi afferma l'apostolo Paolo: Egli che non risparmio il
suo proprio Figlio, ma lo diede per noi tutti, come non ci ha dato insieme con lui tutti i doni? (Rm 8,
32). Ecco, il Padre consegno Cristo e anche Giuda lo consegno; forse che il fatto non appare simile?
Giuda ¢ traditore; dunque anche il Padre ¢ traditore? Non sia mai, tu dici. Non lo dico i0o ma
I'Apostolo: Lui che non risparmio il proprio Figlio, ma lo diede per tutti noi. 11 Padre lo diede e Cristo
stesso si diede. L'Apostolo infatti dice: Colui che mi amo e diede se stesso per me (Gal 2, 20). Se il
Padre diede il Figlio ed il Figlio se stesso, Giuda che cosa fece? Una consegna ¢ stata fatta dal Padre,
una dal Figlio, una da Giuda: si tratta di una identica cosa: ma come si distinguono il Padre che da il
Figlio, e il Figlio che da se stesso e Giuda il discepolo che da il suo maestro? Il Padre ed il Figlio fecero
cio nella caritd; compi la stessa azione anche Giuda, ma nel tradimento. Vedete che non bisogna
considerare che cosa fa l'nomo ma con quale animo e con quale volonta lo faccia. Troviamo Dio Padre
nella stessa azione in cui troviamo anche Giuda: benediciamo il Padre, detestiamo Giuda. Perché
benediciamo il Padre e detestiamo Giuda? Benediciamo la carita, detestiamo l'iniquita. Quanto
vantaggio infatti venne al genere umano dal fatto che Cristo fu tradito? Forse che Giuda ebbe in mente
questo vantaggio nel tradire? Dio ebbe in mente la nostra salvezza per la quale siamo stati redenti;
Giuda ebbe in mente il prezzo che prese per vendere il Signore. Il Figlio ebbe in mente il prezzo che
diede per noi, Giuda penso al prezzo che ricevette per venderlo. Una diversa intenzione dunque, rese i
fatti diversi. Se misuriamo questo identico fatto dalle diverse intenzioni, una di esse deve essere amata,



5

l'altra condannata; una deve essere glorificata, l'altra detestata. Tanto vale la carita! Vedete che essa sola
soppesa e distingue 1 fatti degli uomini.

[Sia l'amore a ispirare le nostre azioni.]

8. Dicemmo questo in riferimento a fatti simili. In riferimento a fatti diversi troviamo un
uomo che infierisce per motivo di carita ed uno gentile per motivo di iniquita. Un padre percuote il
figlio e un mercante di schiavi invece tratta con riguardo. Se ti metti davanti queste due cose, le
percosse e le carezze, chi non preferisce le carezze e fugge le percosse? Se poni mente alle persone,
la carita colpisce, l'iniquita blandisce. Considerate bene quanto qui insegniamo, che cio¢ 1 fatti degli
uomini non si differenziano se non partendo dalla radice della carita. Molte cose infatti possono
avvenire che hanno una apparenza buona ma non procedono dalla radice della carita: anche le spine
hanno i fiori; alcune cose sembrano aspre e dure; ma si fanno, per instaurare una disciplina, sotto il
comando della carita. Una volta per tutte dunque ti viene imposto un breve precetto: ama e fa' cid
che vuoi; sia che tu taccia, taci per amore; sia che tu parli, parla per amore; sia che tu corregga,
correggi per amore; sia che perdoni, perdona per amore; sia in te la radice dell'amore, poiché da
questa radice non puod procedere se non il bene.

[Dio ci ha amati per primo.]

9. In questo sta l'amore. In cio si e manifestato l'amore di Dio in noi: che Dio mando il Figlio
suo Unigenito in questo mondo, affinché noi viviamo per mezzo suo. In questo e l'amore, non nel
fatto che noi abbiamo amato, ma nel fatto che lui stesso ci ha amati. Noi non abbiamo amato lui per
primi: infatti egli per questo ci ha amati, perché lo amassimo. E Dio mando il Figlio suo quale
propiziatore per i nostri peccati: propiziatore, sacrificatore. Egli immolo la vittima per i nostri
peccati. Dove trovo la vittima? Dove trovo quella vittima pura che voleva offrire? Non la trovo e
offti se stesso. Carissimi, se Dio cosi ci amo, dobbiamo anche noi amarci vicendevolmente (1 Gv 4,
9-11). Pietro - disse - mi ami? Ed egli rispose: Ti amo. Pasci le mie pecore (Gv 21, 15-17).

[La carita ci fa vedere Dio.]

10. Nessuno mai vide Dio (1 Gv 4, 12). Dio ¢ invisibile; non bisogna cercarlo con gli occhi
ma col cuore. Se volessimo vedere il sole, toglieremmo gli impedimenti agli occhi del corpo, per
poter vedere la luce; cosi se vogliamo vedere Dio, purghiamo quell'occhio con cui Dio puo essere
visto. Dove si trova questo occhio? Ascolta il Vangelo: Beati i mondi di cuore, perché essi
vedranno Dio (Mt 5, 8). Nessuno si faccia un'idea di Dio seguendo il giudizio degli occhi. Costui si
farebbe 1'idea di una forma immensa oppure prolungherebbe negli spazi una grandezza
immensurabile, come questa luce che colpisce 1 nostri occhi e che egli stende all'infinito quanto
puo; oppure si farebbe di Dio l'idea di un vecchio dall'aspetto venerando. Non devi avere pensieri di
questo genere. Se vuoi vedere Dio, hai a disposizione 1'idea giusta: Dio ¢ amore. Quale volto ha
'amore? quale forma, quale statura, quali piedi, quali mani? nessuno lo puo dire. Esso tuttavia ha 1
piedi, che conducono alla Chiesa; ha le mani, che donano ai poveri; ha gli occhi, coi quali si viene a
conoscere colui che ¢ nel bisogno; dice il salmo: Beato colui che pensa al povero ed
all'indigente (Sal 40, 2). La carita ha orecchi e ne parla il Signore: Colui che ha orecchi da
intendere, intenda (Lc 8, 8). Queste varie membra non si trovano separate in luoghi diversi, ma chi
ha la carita vede con la mente il tutto e allo stesso tempo. Tu dunque abita nella carita ed essa
abitera in te; resta in essa ed essa restera in te. E' mai possibile, o fratelli, che uno ami ci6 che non
vede? Perché allora, quando si fa la lode della carita, vi sollevate in piedi, acclamate, date lodi? Che
cosa vi ho mostrato? Vi ho forse mostrato alcuni colori? Vi ho messo innanzi oro e argento? Vi ho
sottoposto delle gemme tolte da un tesoro? Che cosa di grande ho mostrato ai vostri occhi? Forse
che il mio volto nel parlarvi si ¢ mutato? lo sono qui in carne ed ossa, sono qui nella stessa forma in
cui ho fatto il mio ingresso; anche voi siete qui nella stessa forma in cui siete venuti. Ma si fa la
lode della carita e uscite in acclamazioni. Certamente i vostri occhi non vedono nulla. Ma come essa
vi piace quando la lodate, cosi vi piaccia di conservarla nel cuore. Capite, o fratelli, cio che voglio
dire: io vi esorto, per quanto il Signore lo concede, a procurarvi un grande tesoro. Se si mostrasse a
voi un vaso d'oro cesellato, indorato, fatto con arte, ed esso attraesse 1 vostri occhi e attirasse a sé la



6

brama del vostro cuore, e la mano dell'artista vi piacesse cosi come il peso della materia e lo
splendore del metallo, forse che ciascuno di voi non direbbe: "oh, se avessi quel vaso"? Ma lo
avreste detto inutilmente, poiché non era in vostro potere averlo. Oppure, se uno volesse averlo,
penserebbe di rubarlo dalla casa di un altro. A voi vien fatto 1'elogio della carita; se essa vi piace,
abbiatela, possedetela; non ¢ necessario che facciate un furto a qualcuno, non ¢ necessario che
pensiate di comprarla. Essa ¢ gratuita. Tenetela, abbracciatela: niente ¢ piu dolce di essa. Se di tal
pregio essa ¢ quando viene presentata a voce, quale sara il suo pregio quando ¢ posseduta?

[Ama l'uomo, non il suo errore. Cristo rivendica i suoi titoli. ]

11. Se volete conservare la carita, fratelli, innanzitutto non pensate che essa sia avvilente e
noiosa; non pensate che essa si conservi in forza di una certa mansuetudine, anzi di remissivita e di
negligenza. Non cosi essa si conserva. Non credere allora di amare il tuo servo, per il fatto che non
lo percuoti; oppure che ami tuo figlio, per il fatto che non lo castighi; o che ami il tuo vicino
allorquando non lo rimproveri; questa non ¢ caritd, ma trascuratezza. Sia fervida la carita nel
correggere, nell'emendare; se 1 costumi sono buoni, questo ti rallegri; se sono cattivi, siano
emendati, siano corretti. Non voler amare 1'errore nell'uomo, ma I'uomo; Dio infatti fece 1'uomo,
I'vomo invece fece I'errore. Ama cio che fece Dio, non amare cio che fece 1'uvomo stesso. Amare
quello significa distruggere questo: quando ami l'uno, correggi l'altro. Anche se qualche volta ti
mostri crudele, cid avvenga per il desiderio di correggere. Ecco perché la carita ¢ simboleggiata
dalla colomba che venne sopra il Signore (cf. Mt 3, 16). Quella figura cio¢ di colomba, con cui
venne lo Spirito Santo per infondere la carita in noi. Perché questo? Una colomba non ha fiele:
tuttavia in difesa del nido combatte col becco e con le penne, colpisce senza amarezza. Anche un
padre fa questo; quando castiga il figlio, lo castiga per correggerlo. Come ho detto, il mercante, per
vendere, blandisce ma ¢ duro nel cuore: il padre per correggere castiga ma ¢ senza fiele. Tali siate
anche voi verso tutti. Ecco, o fratelli, un grande esempio, una grande regola: ciascuno ha figli o
vuole averli; oppure, se ha deciso di non avere assolutamente figli dalla carne, desidera per lo meno
averne spiritualmente: chi € che non corregge il proprio figlio? Chi ¢ quel padre che non da castighi
(cf. Eb. 12, 7)? E tuttavia sembra che egli infierisca. L'amore infierisce, la carita infierisce: ma
infierisce, in certo qual modo, senza veleno, al modo delle colombe e non dei corvi. Questo mi ha
ricordato, fratelli miei, di dirvi che quei violatori della carita hanno operato scisma: come odiano la
carita, cosi odiano la colomba. Ma la colomba li accusa: essa proviene dal cielo, i cieli si aprono,
resta sopra la testa del Signore. E perché? Per udire: Questi ¢ colui che battezza (Gv 1, 33).
Allontanatevi, o predoni; allontanatevi, o invasori della proprieta di Cristo. Nelle vostre proprieta,
dove volete fare da padroni, avete osato affiggere i titoli del Signore. Egli conosce i suoi titoli;
rivendica la sua proprieta; non distrugge 1 titoli, ma entra e prende possesso. Cosi non viene
distrutto il battesimo di chi viene alla Chiesa Cattolica, affinché non venga distrutto il titolo del suo
Re. Ma che cosa avviene nella Chiesa Cattolica? 1l titolo viene riconosciuto; il possessore entra
sotto 1 suoi propri titoli, 1a dove il predone entrava con titoli non suoi.

OMELIA 8

Nessuno ha veduto Dio...

Sii umile, cerca la gloria di Dio, permani nella carita. Desidera che il nemico diventi fratello, il
povero autosufficiente, I'indotto dotto. Sottomettiti a Colui che ti ¢ superiore e che ¢ venuto come
medico a cercarti e guarirti, spinto solo dall'amore.

[Una lode che puo sempre durare. ]

1. Amore, parola dolce, ma realta ancora piu dolce. Non possiamo parlare sempre di essa. Noi
infatti siamo occupati in molte cose e svariate attivita c'impegnano ovunque, cosicché la nostra
lingua non sempre ha tempo di parlare dell'amore: anche se non c'¢ cosa migliore che parlare di tale
argomento. Ma quella carita della quale non sempre ¢ possibile parlare, sempre ¢ possibile



7

custodire. Cosi I'Alleluia che ora cantiamo, viene forse da noi sempre cantato? Appena la durata di
un'ora, anzi a mala pena per una breve frazione noi cantiamo Alleluia; poi ci occupiamo di altro.
Alleluia, come gia sapete, significa: Lodate Dio. Chi loda Dio con la lingua, non sempre puo farlo;
chi invece lo loda con la vita, puo sempre farlo. Sempre bisogna attuare opere di misericordia,
sentimenti di caritd, pieta religiosa, castita incorrotta, sobrieta modesta; sia che siamo in pubblico, o
in casa, in mezzo agli uomini, nella nostra stanza, quando parliamo e quando taciamo, quando
siamo impegnati in qualche lavoro o siamo liberi da impegni; sempre bisogna osservare quei dovert,
perché queste virtu che ho nominato sono dentro di noi. E potrei mai nominarle tutte? Esse sono
come un esercito di un generale che ha il suo comando dentro la tua mente. Come il generale, per
mezzo del suo esercito, attua cid che piu gli piace, cosi il Signore nostro Gesu Cristo,
incominciando ad abitare nell'intimo dell'uomo, cio¢ nella nostra mente per mezzo della fede (cf. Ef
3, 17), usa di queste virtu come dei suoi ministri. E per mezzo di queste virtu, che non possono
essere viste con gli occhi, e che tuttavia, se nominate, vengono lodate (non verrebbero lodate se non
fossero amate, non sarebbero amate se non si vedessero; se non si possono amare senza che si
vedano, sono pero viste da un altro occhio, cioe, dallo sguardo interiore del cuore), per mezzo di
queste virtu invisibili vengono mosse le membra in modo visibile: 1 piedi per camminare; ma dove?
dove li possa muovere la buona volonta, che milita sotto un buon generale. Le mani per operare; ma
che cosa? cio che la carita avra comandato, interiormente suscitata dallo Spirito Santo. Le membra
dunque si vedono quando si muovono, ma colui che comanda al di dentro non si vede. E chi sia
dentro a comandare, lo sa propriamente solo colui che comanda e colui che dentro riceve il
comando.

[Sia lodato in te Colui che per tuo mezzo opera. ]

2. Infatti, o fratelli, avete da poco udito leggere il Vangelo; I'avete perd veramente udito solo
se avete prestato non solo l'orecchio del corpo ma anche quello del cuore. Che cosa
disse? Guardatevi dal fare la vostra giustizia davanti agli uomini per essere veduti da loro (Mt 6,
1). Forse Cristo volle questo: che qualunque bene noi facciamo, ci nascondiamo agli occhi degli
uomini e temiamo di essere visti? Se temi quelli che ti guardano, non avrai nessun imitatore: devi
dunque essere visto. Ma non devi agire per questo scopo, cio¢ per essere visto. Non qui deve essere
il fine della tua gioia, non qui il termine della tua letizia, cosi che tu ritenga di aver conseguito tutto
il frutto della tua buona opera, una volta che sei stato visto e lodato. Tutto cid € niente. Disprezza te
stesso, quando vieni lodato: sia in te lodato colui che opera per mezzo tuo. Non voler dunque
operare per la tua lode il bene che fai, ma per la lode di colui da cui hai di che fare il bene. Da te hai
solo la forza di agire male, da Dio quella di agire bene. Al contrario gli uomini perversi vedete
come pensano diversamente. Vogliono attribuire a sé quel bene che fanno; se fanno male vogliono
accusare Dio. Capovolgi questa specie di stortura e perversione che mette, in certo qualmodo, tutto
sottosopra: sotto cio che ¢ sopra e viceversa. Vuoi abbassare Dio e innalzare te? Allora precipiti,
non ti elevi: egli infatti sta sempre in alto. Che dunque? A te forse il bene, a Dio il male? Di' questo,
piuttosto, con maggiore verita: A me il male, a lui il bene; e quel bene che ho io, deriva da lui;
infatti qualunque cosa io faccia da me, ¢ male. Questa confessione rafforza il cuore e pone il
fondamento dell'amore. Se infatti noi dobbiamo nascondere le nostre opere buone, affinché non
vengano viste dagli uomini, che ne ¢ della sentenza contenuta nel sermone che il Signore pronuncio
sul monte? Un po' prima aveva detto: Risplendano le vostre opere davanti agli uomini. N¢é si fermo
qui, ma aggiunse: E glorifichino il Padre vostro che e nei cieli (Mt 5, 16). E 1'Apostolo che cosa
dice? lo ero un volto sconosciuto alle Chiese della Giudea, che sono in Cristo, tuttavia esse erano
intente ad ascoltarmi, perché chi una volta ci perseguitava, ora evangelizza quella fede che un
tempo perseguitava, ed essi davano gloria a Dio a causa mia (Gal 1, 22-24). Vedete in che modo
anche lui, facendosi conoscere, non si propone la sua lode ma quella di Dio. E per quanto lo
riguarda, lui stesso si confessa devastatore della Chiesa, persecutore insaziabile e malvagio; non
siamo noi ad incriminarlo. Paolo preferisce che i1 suoi peccati siano da noi detti, affinché colui che
sanO tale malattia venga glorificato. La mano del medico infatti incise la vasta ferita e la risano.
Quella voce proveniente dal cielo abbatté il persecutore e fece sorgere il predicatore; uccise Saulo,
diede vita a Paolo (cf. At 9). Saulo era persecutore di un uomo santo (1 Sam 19); questo il suo nome



8

quando perseguitava i Cristiani; poi da Saulo divenne Paolo (cf. At 13, 9). Che significa Paolo?
"Piccolo”". Dunque quando era Saulo, era superbo ed altero; quando fu Paolo, divenne umile e
piccolo. Percio noi diciamo: ti vedro un po' dopo (paulo post), cio€ tra poco (modicum). Senti allora
come si dichiara piccolo: loinfatti sono il piu piccolo degli Apostoli (1 Cor 15, 9); ed ancora: 4 me,
il piu piccolo di tutti i santi (Ef 3, 8), come afferma in altro luogo. Egli era, tra gli Apostoli, come la
frangia di un vestito; ma la Chiesa delle genti, come I'emorroissa, la tocco e guari (cf. Mt 9, 20-22).

[La carita mai venga meno nel cuore.]

3. Dunque, o fratelli, questo i0 ho voluto dirvi, questo vi dico, questo, se potessi, non vorrei
mai cessare di dire: fate 1'una o I'altra opera secondo le circostanze, le ore, i tempi. Forse che si pud
sempre parlare? sempre tacere? sempre mangiare? sempre digiunare? sempre dare pane al povero?
Sempre vestire gli ignudi? sempre visitare gli ammalati? Sempre pacificare 1 litiganti? Sempre
seppellire 1 morti? Ora si fa una cosa, ed ora un'altra. Questi atti vengono iniziati € poi sospesi: ma il
principe che li comanda non ha inizio né deve cessare di esistere. La carita non venga interrotta
nell'animo: le opere della carita vengano invece attuate secondo l'opportunita. Rimanga, come ¢
stato scritto, /a carita fraterna (cf. Eb 13, 1).

[Amore dei nemici e dei fratelli.]

4. C'¢ un interrogativo che forse ha turbato qualcuno di voi, in questo tempo che abbiamo
dedicato alla trattazione dell'Epistola di San Giovanni; e l'interrogativo ¢ perché mai egli non fa
altro che raccomandare la carita fraterna. Dice infatti: Chi ama il fratello (1 Gv 2, 10); e poi: A noi
e stato dato un comandamento, che ci amiamo a vicenda (1 Gv 3, 23). Molto spesso egli ha
nominato la carita fraterna: mentre non cosi spesso ha nominato I'amore di Dio, e cio¢ la carita con
cui dobbiamo amare Dio; in realta non 1'ha del tutto tenuta sotto silenzio. Non parlo affatto invece
dell'amore verso il nemico in quasi tutta I'Epistola. Mentre con tanta forza ci predica e ci
raccomanda la carita, non ci dice di amare i nemici. Ci dice invece di amare i fratelli. Poco fa, nella
lettura del Vangelo, abbiamo sentito: Se amate quelli che vi amano, quale ricompensa avete? Non
fanno questo anche i pubblicani?(Mt 5, 46). Perché dunque Giovanni ci raccomanda tanto, per
acquistare la perfezione, I'amore fraterno, mentre il Signore dice che non ci basta amare i fratelli,
ma dobbiamo spingere il nostro amore fino ad amare 1 nemici? Chi si spinge fino ad amare 1 nemici,
non dimentica per questo di amare i fratelli. Deve anzi fare come fa il fuoco che prima si attacca
alle cose vicine e poi si propaga a quelle piu lontane. Il fratello ti € piu vicino di qualsiasi altro
uomo. A sua volta ti ¢ piu vicino colui che non conosci e tuttavia non ti ¢ nemico, che non il nemico
il quale si oppone a te. Spingi il tuo amore verso 1 piu vicini, ma non chiamare cio un allargamento
del tuo amore. Se ami quelli che ti sono vicini, ami in pratica te stesso. Spingiti ad amare quelli che
non conosci, che non ti fecero nulla di male. Ma va' anche oltre; spingiti ad amare 1 nemici. Questo
con certezza ti comanda il Signore. Perché allora Giovanni ha taciuto sull'amore al nemico?

[E' piu puro l'amore per chi non € bisognoso. ]

5. Ogni dilezione, anche quella carnale, che abitualmente si chiama amore e non dilezione
(dilezione si dice di solito dei sentimenti spirituali e ad essi piuttosto si estende il suo significato),
tuttavia ogni dilezione, o fratelli carissimi, suppone una certa benevolenza verso quelli che amiamo.
Infatti non dobbiamo provare verso gli uomini una dilezione, che del resto € impossibile, o amore
[lo stesso Signore ha usato questo termine quando chiese: Pietro, mi ami tu? (Gv 21, 17)] come lo
provano i golosi allorché dicono: amo 1 tordi; 1i amano infatti per ucciderli e divorarli. Egli dice di
amarli e li ama perché non siano piu, li ama per perderli. Tutto cido che amiamo per cibarcene lo
amiamo al fine di consumarlo e di venir ristorati. Gli uomini devono forse essere amati in questo
modo, come per essere divorati? Esiste invece una amicizia di benevolenza per la quale a volte noi
offriamo dei doni a quelli che amiamo. E se non ci fosse nulla da donare? A chi ama basta la sola
benevolenza. Non dobbiamo certo desiderare che ci siano dei miseri, per poter cosi esercitare le
opere di misericordia. Tu dai pani a chi ha fame; ma sarebbe meglio che nessuno avesse fame,
anche se in tal modo non si ha nessuno a cui dare. Tu offri vestiti all'ignudo: ma quanto sarebbe
meglio se tutti avessero 1 vestiti e non ci fosse questa indigenza. Tu dai sepoltura a chi ¢ morto: ma



9

quanto sarebbe meglio che giungesse quella vita in cui nessuno morird. Tu metti d'accordo i
litiganti: voglia il cielo che si stabilisca quella eterna pace di Gerusalemme, dove nessuno potra
litigare! Sono doveri legati a particolari necessitd. Elimina i miseri; cesseranno le opere di
misericordia. Ma se cesseranno le opere di misericordia, si estinguera forse 1'ardore della carita? Piu
genuino ¢ I'amore che porti verso un uomo di nulla bisognoso, al quale non devi dare nulla: questo
amore sara piu puro e molto piu sincero. Se infatti dai in prestito ad un miserabile, puo capitare che
tu desideri esaltarti di fronte a lui e avere lui soggetto, perché egli ¢ stato causa di quell'atto
benefico. Egli si trovo nel bisogno e tu lo hai aiutato; sembri essergli superiore, perché tu hai dato a
lui. Desidera che ti sia eguale, affinché ambedue siate soggetti ad un solo Signore al quale nulla si
puo dare.

[Obbedisci a chi ¢ sopra di te.]

6. L'anima orgogliosa proprio in ci0 ha sorpassato la misura ed ¢ diventata in certo qual modo
avara; perché radice di tutti i mali é l'avarizia (1 Tm 6, 10). Fu anche detto che la superbia é inizio
di ogni peccato (Sir 10, 15). Ci domandiamo a volte come possono accordarsi queste due
proposizioni: la radice di tutti i mali e l'avarizia, e quest'altra: Il principio di ogni peccato e la
superbia. Se la superbia ¢ inizio di ogni peccato, € per ci0 stesso la radice di tutti i mali. Ma ¢ anche
certo che pure l'avarizia ¢ radice di tutti 1 mali: concludiamo percio che nella stessa superbia c'e
l'avarizia, in quanto l'uomo oltrepassa la misura. Che significa essere avari? Cercare al di 1a del
sufficiente. Adamo cadde per la superbia: ¢ detto infatti che all'inizio di ogni peccato e la
superbia. Cadde forse per avarizia? Chi piu avaro di colui al quale Dio non basta? Abbiamo letto, o
fratelli, che l'uomo ¢ stato fatto ad immagine e similitudine di Dio: che cosa Dio disse
dell'vomo? Abbia potere sui pesci del mare, sugli uccelli del cielo e su tutti gli animali che
strisciano per terra (Gn 1, 26). Ha forse detto il Signore: 'uvomo abbia potere sugli uomini? Disse
soltanto: abbia potere, un potere conforme alla natura; ma potere su chi? Sui pesci del mare, sui
volatili del cielo, su tutti gli animali che strisciano per terra. Perché su questi esseri ¢ naturale che
I'vomo abbia potere? Perché 1'nvomo deriva questo suo potere dal fatto che fu creato ad immagine di
Dio. Dove fu fatto ad immagine di Dio? Nell'intelligenza, nella mente, nell'uvomo interiore; nel fatto
che l'uvomo capisce la verita, discerne la giustizia e l'ingiustizia, sa da chi ¢ stato fatto, puo
conoscere il suo creatore e lodarlo. Ha questa intelligenza chi possiede la saggezza. Poiché molti
per colpa delle cattive passioni corrompono in se stessi 1'immagine di Dio e spengono in certo qual
modo la fiamma dell'intelligenza con la perversita della loro condotta, la Scrittura dice loro: Non
diventate come un cavallo ed un mulo che non hanno intelligenza (Sal 31, 9). Questo significa: io ti
ho messo al di sopra del cavallo e del mulo; ti ho fatto a mia immagine, ti ho dato potere sopra
questi esseri. Perché? Perché le bestie non hanno un'anima razionale; tu invece coll'anima razionale
comprendi la verita, capisci ci0 che sta sopra di te; assoggettati a colui che sta sopra di te e ti
staranno soggetti quegli esseri sopra i quali sei stato preposto. Avendo l'uomo con il peccato
abbandonato colui sotto il quale doveva stare, viene assoggettato a quegli esseri sopra i quali egli
doveva comandare.

[Liberazione spirituale.]

7. Vedete di capire cio che voglio dire: ecco Dio, ecco l'nomo, ecco un animale: Dio, ad
esempio, sta sopra di te e 'animale sta sotto di te. Riconosci colui che sta sopra di te, affinché ti
riconoscano le cose che ti stanno sotto. Per questa ragione Daniele, avendo riconosciuto Dio sopra
di sé, vide i leoni a lui soggetti (cf. Dn 6, 22). Se invece tu non riconosci colui che sta sopra di te,
disprezzi un superiore ma ti assoggetti ad un inferiore. Che cosa contribui a domare la superbia
degli Egiziani? Le rane e le mosche (cf. Es 8). Dio poteva mandare loro anche i leoni, ma il leone ¢
per spaventare personaggi importanti. Quanto piu gli Egiziani erano superbi, tanto piu la loro
vanagloria fu infranta da esseri disprezzabili ed abbietti. I leoni riconobbero invece Daniele perché
egli era suddito di Dio. Che cosa dunque? I martiri che combatterono contro le bestie e sono stati
lacerati dai morsi delle belve, non erano sottomessi a Dio? Oppure bisognera dire che i tre fanciulli
della fornace erano servi di Dio, mentre non lo erano i fratelli Maccabei? Il fuoco mostro che quei
tre fanciulli erano servi di Dio, perché non li brucid né consumo i loro vestiti (cf. Dn 3, 50); e non



10

manifestd quali servi di Dio 1 Maccabei? Certo che 1i manifesto. Si, manifesto anch'essi, o fratelli
(cf. 2 Mach 7). Ma c'era bisogno di uno strumento di pena per rivelarli, secondo il permesso del
Signore, come dice la Scrittura: Dio colpisce ogni uomo che accoglie nel numero dei suoi figli (Eb
12, 6). Voi, o fratelli, ritenete che la lancia avrebbe mai trapassato il petto del Signore, se lui stesso
non avesse permesso ci0? Credete che egli sarebbe rimasto sospeso alla croce, senza la sua volonta?
La creatura, di cui egli era il creatore, non lo riconobbe? Oppure ha voluto presentare ai suoi fedeli
un esempio di pazienza? Dio ha liberato alcuni in modo visibile, altri 1i ha liberati ma non in modo
visibile: tutti invece ha liberato nell'anima, nessuno ha abbandonato a se stesso nel campo dello
spirito. Parve che egli avesse abbandonato a se stessi alcuni, dal punto di vista dell'aiuto esterno,
mentre altri sono stati visibilmente sottratti alla rovina. Egli ha appunto salvato costoro perché non
si credesse che non lo poteva fare. Ti ha dato una prova che pud aiutare, cosicché, quando non
interviene, tu capisca che questo ¢ per un suo disegno a te nascosto € non gia per qualche sua
difficolta. Ma che significa questo, o fratelli? Quando avremo sciolto tutti 1 nodi della nostra
condizione di mortali, quando saranno ormai sorpassati i tempi della tentazione, quando il fiume di
questa storia terrena avra compiuto il suo corso e riprenderemo quella veste primitiva che ¢
I'immortalita da noi perduta col peccato, quando questo nostro essere corruttibile, e cio¢ la nostra
carne, avra assunto qualita incorruttibili e questa nostra carne mortale avra ottenuto 1'immortalita (1
Cor 15, 53-54), allora ogni creatura riconoscera in noi i perfetti figli di Dio, 1a dove non sara piu
necessario essere tentati e flagellati; tutto sara a noi sottomesso, se qui noi siamo sudditi di Dio.

[Non esser un maestro invidioso.]

8. Il cristiano deve essere tale da non gloriarsi sopra gli altri uomini. Dio ti ha dato di essere al
di sopra delle bestie, di essere cio¢ migliore delle bestie. Questo lo hai dalla tua natura; sarai sempre
meglio di una bestia; ma se vuoi essere migliore di un altro uomo, gli porterai invidia, se lo vedi tuo
uguale. Devi invece volere che tutti gli uomini ti siano uguali. Se superi un altro in prudenza, devi
desiderare che anche lui sia prudente. Fin quando egli resta meno avveduto, deve imparare da te; fin
quando resta privo di cultura, egli ha bisogno di te; e tu sembri il maestro, lui lo scolaro; tu dunque
superiore perché maestro, lui inferiore perché discepolo. Se non desideri che lui ti sia uguale, vorrai
che egli resti sempre tuo discepolo. Ma se vuoi averlo sempre tuo discepolo, sei un maestro
invidioso. E se sei tale, come puoi dirti maestro? Ti supplico, non insegnargli la tua invidia. Senti
I'Apostolo che dice nella sua grande carita: Vorrei che tutti gli uomini fossero come me (1 Cor 7, 7).
Come mai voleva che tutti gli fossero uguali? Egli era superiore a tutti proprio perché nella sua
carita desiderava che tutti fossero uguali. L'uomo dunque ha oltrepassato la misura; volle essere
troppo avaro, ponendosi sopra gli altri uomini, mentre aveva ricevuto soltanto una superiorita sopra
gli animali: e cio € superbia.

[Motivo ispiratore delle azioni buone.]

9. Vedete le opere grandi che la superbia compie: fate bene attenzione come esse siano tanto
simili e quasi pari a quelle della carita. La carita offre cibo all'affamato, ma lo fa anche la superbia:
la carita fa questo, perché venga lodato il Signore; la superbia lo fa per dare lode a se stessa. La
carita veste un ignudo e lo fa anche la superbia; la carita digiuna, ma digiuna anche la superbia; la
carita seppellisce 1 morti, ma li seppellisce anche la superbia. Tutte le opere buone che la carita
vuole fare e fa, ne mette in moto, all'opposto, altrettante la superbia e le mena attorno come suoi
cavalli. Ma la carita ¢ nel cuore e toglie il posto alla malmossa superbia: non mal movente bensi
malmossa. Guai all'uomo che tiene la superbia a proprio auriga, perché necessariamente finira nel
precipizio. Ma come sapere se sia la superbia a muovere le azioni buone? Chi la vede? Quale il
segno di riconoscimento? Vediamo le opere: la misericordia offre cibo, lo fa anche la superbia; la
misericordia accoglie un ospite, lo fa anche la superbia; la misericordia intercede per un povero, lo
fa anche la superbia. Che significa cio? Che non riusciremo a capire, se esaminiamo le opere. lo 0so
dare una qualche risposta, non proprio io, ma lo stesso Paolo: la carita muore; cio¢ 1'uomo, che ha la
carita, confessa il nome di Cristo e va al martirio; anche la superbia confessa Cristo e va al martirio.
Il primo uomo ha la carita, il secondo non ha la carita. Colui che non ha la carita senta che cosa dice
'Apostolo: Se distribuiro tutti i miei beni ai poveri, e se daro il mio corpo per farlo bruciare, ma



11

non ho la carita, nulla mi vale (1 Cor 13, 3). La divina Scrittura, dunque, da questa ostentazione
esteriore c'invita a tornare in noi stessi; a tornare nel nostro intimo da questa superficialita che fa
sfoggio di sé innanzi agli uomini. Torna all'intimo della tua coscienza, interrogala. Non guardare cio
che fiorisce di fuori, ma quale sia la radice che sta nascosta in terra. Ha preso radici in te la cupidita
del denaro? Puo darsi che ci sia un'apparenza di opere buone, ma opere veramente buone non
potranno esserci. Ha preso radici dentro di te la carita? Sta' sicuro, nessun male ne puo derivare. Il
superbo accarezza, 1'amore castiga. L'uno riveste, l'altro colpisce. I superbo dona dei vestiti per
piacere agli uomini: chi possiede I'amore invece colpisce per correggere con la disciplina. Si riceve
di piu dal castigo che proviene dall'amore, che dall'elemosina che proviene dalla superbia. Ritornate
in voi stessi, o fratelli. In tutte le cose che voi fate, guardate a Dio come vostro testimone. Vedete
con quale animo agite, dal momento che egli vi vede. Se il vostro cuore non vi accusa che agite a
motivo di superbia, orbene, state sicuri. Non temete, quando agite bene, che altri vi vedano. Temi
invece di agire allo scopo di essere lodato. Gli altri ti vedano ma ne lodino il Signore. Se ti nascondi
agli occhi dell'uomo, ti nascondi in realta all'imitazione dell'uomo e sottrai la lode dovuta a Dio.
Due sono le persone a cui fai elemosina, poiché due sono le persone che hanno fame: 1'uno di pane,
l'altro di giustizia. Poiché ¢ stato detto: Beati quelli che hanno fame e sete di giustizia perché
saranno saziati (Mt 5, 6), tu sei stato posto come buon operaio tra questi due affamati; se la carita ¢
il motivo del tuo atto, essa deve aver pieta di ambedue e portare aiuto ad ambedue. Il primo chiede
qualcosa da mangiare, il secondo chiede qualcosa da imitare. Dai da mangiare al primo, dai te
stesso come esempio all'altro. Hai dato I'elemosina ad ambedue; hai reso il primo piu sollevato, per
aver eliminato la sua fame; hai reso il secondo tuo imitatore, proponendogli I'esempio da imitare.

[L'amore rende fratello il nemico.]

10. Siate dunque misericordiosi, abbiate sentimenti di pietd perché amando i nemici, amate i
fratelli. Non pensate che Giovanni nulla abbia detto sull'amore dei nemici, dal momento che non ha
taciuto sulla carita fraterna. Voi amate i fratelli: in che modo - domanderai - io amo 1 fratelli? Ti
chiedo perché ami un nemico: perché lo ami? Perché abbia la salute in questa vita? Che vale, se non
gli serve? Perché sia ricco? Che vale, se da queste stesse ricchezze sara accecato? Perché si sposi?
Che vale, se poi soffrira una vita di pena? Perché abbia figli? Che vale, se saranno cattivi? Tutti
questi beni che, per il fatto che lo ami, ti pare di dover desiderare per il nemico sono beni incerti.
Desidera invece che egli ottenga insieme con te la vita eterna; desidera che egli sia tuo fratello. Se
dunque questo desideri amando il nemico, che cio¢ sia tuo fratello, quando lo ami, ami tuo fratello.
Non ami in lui cid che ¢, ma quel che desideri che divenga. Se non sbaglio, ho gia ripetuto alla
vostra Carita questo esempio: c'¢ qui davanti agli occhi legna di quercia; un buon falegname vede
questo legno non ancora livellato, appena tagliato dal bosco, € se ne interessa; non so che cosa
voglia farne. Certo non s'¢ preso interesse a quel legno perché esso rimanga sempre lo stesso. E' la
sua arte che gli mostra cio che il legno sara, non l'interesse per il quale vede cio che ¢ ora; e lo ha
amato per quel che ne avrebbe fatto, non per quello che ¢. Cosi Dio ci ha amato, pur essendo noi
peccatori. Diciamo che Dio ha amato i peccatori. Disse infatti: Non i sani hanno bisogno del
medico ma gli ammalati (Mt 9, 12). Dio ha forse amato noi peccatori perché restassimo tali? Egli ha
guardato a noi come quel falegname al legno tagliato nel bosco, € penso a cio che avrebbe fatto e
non gia al legno informe che era. Cosi tu vedi il nemico che ti avversa, ti aggredisce e ti morde colle
sue parole, ti esaspera coi suoi insulti, non ti da pace col suo odio. Ma in lui tu vedi un uomo. Tu
vedi tutte queste cose, che ti contrastano, fatte da un uomo; ma vedi in lui cio che ¢ stato fatto da
Dio. Il fatto che egli ¢ creatura umana, proviene da Dio. Il fatto che ti odia e ti invidia proviene da
lui. Che cosa dici nel tuo animo? "Signore, sii a lui propizio, perdona i suoi peccati, incutigli
terrore, cambialo". Non ami in lui cio che €, ma cid che vuoi che divenga. Percio quando ami il
nemico, ami il fratello. Di conseguenza il perfetto amore ¢ I'amore del nemico: e questo perfetto
amore ¢ incluso nell'amore fraterno. Nessuno dica che 1'apostolo Giovanni ci ha ammonito un po'
meno su questo punto, mentre Cristo nostro Signore ci ha ammonito di pit: Giovanni ci ha
ammonito di amare i fratelli, Cristo ci ha ammonito di amare anche 1 nemici (cf. Mt 5, 44). Fa'
attenzione al perché Cristo ci ha ammonito di amare i nemici. Forse perché restino sempre nemici?
Se egli ti ha dato questo comando perché i1 tuoi nemici rimanessero nemici, tu li odi, non li ami.



12

Guarda come egli ha amato i1 suoi nemici € come non volle che restassero suoi persecutori;
disse: Padre, perdona loro, perché non sanno quello che fanno (Lc 23, 34). Quelli a cui volle
perdonare, volle che mutassero animo: quelli che volle mutare, si ¢ degnato di cambiarli da nemici
in fratelli, e cosi veramente fece. Egli fu ucciso, fu sepolto, risorse, ascese al cielo, mando sui
discepoli lo Spirito Santo; essi incominciarono a predicare fiduciosi il suo nome, fecero dei miracoli
in nome di lui crocifisso e ucciso; quegli uccisori del Signore videro tutto ed essi che infierendo
contro di lui avevano versato il suo sangue, convertendosi alla fede lo bevvero.

[Desidera che scompaia il male dal tuo nemico.]

11. Vi ho detto queste cose, o fratelli, tirando le cose un poco per il lungo: tuttavia poiché era
necessario con insistenza raccomandare alla vostra Carita la stessa carita, cosi abbiamo fatto. Se in
realta la caritd non ¢ in voi, nulla noi abbiamo detto. Se essa ¢ in voi, abbiamo per cosi dire
aggiunto olio alla flamma e forse, con queste parole, I'abbiamo accesa anche in chi non l'aveva. In
uno s'accrebbe cid che vi era; in un altro inizio ad esserci cid che non c'era. Abbiamo detto queste
cose affinché non siate pigri nell'amare 1 nemici. C'¢ qualcuno che ti perseguita? Egli ti perseguita e
tu prega, egli odia e tu abbi pietd. E' la febbre della sua anima che ti odia: ma diventera sano e ti
ringraziera. I medici come amano i1 malati? Amano forse le persone perché¢ ammalate? Se le amano
cosi, vogliono che sempre restino ammalate. Essi amano 1 malati affinché¢ da malati diventino sani,
non perché restino ammalati. Quanti fastidi devono sopportare dalle persone frenetiche! Quanti
insulti! Spesse volte vengono anche percossi. Il medico colpisce la febbre, ma perdona alle persone.
E che diro, o fratelli? Il medico ama il suo nemico? Odia anzi il suo nemico ch'é la malattia: odia la
malattia ed ama la persona che lo percuote; egli odia la febbre. Da che infatti ¢ colpito? Dalla
malattia, dall'infermita, dalla febbre. Toglie di mezzo cid che porta danno alla persona, perché
rimanga cio per cui la persona possa congratularsi con lui. Fa' cosi anche tu: se il nemico ti odia e ti
odia ingiustamente, sappi che regna in lui la bramosia del mondo e per questo ti odia. Se anche tu lo
odii, rendi male per male. Che cosa produce rendere male per male? Io compiangevo un solo
malato, colpito dalla malattia dell'odio; ora ne devo compiangere due, se anche tu rispondi con
l'odio. Ma quell'uomo invade il tuo patrimonio; ti sottrae non so quale tuo bene, che hai quaggiu.
Per questo lo odii, appunto perché ti angustia in terra. Non soffrirne angustia, portati su in alto, nel
cielo: il tuo cuore sara dove c'¢ ampiezza di spazi, tanto che non soffrirai pit angustie nella
speranza della vita eterna. Esamina cio che il nemico ti ha tolto; egli non potrebbe toglierti neppure
questi beni, se non lo permettesse colui che colpisce chiunque accoglie nel numero dei suoi figli (Eb
12, 6). Proprio quel nemico ¢ in certo modo il ferro che Dio adopera per sanarti. Se Dio vede utile
che il nemico ti spogli, lo lascia fare; se conosce essere utile che il nemico ti colpisca, gli permette
di colpirti; per mezzo di lui Dio ti cura; tu desidera che anche lui sia risanato.

[L'amore fa abitare Dio in noi.]

12. Nessuno vide Dio. Ecco, dilettissimi: Se c¢i amiamo vicendevolmente, Dio restera in noi, e
il suo amore in noi sara perfetto. Incomincia ad amare e giungerai alla perfezione. Hai cominciato
ad amare? Dio ha iniziato ad abitare in te; ama colui che inizio ad abitare in te affinché, abitando in
te sempre piu perfettamente, ti renda perfetto. In questo conosciamo che rimaniamo in lui e lui in
noi: egli ci ha dato il suo Spirito (1 Gv 4, 12-13). Bene, sia ringraziato il Signore. Ora sappiamo che
egli abita in noi. E questo fatto, cioé¢ che egli abita in noi, da dove lo conosciamo? Da cio che
Giovanni afferma, cio¢ che egli ci ha dato il suo Spirito. Ed ancora, da dove conosciamo che egli ci
ha dato il suo Spirito? Si, che egli ci ha dato il suo Spirito, come lo sappiamo? Interroga il tuo
cuore: se esso ¢ pieno di carita, hai lo Spirito di Dio. Da dove sappiamo che proprio a questo segno
noi conosciamo che abita in noi lo Spirito di Dio? Interroga Paolo apostolo: La carita di Dio e
diffusa nei nostri cuori per mezzo dello Spirito Santo che ¢ dato a noi (Rm 5, 5).

[Cristo nostro medico.]

13. E noi abbiamo visto e siamo testimoni che il Padre ha mandato il Figlio suo, quale
Salvatore del mondo. Voi che siete ammalati, state certi: € venuto un tal medico e voi ancora
disperate? I malanni erano grandi, le ferite insanabili, la malattia disperata. Esamini la gravita del



13

tuo male e non esamini I'onnipotenza del medico? Tu sei disperato, ma egli ¢ onnipotente; ne fanno
testimonianza coloro che per primi sono stati guariti e ci hanno fatto conoscere in lui il medico; essi
tuttavia furono salvati piu nella speranza che nella realta. Cosi infatti dice I'Apostolo: Nella
speranza siamo salvati (Rm 8, 24). Abbiamo incominciato ad essere risanati nella fede; la nostra
salvezza perci0 sara condotta al suo termine quando questo nostro corpo corruttibile rivestira qualita
incorruttibili, € questo nostro corpo mortale rivestira I'immortalita (cf. 1 Cor 15, 53 51). Questa ¢
speranza, non ancora realtd. Ma chi gode nella speranza, avra un giorno anche la realta; chi invece
non ha speranza, non puo arrivare alla realta.

[Dio ci ha cercati per puro amore. ]

14. Chiunque confessera che Gesu e Figlio di Dio, Dio rimarra in lui e lui stesso in
Dio. Possiamo ormai commentare con poche parole. Chiunque confessera, non con le parole ma coi
fatti, non con la lingua ma con la vita. Molti infatti professano il dogma con le parole e lo negano
coi fatti. Noi abbiamo conosciuto e creduto quale amore Dio ha verso di noi. Ancora ti chiedo: da
dove hai questa conoscenza? Dio e amore. Gia ha fatto questa affermazione e qui la ripete. Non
poteva Giovanni raccomandarti la carita in modo piu incisivo che chiamandola Dio. Forse avresti
disprezzato il dono di Dio; ma disprezzerai anche Dio? Dio e amore. E chi resta nell'amore, resta
in Dio e Dio rimane in lui (1 Gv 4, 15-16). Abitano 1'uno nell'altro, chi contiene e chi € contenuto.
Tu abiti in Dio ma per essere contenuto da lui; Dio abita in te, ma per contenerti e non farti cadere.
Non devi ritenere che tu possa diventare casa di Dio, cosi come la tua casa contiene il tuo corpo. Se
la casa in cui abiti crolla, tu cadi; se invece tu crolli, Dio non cade. Egli resta intatto, se tu lo
abbandoni. Intatto egli resta, quando ritorni a lui. Se tu diventi sano, non gli offri nulla; sei tu che ti
purifichi, ti ricrei e ti correggi. Egli € una medicina per il malato, una regola per il cattivo, una luce
per il cieco, per l'abbandonato una casa. Tutto dunque ti viene offerto. Cerca di capire che non sei tu
a dare a Dio, allorché vieni a lui; neppure la proprieta di te stesso. Dio dunque non avra dei servi, se
tu non vorrai e se nessuno vorra? Dio non ha bisogno di servi, ma i servi hanno bisogno di Dio;
percio un salmo dice: Dissi al Signore: tu sei il mio Dio. E' lui il vero Signore. Che cosa disse allora
il salmista? Tu non hai bisogno dei miei beni (Sal 15, 2). Tu, uomo, hai bisogno dei buoni uffici del
tuo servo. Il servo ha bisogno dei tuoi beni, perché tu gli offra da mangiare; anche tu hai bisogno
dei suoi buoni uffici perché ti aiuti. Tu non puoi attingere acqua, non puoi cucinare, non puoi
guidare il cavallo, né curare la tua cavalcatura. Ecco dunque che tu hai bisogno dei buoni uffici del
tuo servo, hai bisogno dei suoi ossequi. Non sei dunque un vero signore, perché abbisogni di chi ti ¢
inferiore. Lui ¢ il vero Signore che non cerca nulla da noi; e guai a noi se non cerchiamo lui. Niente
egli chiede a noi; ma egli ci ha cercato, mentre noi non cercavamo lui. Si era dispersa una sola
pecora; egli la trovo e pieno di gaudio la riportd sulle sue spalle (cf. Lc 15, 4-5). Era forse
necessaria al pastore quella pecora o non era invece piu necessario il pastore alla pecora? Quanto
piu godo di parlare della carita, tanto meno vorrei terminare la spiegazione di questa Epistola.
Nessuna ¢ piu calda nella raccomandazione della carita. Niente di piu dolce vi puo essere predicato,
niente di piu salubre puo essere assorbito dalla vostra mente; purché pero confermiate in voi il dono
di Dio, vivendo bene. Non siate ingrati a questa sua grazia per cui non volle che il suo Unigenito
restasse solo; perché egli avesse dei fratelli, adotto dei figli che potessero con lui possedere la vita
eterna.



	Sant'Agostino - Lectio divina sulla Prima Lettera di Giovanni
	Omelie 7-8 Capitolo 4
	 
	OMELIA 7
	Voi già siete da Dio...
	 

	OMELIA 8
	Nessuno ha veduto Dio...
	 


