http://combonianum.orq/ FP Espaiiol 1/2016

Una espiritualidad desde abajo (1)
El dialogo con Dios desde el fondo de la persona.

Anselm Griin y Meinrad Dufner.

Introduccion
Espiritualidad desde arriba
A) Justificacion de una espiritualidad desde abajo
1. Modelos biblicos.
2. Tradicion monastica.
3. Laregla de San Benito
B)  Aspectos psicologicos de la espiritualidad desde abajo.
La espiritualidad desde abajo en las fabulas.
C) Desarrollo de una espiritualidad desde abajo
1.  Dialogo con los pensamientos y sentimientos.
2. Didlogo con mis enfermedades.
3. Tratamiento de nuestras heridas y traumas.
4.  Experiencia ante la propia nada y el fracaso.
D) Laespiritualidad desde abajo y la comunidad.
E) Humildad y humor: Rasgos esenciales de la existencia humana
Conclusion

Introduccion

En la historia de la espiritualidad se pueden distinguir dos corrientes clasificatorias. Hay una
espiritualidad desde arriba, que parte de los principios de arriba y desciende a las realidades de abajo.
Y hay otra espiritualidad desde abajo, que parte de las realidades de abajo para elevarse a Dios. La
espiritualidad desde abajo afirma que Dios habla en la Biblia y por la Iglesia pero también nos habla
por nosotros mismos a través de nuestros pensamientos y sentimientos, por nuestro cuerpo, por
nuestros suefios, hasta por nuestras mismas heridas y presuntas flaquezas. La espiritualidad desde
abajo ha sido practicada principalmente dentro del monacato. Los monjes antiguos comenzaron a
estudiar la posibilidad de llegar al conocimiento y trato con Dios partiendo del analisis de las propias
pasiones y del autoconocimiento. Evagrio Pontico logré definir esta espiritualidad de abajo con una
formulacion ya clésica: si deseas conocer a Dios aprende primero a conocerte a ti mismo. El ascenso a
Dios pasa por el descenso a la propia realidad, hasta lo mas profundo del inconsciente. La
espiritualidad de abajo con templa el camino hacia Dios no como una via de direccién Gnica que lleva
directamente a Dios. El camino hacia Dios pasa generalmente por muchos cruces de errores, curvas y
rodeos, pasa por fracasos y desengafos. Pero resulta que no son precisa mente mis virtudes las que
mas me abren a Dios sino mis flaquezas, mi incapacidad, incluso mis pecados.

La espiritualidad desde arriba parte de las cumbres de un ideal prefijado. Arranca del ideal bien
perfilado de un fin que el sujeto deberia alcanzar mediante la oracion y las practicas espirituales. El
ideal se disefia partiendo del estudio de la Sagrada Escritura, del magisterio de la Iglesia en materia
moral y del autoconcepto. Las preguntas funda mentales de la espiritualidad de arriba son éstas:

— ¢Como tiene que ser un cristiano?
— ¢ Qué debe hacer?
— ¢Que tipo de conducta deberia encarnar?

La espiritualidad de arriba brota de la aspiracion humana a ser mejor, a superarse, a acercarse
cada vez méas a Dios. Esta espiritualidad tuvo su representacion principal en las corrientes de la
teologia moral de los tres ultimos siglos y en la ascética mas comudn ensefiada desde la lustracion. La
psicologia moderna se muestra muy escéptica frente a esta forma de espiritualidad por considerarla


http://combonianum.org/

como un peligro de desintegracién interior del sujeto. ElI que se identifica con su ideal prescinde
frecuentemente de su propia realidad si ésta no se acopla a aquél. El resultado es un sujeto
interiormente dividido y enfermo. La psicologia en cambio apoya una espiritualidad de abajo tal como
la practicaron los antiguos monjes. Para la psicologia es incuestionablemente claro que el hombre no
puede llegar a su propia verdad si no es por el propio conocimiento.

En la espiritualidad desde abajo no se trata solo de prestar atencion a la voz de Dios que me
habla por mis pensamientos, sentimientos, inclinaciones y enfermedades para llegar por su medio al
descubrimiento de la imagen que Dios se ha formado de mi. Tampoco se trata solo de la elevacion a
Dios por el descenso a mi realidad. En la espiritualidad desde abajo se trata sobre todo de conseguir
abrirse a las relaciones personales con Dios en el punto preciso en que se agotan y cierran todas las
posibilidades humanas. La auténtica oracion, dicen los monjes, brota de las profundidades de nuestras
miserias y no de las cumbres de nuestras virtudes. Jean Lafrance describe la auténtica oracion
cristiana como una oracion que brota de lo profundo, pero necesitd él mismo largos afios de fracasos
para llegar a esta clase de oracion. Escribe:

Los esfuerzos que hacemos en la oracion y ejercicios ascéticos para llegar a la posesion de
Dios van en direccion equivocada. Nos parecemos a Prometeo en su vano intento de robar el fuego
del cielo. Tiene suma importancia comprobar en qué medida induce este esquema de perfeccion a
entrar por un camino contrario al ensefiado por Jesus en el evangelio. Jesis no puso una escala de
perfeccion por la que se sube peldafio tras peldafio hasta llegar a Dios. No, Jesus ensefié un camino
de descenso a los fon dos de la humildad. Al encontrarnos en el cruce debemos, por tanto, elegir para
ir a Dios entre el camino que sube y el que baja. Segun mis experiencias desearia adelantar algo ya
desde ahora: Si para ir a Dios elige usted el camino del heroismo en la practica de las virtudes, eso
es cosa suya, tiene usted todo el derecho de hacerlo. Pero quisiera prevenirle del peligro de darse
contra la pared. Si, por el contrario, prefiere usted el camino de la humildad, debe usted ser sincero
en su deseo y no tiene por qué tener miedo de las profundidades de sus miserias. *

La espiritualidad desde abajo intenta responder a la pregunta sobre qué se debe hacer cuando
parece que todo sale torcido y como se deben colocar los fragmentos de nuestra vida rota para formar
con ellos una figura nueva.

La espiritualidad desde abajo prefiere el camino’ de la humildad aunque esta palabra nos resulte
hoy un tanto incbmoda. La humildad descrita por san Benito en su regla como el camino espiritual del
monje, es evaluada por Drewermann como un tipico ejemplo de imposicion desde fuera. Sin
embargo, si damos un repaso a la literatura espiritual del cristianismo y de otras religiones,
constatamos que en todas ellas se considera la humildad como la actitud fundamental de toda
auténtica religiosidad. Pero la humildad no debe entenderse como una virtud que el hombre consigue
por el mero hecho de humillarse y hacerse pequefio ante los demas. La humildad no es
fundamentalmente una virtud social sino religiosa. La palabra latina de humildad, humilitas, se
relaciona con la palabra humus, tierra. La humildad es reconciliacion con nuestra terrenalidad, con el
lastre de lo terrenal, con el mundo de nuestros impulsos, con todo cuanto de negativo existe en
nosotros. Humildad es valor para aceptar la propia verdad. Los griegos distinguen entre tapeinosis,
disminucion, envilecimiento, pobreza y tapeinophrosyne, descripcion de los comportamientos de los
pobres, actitud de humildad y pobreza espiritual. La humildad designa nuestra conducta ante Dios y
es virtud religiosa. Es en todas las religiones criterio de toda auténtica espiritualidad. Es el lugar
profundo donde puedo encontrarme con el verdadero Dios y donde pueden comenzar a dejarse oir los
gemidos de la verdadera oracion.

En este libro deseariamos describir los dos polos de la espiritualidad de abajo: por una par te, el
camino hacia nuestro yo y hacia Dios descendiendo a nuestra propia verdad y, por otra, la experiencia
de impotencia y fracaso considera dos como lugar de oracion auténtica y como oportunidad de crear
un nuevo estilo de relaciones personales con Dios. La espiritualidad desde abajo describe los
procedimientos terapéuticos que debe seguir el hombre hasta llegar al encuentro con la esencia de si
mismo. Es el camino religioso que lleva a la oracion, al “grito des de lo profundo” y a la experiencia
intima de Dios a través de las experiencias de fracaso.



Espiritualidad desde arriba

No pretendemos establecer una oposicién total entre la espiritualidad de abajo y la de arriba.
Los exclusivismos nunca son positivos, pero existe una positiva tension entre estos dos enunciados
espirituales. La espiritualidad desde arriba nos pone ante la vista los ideales con los que debemos
entusiasmarnos para finalmente realizarlos. Todo ideal libera en el hombre una especial energia.
Sobre todo los jovenes necesitan ideales para su vida. Sin ideales se limitarian a girar en torno a si
mismos sin llegar nunca a des arrollar todas las posibilidades que llevan ocultas. Tampoco podrian
ponerse en contacto con esa energia que debe ser liberada. Los ideales sacan a los jovenes de si
mismos hasta hacerles superarse para identificarse con el modelo, a controlarse y a descubrir nuevas
posibilidades. Sin la fuerza provocativa de esos ideales muchos vivirian al borde de las propias
posibilidades sin percatarse de ellas. Para poder crecer necesito modelos. La propia imagen se
desarrolla mejor junto a otra imagen. Los santos pueden servir de modelo para los jovenes a los que
provocan, estimulan a trabajar y a descubrir la vocacion propia. Lo que no podemos hacer es copiar.
La contemplacion de los santos no se orienta a crear remordimientos de con ciencia al descubrir que
no somos tan grandes como ellos; lo que pretende es estimular a no infravalorarnos, a descubrir la
vocacion personal y a reconocer en nosotros la imagen unica que Dios se ha formado de cada uno.

Nuestro abad ha dado a la comunidad esta con signa: “En ti hay muchas mas posibilidades de lo
que tu piensas, por no hablar de las posibilidades que tenéis Dios y tu juntos”. Los ideales ayudan
precisamente a descubrir las posibilidades que existen en cada uno. La juventud ha tenido siempre una
enorme capacidad de entusiasmo. Necesita elevados ideales para entusiasmarse. El entusiasmo es una
fuerza que permite a uno superarse desarrollando y potenciando las aptitudes naturales. Cuando ya no
existen ideales capaces de provocar entusiasmo, la juventud cae enferma y necesita otras cosas para
sentir gusto por la vida; necesita destrozar violentamente algo para tener sensacion de fuerza y
crecimiento. Si se abusa de esa capacidad de entusiasmo en la juventud, como sucedi6 en el Tercer
Reich aleman, todo puede terminar en catdstrofe. En este campo, la Iglesia dispone de una
inapreciable oportunidad de proponer de manera creible los ideales del cristianismo, tal como han
sido vividos por las grandes figuras de la Biblia y por los grandes santos de la Iglesia. Pero mas
importan te que proponer ideales es vivirlos. Cuando los jovenes se entusiasman con modelos, logran
poner orden en su caos interior y organizar todas sus energias en torno al ideal encarnado en un
personaje historico que es el santo. Los modelos facilitan a los jovenes estabilidad y orientacion.
Ademas les ponen en contacto con las energias y recursos que Dios ha depositado en ellos.

No podemos, por tanto, prescindir de la espiritualidad de arriba. Ejerce la funcion positiva de
despertar vida en nosotros. S6lo actla negativamente produciendo enfermedad cuando los ideales
pierden contacto con nuestra realidad. Hay quienes se proponen unos ideales tan elevados que
resultan inasequibles. Y para no renunciar a esos ideales prescinden de la propia realidad para poder
identificarse con ellos. El resultado es una personalidad desdoblada. Cierran los ojos a la propia
realidad, por ejemplo, a la agresividad que puede esconderse en sus devociones religiosas. La tension
producida por el desdoblamiento de la personalidad puede desembocar en una vida a dos niveles sin
contacto de uno con otro y a la proyeccion sobre los demas de los instintos reprimidos. Para mantener
erguido el ideal de perfeccion se desplazan los defectos propios proyectandolos sobre los demas
contra los que se chilla y se maldice. El desplazamiento del mal del propio corazén lleva a
inconsideracion con los demaés a los que se anatematiza y trata brutal mente en nombre de Dios. La
espiritualidad de arriba se practica generalmente al comienzo del camino espiritual. Pero llega un
momento en el que el individuo necesita poner en contacto la espiritualidad de arriba con la
espiritualidad de abajo si desea subsistir en una vida normal. De no hacerlo asi se originan tensiones
internas y el sujeto enferma. Es entonces cuando debe tomar muy en serio la propia realidad y
conectarla con el ideal. Es la Gnica manera de lograr la trasformacion. Mas que de ideales biblicos
preferimos hablar de las promesas del Sefior. Dios nos manifiesta en la Biblia de qué somos capaces si
nos abrimos al Espiritu. Estas promesas son, por ejemplo, los ideales propuestos en el sermon del
monte. La Unica manera de intentar hacer realidad esas promesas presupone una experiencia existencial
de ser hijos e hijas de Dios. Si lo con seguimos, esas promesas nos introducen en un mundo libre y



dilatado donde nos sentimos comodos y esto nos hace mucho bien. Pero si en el sermén del monte
vemos Unicamente unos ideales que tenemos que realizar a toda costa, entonces nace la tension
interior al constatar que no siempre vamos a ser capaces de conseguirlo. EI sermon del monte describe
un modo de conducta a tono con la experiencia de la salvacion en Jesucristo. Es, por lo tanto, un buen
criterio para discernir si hemos comprendido o no la misericordia de Dios manifestada en Jesucristo.

El peligro de la espiritualidad desde arriba consiste en hacerse a la idea de que se puede llegar a
Dios por el propio esfuerzo. Lafrance define este falso concepto de perfeccion con estas palabras:

Los hombres han imaginado en general la perfeccion como un continuo crecimiento 0 como un
proceso de ascension con mas o menos dificultades, pero como un logro del esfuerzo humano. En
consecuencia elaboran una determinada ascética o técnicas de oracion que luego ofrecen a la
magnanimidad espiritual de los otros como medio para ayudar los a escalar los peldafios de la
perfeccion. Si un dirigido habla con su director espiritual de la imposibilidad de lograr ese objetivo
recibe muchas veces esta respuesta: basta con intentarlo. En el ultimo peldafio de esta subida se
trasforma automaticamente este intento en flor de libertad.

Pero no. No podemos llegar a Dios por el propio esfuerzo. Lo paradéjico consiste en que todo
esfuerzo nos lleva a constatar que con él, solo nadie puede ni hacerse mejor ni llegar a Dio No
podemos lograr solos el ideal que amamos. En un momento dado llegamos a tocar techo en nuestras
posibilidades y a comprobar alli que solos fracasaremos irremediablemente y que Unicamente la
gracia de Dios puede cambiarnos.

A) Justificacion de una espiritualidad desde abajo.

1. Modelos biblicos

Los modelos de fe que nos ofrece la Biblia no son nunca tipos humanamente perfectos, sin
defectos. Son, por el contrario, hombres con terribles taras de graves culpas a la espalda y que han
tenido que clamar a Dios desde lo mas profundo del corazon. Por ejemplo Abrahan. En Egipto niega
que Sara sea su esposa Yy la hace pasar por hermana para librarse de conflictos. Entonces el Faradn la
mete en su harén. Y tiene que intervenir Dios para librar al “padre de la fe” de las consecuencias de su
mentira (Gn 12, 10-20). Asi sucede también con Moisés, liberador de Israel de la cautividad de
Egipto. Moisés es un asesino. Matd a un egipcio en un arrebato de colera. Tiene que ser enfrentado a
su ineptitud, reflejada en el signo de la zarza ardiendo, antes de ser aceptado como un fracasado al
servicio de Dios. Luego viene David, el modélico rey de Israel y espejo de los reyes posteriores.
David carga sobre su conciencia la grave culpa de acostarse con la mujer de Unas. Y cuando se entera
de que estd embarazada, da orden de dejar solo al hitita Urjas en lo mas fragoroso de la batalla para
que muera. Las grandes figuras del Antiguo Testamento han necesitado primero pasar por la vaguada
de la humillacién ante sus faltas e insuficiencia para aprender de una vez a poner la confianza so6lo en
Dios y dejarse trasformar por él en personas ejemplares, modelos de obediencia y fe.

En el Nuevo Testamento elige Jests a Simon como roca sélida para fundamento de su iglesia.
Pedro no comprende a JesUs. Desearia evitarle su camino a Jerusalén hacia una muerte segura. Jesus
le llama Satanas y le ordena severamente apartarse de él (Mt 16, 23). Pedro termina por negar a Jesus
en el prendimiento habiendo asegurado poco antes, camino del monte de los olivos: “Aunque fuera
necesario morir por ti, nunca te negaré” (Mt 26, 35). Tiene que comprobar con amarga experiencia
que no es capaz de cumplir nada de lo que tan fanfarronamente promete. Después de haber finalmente
traicionado a Jesus se marcho a llorar amargamente a solas (Mt 26, 75). Los evangelistas no han
disimulado la traicion de Pedro. Evidentemente era muy importante para ellos dejar crudamente claro
que Jesus no eligio para apostoles a sujetos piadosos e impecables, sino a hombres con defectos y
pecados. Fundo su iglesia exactamente sobre el fundamento de esos hombres. Con sus faltas eran sin
duda testigos apropiados y argumentos concluyentes de la misericordia de Dios tal como la ensefio
JesUs y la atestigud con su muerte. La fragilidad de Pedro se convirtié en robustez de roca para los
demas. Porque comprobd que la roca sdlida no era él sino la fe a la que debia agarrarse para
permanecer fiel a Cristo en medio de la adversidad.



Pablo, el fariseo, es un tipico representante de la espiritualidad desde arriba. Afirma de si
mismo: “Hacia carrera en el judaismo mas que muchos compafieros de mi generacion, por ser mucho
mas fanatico de mis tradiciones ancestrales” (Gal 1, 14). Valoraba mucho los ideales fariseos, habia
cumplido minuciosamente todos los preceptos y prescripciones de la ley pensando cumplir con ello la
voluntad de Dios. Sin embargo, camino de Damasco cae a tierra y con la caida se derrumba al mismo
tiempo todo el edificio de su vida. Es en esa postura yacente, caido en tierra, cuando se ve en
confrontacidn con la espiritualidad de abajo. Yace en tierra solo e impotente. En esa situacion cae en
la cuenta de que es Cristo mismo el que esté actuando sobre él y trasformandolo. Su posterior doctrina
sobre la justificacion como obra exclusiva de la fe es un testimonio de esta experiencia. Demuestra la
incapacidad de llegar a Dios por la practica de las virtudes y el entrenamiento de la ascética; solo se
Ilega por el sincero reconocimiento de la propia impotencia. En esa impotencia llega a la experiencia
de la gracia. Incluso después de su conversiébn no es Pablo un hombre totalmente nuevo,
completamente sanado y trasformado. Padece una enfermedad que evidentemente le humilla y de la
que dice: «Para que no me engria por mis revelaciones, me han metido una espina en la carne, un
emisario de Satanas que me abofetea» (2 Cor 12,7). Sin embargo, esta enfermedad no impide a Pablo
anunciar el mensaje. El peso del dolor que tiene que soportar es, segun la interpretacién mas comdn,
una enfermedad que le humilla en su persona y le debilita en su dinamismo (Schokel). O tal vez se
trate de una estructura neurética que no desaparecio con la conversion y de la cual Dios se sirvio para
anunciar la doctrina de la liberacion y salvacién. Pablo, en efecto, se gloria en sus debilidades porque
sabe que le basta la gracia de Dios. La humillacion de su manifiesta y dolorosa enfermedad sirve para
abrirse a la gracia de Dios, lo Unico de que se trata. El anuncia la salvacion liberadora en Cristo como
nadie lo ha hecho. Por eso no le libr6 Dios de esa enfermedad limitandose a responderle: «Te basta mi
gracia; ella demuestra mejor su fuerza en la debilidad» (2 Cor 12, 9).

Cuanto mayor sea la debilidad humana méas queda de manifiesto la eficacia de la gracia.
Nuestros deseos consisten y tienden a hacernos fuertes en Dios, ser més Utiles a los hombres, crecer
en perfeccion moral por el ejercicio de una vida segln el Espiritu. Sin embargo y por extrafia
paradoja, es en medio de la desorientacion de nuestras debilidades, en los momentos en que Satanas
nos acosa y no sabemos qué determinacion tomar, cuando mas abiertos estamos a Dios y a los influjos
de su gracia. Por eso acepta Pablo sus debilidades y flaqueza. Porque «cuando soy débil entonces soy
fuerte». (2 Cor 12, 10). Cuando es consciente de su debilidad se siente mas libre de orgullo y de
pensar poder llegar a Dios por sus propias fuerzas. Entonces se pone en manos de Dios, seguro de ser
sostenido y dirigido por su gracia.

Si consideramos la manera de hablar y proceder de JesUs, descubrimos siempre una
espiritualidad desde abajo. Jesus se dirige intencionadamente a los pecadores y publicanos porque los
encuentra abiertos al amor de Dios. Por el contrario, los que se tienen por justos, reducen
frecuentemente sus intentos de perfeccion a un monorritmico girar en torno a si mismos. Vemos a un
Jesus tierno y misericordioso con los débiles y pecadores pero aceradamente duro en su critica contra
los fariseos. Estos, efectivamente, encarnan tipicamente la espiritualidad desde arriba. Tienen
indudablemente aspectos buenos y quieren agradar a Dios en todo lo que hacen: Pero no caen en la
cuenta de que en su intento por observar todos los preceptos se estan buscando en realidad a si
mismos y no a Dios. Son voluntaristas, creen poder hacerlo todo y solos. Les importa mucho menos
encontrarse con el amor de Dios que con el cumplimiento literal de la ley. Quieren hacerlo todo por
Dios pero piensan que no necesitan de Dios. Lo Unico verdaderamente importante es el cumplimiento
de los ideales y normas que se han prefijado. De tanto mirar a la letra de los preceptos se olvidan de la
voluntad de Dios que en ellos se contiene. Dos veces se lo echa en cara JesUs en el evangelio de san
Mateo: «Misericordia quiero y no sacrificios» (9, 13). Luego, en la parabola del fariseo y publicano,
ensefia Jesus que no quiere una espiritualidad de arriba sino de abajo porque ésta es la que abre los
corazones de los hombres a Dios. El corazon contrito y roto es un corazon abierto. El publicano
reconoce sus peca dos, es perfectamente consciente de que no puede poner en orden todo el desorden
causado. Por eso se golpea contrito el pecho mientras, en su perplejidad, se acoge a la misericordia de
Dios. EI comportamiento de un pecador asi es lo que le justifica ante Dios (Lc 18, 9-14).



La espiritualidad desde abajo se pone de manifiesto principalmente en las parabolas de Jesus.
Una vez habla Jesus, por ejemplo, de un tesoro escondido en un campo. Ese tesoro es nuestro propio
yo, la imagen que Dios mismo se ha formado de nosotros y puede ser encontrada en el campo, bajo la
suciedad de a tierra (Mt 13, 44 ss). Hay que cavar hondo y mancharse las manos si se quiere descubrir
el tesoro bajo la tierra del corazon.

Otro aspecto de la espiritualidad de abajo se descubre en la pardbola de la perla preciosa. La
perla es signo de la presencia de Cristo en nosotros. La perla se forma en las llagas del molusco.
Imposible descubrir el tesoro sin poner los dedos en nuestras heridas. Pero la herida es mucho més
que el punto de contacto con algo nuestro. La herida, limite de nuestras posibilidades y momento final
en que ya no queda mas remedio que rendirse, es el punto y momento en que puede nacer una nueva
relacién con Cristo y sentir nuestra total dependencia de €l. En ese momento surge la nostalgia del
Salvador, se da la posibilidad de acercarnos al que puede tocar y curar nuestras heridas. Cristo es la
verdadera realidad, dracma perdida en el desorden interior de nuestra propia casa donde debemos
poner los muebles patas arriba para buscar hasta encontrarla (Lc 15, 8ss). De nada sirve haberse
instalado bien en el propio yo. Dios mismo provoca una crisis que revuelve todo nuestro interior para
hacernos buscar la dracma perdida por falta de atencion.

Jesus justifica la espiritualidad de abajo también con la pardbola de la cizafia entre el trigo (Mt 13,
24-30). La espiritualidad desde arriba se afana por alcanzar los ideales distinguiendo bien y separando la
cizafia que crece entre el trigo en el campo del corazén humano. El ideal es aqui el hombre puro y santo,
sin defectos ni debilidades. Esto mismo se puede aplicar a la Iglesia. Pero este punto de vista lleva
directamente a un rigorismo tal que excluiria de la Iglesia a todos los débiles y pecadores.
Probablemente escribié Mateo esta parabola contra los rigoristas de su comunidad, pero se la puede leer
con aplicacién espiritual a las sombras e imperfecciones en el campo espiritual del corazén. En ella se
prohibe el rigorismo violento y drastico de uno consigo mismo. Jesus compara nuestra vida con un
campo en el que Dios ha sembrado buena semilla de trigo. Llega de noche astutamente el enemigo y
siembra cizafa. Los criados que preguntan si deben arrancar inmediatamente la cizafia son os idealistas
rigurosos que desearian arrancar pronto y de raiz toda clase de imperfecciones. Pero el duefio responde:
«No, no sea que al arrancar la cizafia arranquéis también el trigo. Dejad que crezca todo junto hasta el
tiempo de la siega» (Mt 12, 28). La cizafia tiene raices y estan tan entre cruzadas con las del trigo que no
se podrian erradicar unas sin arrancar al mismo tiempo las otras.

El que aspira a ser impecable arranca con sus pasiones todo su dinamismo, se vacia
simultaneamente de su debilidad y de su fuerza. El que aspira a una correccion impecable y a
cualquier precio no vera crecer en el campo de su corazén mas que raquitico trigo. Muchos idealistas
viven tan concentrados sobre la cizafia espiritual de sus faltas y sobre la manera y métodos de
erradicar la que viven de hecho una vida incompleta. A fuerza de buscar perfeccion se vacian de
dinamismo, de vitalidad, de cordialidad. La cizafia puede ser nuestras propias sombras, todo lo
negativo con lo que hemos eliminado lo que nos resultaba incomodo y no rimaba con nuestros ideales
prefijados. Asi de sencillo.

La cizafna se sembrd “durante la noche”, es decir, en la oscuridad del inconsciente. Podemos
estar en vela todo el dia prevenidos contra lo negativo y defectuoso y venir el enemigo a hacer su
siembra de cizafia en la noche. Si logramos reconciliarnos, con la cizafia podra crecer el buen trigo en
el campo de nuestra vida. Al tiempo de la siega, con la muerte, vendra Dios a hacer la separacion para
arrojar la cizafia al fuego. A nosotros no nos esta permitido quemarla antes de tiempo porque
anulariamos también una parte de nuestra vida.

En varios pasajes y con diversas comparaciones ensefia Jesus que él ha preferido lo débil y
pobre. A los ricos y poderosos les va bien en la vida y pueden permitirselo todo, pero seran excluidos
del festin de bodas en el reino de los cielos. En cambio recibiran invitacion los pobres, cojos, lisiados
y ciegos (Lc 14, 12 ss). El rico Epuldn, el yo todopoderoso, que dispone de todo lo que quiere, es
victima de su hybris, de su inmoderacion y caprichos, de una desmesurada autoestima que le lleva al
infierno. El pobre Lazaro representa todo lo des preciado, herido, enfermizo, hambriento y sediento
que hay en la persona. Lazaro va al cielo. Dios acepta lo perdido y marginado. Igual podriamos decir



respecto a la parabola de la oveja y el hijo perdido. Porque cuando el hombre se encuentra sin nada, es
cuando mas necesidad siente de abrir se para llenarse de los dones de la gracia divina.

Jesus Ilama bienaventurados a los pobres, a los hambrientos y sedientos de justicia, a los que
lloran, a los que no pueden pensar en construir sobre si mismos y sobre lo que tienen y, en
consecuencia, se ponen confiadamente en manos de Dios. Estos reciben el reino como herencia,
tienen un especial sexto sentido para las cosas del reino de Dios.

Ya la encarnacion del Hijo de Dios es un ejemplo de espiritualidad desde abajo. Jesus escoge
para nacer un establo y no un palacio, en Belén y no en la capital del imperio. Es decir, quiere nacer
en el corazdn de los pobres y en la pobreza del corazén. C. G. Jung no se cansa de repetir que no
somos mas que el establo en el que Dios nace. Espiritualmente estamos tan sucios como un establo.
Nada tenemos presentable al Sefior pera €l quiere habitar precisa mente en nuestra pobreza.

Este mismo motivo se encuentra en el bautismo de Jesus. El cielo se abre sobre él mientras se
encuentra metido en la corriente del Jordan. El agua esta contaminada con los pecados de los hombres
bautizados por Juan. Mientras esta Jesus en medio de las culpas de los hombres se abre el cielo sobre
él y se deja oir la voz del Padre: «TU eres mi Hijo querido, en ti hallo mis complacencias» (Mc 1, 11).

Esto mismo sucedera en nosotros. S6lo cuan do estemos dispuestos como JesUs a introducir nos
en las aguas del Jordan y a hacer pie en medio de nuestras faltas, podra abrirse el cielo y podra
pronunciar Dios sobre nosotros la palabra de su absoluta presencia habilitadora: ti eres mi hijo
querido, mi hija querida; en ti tengo mis complacencias.

Después de morir en cruz, desciende Jesus al reino de la muerte. La Iglesia primitiva vio en este
descenso de JesUs a las regiones inferiores una especie de prototipo de la redencién. La Iglesia celebra
el sabado santo este descenso a las regiones inferiores de la tierra. El infierno es el lugar al que ha ido
a parar la persona aislada de toda comunicacion, solitaria sin poder hacer nada. Y sin embargo, alli tiene
lugar la conversion. Jesus toma a esa gente de la mano y emerge nueva mente a la vida. Desde los
tiempos de Origenes, el descenso al mundo inferior es una imagen del descenso de Cristo a las sombrias
profundidades del alma. Macario el Grande escribe: “El abismo esta en tu corazon, el infierno es tu
alma”. El des censo de Cristo al reino de las profundidades del alma es para los Padres de la Iglesia un
evento salvifico®. Con él quedan iluminadas las sombrfas regiones del alma y todo lo desplazado
queda tocado por Cristo y es devuelto a la vida. Descenso y ascenso son imagenes que se encuentran
en todas las religiones y en todas describen la tras formacion operada en el hombre por obra de Dios.

Sirviéndose de estas dos palabras, “descenso” y “ascenso”, puede Juan describir bien en su
evangelio el misterio de la salvacion en Cristo: “Nadie ha ascendido al cielo excepto aquel que ha
descendido del cielo, el Hijo del hombre” (3, 13). Si queremos ascender al Padre con Cristo, debemos
descender primero con él a la tierra, a o terrenal, a nuestra propia terrenalidad. Asi lo entiende también
la carta a los efesios citada en este sentido por la liturgia en la fiesta de la Ascension:

Ese “subio” supone necesariamente que habia baja do antes a lo profundo de la tierra; y fue el
mismo que bajo quien subid por encima de los cielos para llenar el universo (4, 9).

La clasica expresion de esta espiritualidad desde abajo es el antiquisimo himno citado por Pablo
en la carta a los filipenses: El, a pesar de su condicion divina, no se aferré a su categoria de Dios; al
contrario, se despojo de su rango y tomo la condicion de esclavo, haciéndose uno de tantos. Asi,
presentandose como simple hombre, se abajo, obediente hasta la muerte y muerte de cruz. Por eso
Dios lo encumbrd sobre todo (2, 6-9).

En el descenso a nuestra condicién humana y en el ascenso por encima de todos los cielos,
vieron los primeros cristianos la esencia de la redencion. Con expresiones de nuevos simbolos
glorificaban la bajada de Dios a los hombres, su humillacion en forma de esclavo. Y veian en ello la
expresion del amor divino de manera irrepresentable en la imaginacion humana en tiempos anteriores
a Cristo. El descenso de Cristo, su kénosis o anonadamiento, alterd en nuestra mente todos los
conceptos anteriores sobre Dios y sobre el hombre. Al mismo tiempo qued6 fijado como prototipo
ejemplar de nuestra vida. Pablo nos exhorta a llevar una vida tal como ejemplarmente se nos presenta
en el descenso de Cristo: «Entre vosotros tened la misma actitud del Mesias Jests» (Fil 2, 5).



2. Tradicion monastica

El camino hacia Dios de los antiguos monjes pasaba por la propia realidad. Encontrar a Dios
suponia haberse encontrado previamente a si mismos. Antes de aprender el monje a orar sin dividirse
y a identificarse con Dios en la contemplacion, necesita familiarizarse con sus propios sentimientos.
Tiene que bajar primero a su propia realidad para subir después a Dios. Asi lo expresa un viejo
aforismo del abad Pimen.

Vino una vez un famoso ermitafio a visitar al viejo abad Pimen, uno de los mas renombrados
padres del desierto en el siglo cuarto. Un monje se encargd de presentarle al abad diciendo: Es un
hombre extraordinario, estimado y querido en todo este contorno. Yo le hablé una vez de ti y ahora
ha venido personalmente a verte.

El anciano le recibi6 muy amable, se saludaron, se sentaron y el visitante inicio la
conversacion disertando sobre la Escritura, sobre temas espirituales y celestiales. EI abad volvid
bruscamente a otra parte la cabeza sin responder palabra. Cuando el anacoreta se percat6 de que el
anciano no le hacia caso se levanto y se fue decepcionado y triste. Luego dijo al monje que le habia
presentado: He hecho un largo viaje inutil. Vine a ver al ermitafio y, ya ves, no se ha dignado
hablarme.

Entonces volvio el monje intermediario al abad Pimen y le dijo: Padre, ese hombre
extraordinario y con enorme prestigio en toda esta comarca ha venido Unica y expresamente para
verte. ¢ Por qué no le has querido hablar?

El respondié: Ese hombre vive sobre las nubes y habla de las nubes, yo en cambio vivo en la
tierra y hablo de cosas de la tierra. Si hubiera hablado de las aspiraciones del alma le hubiera
respondido con mucho gusto. Pero si habla de cosas intelectuales no lo entiendo.

El monje sali6 y dijo al ermitafio: Al padre no le gusta discutir sobre la Escritura, pero si
alguien viene a hablar con él de las aspiraciones del alma responde y habla gustosamente cuanto sea
necesario.

El otro reflexiond, volvio y comenzo preguntando: ¢Qué tengo que hacer cuando siento que me
empiezan a dominar las pasiones?

El le escuch6 con atencion y dijo: Ahora si que empiezas bien. Abre la boca sobre estos temas y
yo te la llenaré de bienes.

El huésped aprendié mucho en aquella conversacion y dijo: si, ciertamente éste es el camino. Y
regreso a su tierra dando gracias a Dios por el honor de haber tenido una entrevista con un santo.*

Sélo en dialogo abierto consigo y con las aspiraciones del corazén se llega a Dios en cuyo
espiritu se unifica todo. Un sincero dialogo sobre la propia realidad desemboca en Dios como
experiencia inmediata. Las aspiraciones del alma ponen en contacto con Dios porque ponen primero
en contacto con la realidad de uno mismo. Pimen es representante de una espiritualidad desde abajo.
Parte de las aspiraciones, sentimientos y necesidades deben ser analizados previamente si se quiere
llegar a la verdad de Dios. De no hacerlo asi lo que se encuentra no es Dios sino una subjetiva
proyeccion de Dios. La via espiritual de la contemplacién y unién con Dios pasa por el analisis de
nuestros pensamientos y deseos.

La conciencia de los pecados propios es un método para deducir la propia incapacidad de
mejorarse a si mismo. Las lagrimas por los pecados eran para los antiguos monjes expresion de una
profunda experiencia de Dios. En este sentido escribe Isaac, el Sirio:

El que es capaz de reconocer sus pecados es mas grande que el que por su oracién resucita a
un muerto; el que durante una hora es capaz de lamentarse y llorar los errores de su vida es mas
grande que el que imparte sabias lecciones sobre el universo; el que reconoce sus debilidades es
mayor que el que tiene visiones de angeles; el que sigue a Jesus en soledad y compuncion es mas
admirable que el que provoca incendios de entusiasmo con su palabra en las iglesias®

El starez Silvano del monte Athos, donde vividé con fama de santo segun la tradicién del
monacato antiguo y donde muri6 en 1938, cuenta que una noche, mientras luchaba en vano contra los
demonios, oraba asi a Dios: Los orgullosos sufren constante acoso de los demonios. Sefior, tu eres
misericordioso; dime qué debo hacer para conseguir la humildad del alma. Y el Sefior respondio:



piensa constantemente en el infierno sin desesperar® Con esta respuesta quedé Silvano purificado en
el espiritu y con el alma en paz.

¢Pero qué puede significar este pensar constantemente en el infierno sin desesperar? El infierno
es la absoluta separacion de Dios, significa desgarramiento interior, endurecimiento, vacio. Ese
infierno existe en nuestro interior. Si no nos evadimos de él con el pensamiento, si no borramos del
pensamiento la imagen de este abismo del alma y lo hacemos sin desesperar, podemos comprender
que solamente Dios puede librarnos de ese infierno, que la conversion tiene lugar en las
profundidades interiores y que la salvacion de Cristo nos llega en los momentos que nos parece de
mayor necesidad y abandono. Olivier Clément vivio en su propio cuerpo la experiencia de Silvano.
Vio claro que la salvacion de Cristo llega hasta el infierno, tal como lo celebra la liturgia pascual: “A
partir de hoy todo se llena de luz, el cielo, la tierra y el mismo infierno™”. Tener conciencia de haber
sido salvados del infierno, saber que la Unica eleccion posible consiste en identificarse con el mal
ladron o con el bueno, pero siempre ladron, significa la entrada en una atmoésfera de profunda
humildad y de constante proceso de conversion, liberacion de las cadenas que nos tienen cautivos en
el mundo y abandono definitivo del culto al propio yo.

El abad Antonio habla inequivocamente de la espiritualidad desde abajo: Si alguna vez observas
que un monje joven intenta subir al cielo poniendo €l mismo la escalera, agarrale fuerte de los pies y
tirale abajo porque lo que intenta es una cosa indtil. Son los jovenes los que més peligro tienen de
entusiasmarse con elevados ideales y de dedicar tiempos interminables a la oracién para adquirir
rapido el estado y condicion de hombres de espiritu. Contra esas ansias de volar protesta Antonio: Es
precisamente el joven el que mas necesita ponerse primero en contacto consigo y con su realidad para
llegar a Dios tomando la propia realidad como punto de partida. Si no lo hace asi sera un objeto
volador sobre las nubes, como icaro en la fabula, y caera precipitadamente porque sus alas son de
cera. Es necesario pisar tierra firme para dar el salto a Dios.

John Wellwood® americano maestro de meditacion, habla del bypassing espiritual, es decir, de
atajos en los recorridos del espiritu. Con este neologismo describe el intento de aplicar técnicas
espirituales para eliminar o superar rapida mente las exigencias elementales de la naturaleza humana,
sus sentimientos o naturales procesos de desarrollo. La espiritualidad desde abajo exige ante todo
situarse en el propio camino espiritual partiendo siempre de la propia realidad; incluyendo
necesariamente en ella la vitalidad y la sexualidad. Lo contrario significaria saltar por encima de lo
negativo en el sujeto, utilizando el bypassing espiritual para llegar més rapidamente a Dios. Pero lo
que se encuentra entonces no es el verdadero Dios sino una proyeccién de Dios.

Se atribuye a Isaac de Ninive este consejo: Esfuérzate por penetrar en la sala de los tesoros de
tu interior y te encontraras en los salones del cielo. Aquélla y éstos son una misma cosa. Una sola
entrada permite ver la unay los otros. La escala del cielo esta oculta en el interior de tu alma. Salta
desde el pecado para bucear en lo mas profundo de tu alma y encontraras una escalera para
ascender. EI camino hacia Dios es aqui bajada a la propia realidad. El salto para bucear en las
profundidades se da desde el trampolin del pecado. Es él precisamente el que me puede lanzar al
abandono de los ideales del espiritu forjados por mi mismo y lanzar me a las profundidades del alma.
Alli estan juntos mi corazén y Dios. Alli esta también la escalera para ascender a él.

La espiritualidad desde abajo se detecta también en unas palabras del abad Doroteo de Gaza:
«Tu caida, dice el profeta, (Jer 2, 19) se convertira en tu educador». Exactamente la caida, la falta, el
pecado, puede convertirse en pedagogo que ensefia el camino hacia Dios. Doroteo cree que todas las
dificultades con que tropezamos e incluso las mismas faltas y fracasos estan siempre llenos de
sentido. Dios sabia que todo eso podia ser positivo para mi alma. Por eso sucedio asi. Nada de lo que
Dios permite carece de sentido. Al contrario, todo tiene necesariamente un sentido y esta ordenado a
un fin. Por lo tanto, no hay razén alguna para dejarse deprimir y hundirse ante los graves errores
cometidos porque todo sucede bajo la mirada providente de Dios como elemento cooperante de sus
santos proyectos. Todos los dichos de los antiguos monjes sobre la humildad prueban igualmente que
su espiritualidad era una espiritualidad de abajo: la espiritualidad que sefiala el camino hacia Dios
partiendo de la realidad de si mismo e incluyen do en esa realidad las faltas y fracasos.



10

3. La regla de san Benito

San Benito describe la espiritualidad desde abajo en el capitulo méas extenso de su regla. Es el
capitulo siete en que trata de la humildad. Probablemente el nimero siete no es aqui puramente
fortuito. Este nimero significa simbdlicamente la trasformacion del hombre por Dios. Asi, por
ejemplo, hay siete sacramentos y siete son los dones del Espiritu Santo: todos penetran en el hombre y
lo trasforman.

Muchas fricciones tuvieron los monjes al encontrarse frente a este capitulo porque la palabra
humildad tiene connotaciones negativas en nuestros oidos. En la tradicién biblica lo mismo que en los
santos padres, no se entiende nunca la humildad en sentido de virtud moral o social, sino como actitud
religiosa. El capitulo sobre la humildad no describe, por tanto, el camino de las virtudes del monje
sino sencillamente el camino espiritual, interior, el camino de la madurez humana, de la
contemplacion y de una creciente experiencia de Dios. Este camino de la humildad sube hasta Dios
bajando hasta la terrenalidad y humanidad del hombre. Subida por la bajada, subir bajando, tal es la
paradoja de la espiritualidad de abajo en la concepcion benedictina. EI pensamiento de Benito sobre la
humildad se mueve dentro de la tradicion de los Padres y del monacato primitivo. Basilio sintetiza el
objetivo de la humildad en esta expresion lapidaria: condcete a ti mismo. Para Origenes la humildad
es la virtud por antonomasia, ella incluye en si las deméas virtudes y es en si misma un don
inapreciable hecho por Cristo a la humanidad y, por tanto, es también la auténtica fuente de energia de
todos los cristianos. Sélo ella puede capacitar para la auténtica contemplacion. Segin Gregorio de
Nisa el hombre s6lo puede imitar a Dios en su humildad. Por lo tanto, es la humildad el Gnico camino
para asemejarse a Dios. Juan Criséstomo contempla la humildad y la dignidad humana unidas y
previene contra el peligro de una humildad mal entendida.

Agustin es el que ha desarrollado con mas precision la doctrina de la humildad. Segan él, la
humildad es valoracion de la propia medida y conocimiento de uno mismo. En la humildad conoce la
persona sus medidas, sus limitaciones inherentes a su esencia de criatura y no de Dios: “Dios se hizo
hombre. Ta, hombre, reconoce que lo eres. Tu humildad consiste en aceptar lo que eres.” Pero nuestra
humildad es también deseo de imitacion de la humildad de Cristo, de su anonadamiento en su muerte
que se convierte en vida nuestra. La humillacion de Cristo (su humildad) es en primer lugar «accion
salvifica de Dios». Por lo tanto, la humildad no es en primer lugar una virtud moral sino una actitud
religiosa que une al hombre con Cristo. Agustin llega incluso a decir que el pecado con humildad es
mejor que la virtud sin humildad. La humildad abre a Dios y es precisamente el pecado lo que puede
obligarme a capitular. Yo no puedo dar garantias de nada sobre mi. No puedo dar garantias de no
pecar mas. Sé que dependo en todo de Dios. La virtud puede llevarnos a la falsa conviccion de pensar
que podemos llegar a Dios por el propio esfuerzo. EI que quiere hacer solo el camino de la virtud para
ir a Dios se dara de cabeza contra la pared. No serd capaz de dar con la puerta de acceso porque esa
puerta es la humildad o confesion de la incapacidad de Ilegar por propio esfuerzo a ser devoto y santo.

El filésofo O. E Bollnow confirma la interpretacion benedictina de la humildad como
comportamiento religioso: La humildad no hace relacion en absoluto a una persona ante la que otra
se siente inferior o superior; se refiere exclusivamente a la relacion de distinta naturaleza entre la
persona y a divinidad ante la cual ésta reconoce su insuficiencia inevitable. La humildad se
fundamenta en la conciencia de la limitacion humana, no solo en el sentido de la limitacion de todas
sus energias sino mas profundamente adn en el sentido de su total nulidad®

La humildad, por lo tanto, brota de una experiencia de Dios, es inalcanzable por métodos
humanos, viene como consecuencia de la experiencia de Dios en cuanto misterio infinito comparado
con la experiencia que uno tiene de si mismo como criatura limitada, creacién humana del creador
divino. En el capitulo sobre la humildad, por tanto, se hace una descripcion de una experiencia
creciente de Dios y de un conocimiento de si mismo cada vez mas claro. Benito sefiala la manera
como puede el monje acercarse progresivamente a Dios y por el amoroso y curativo acercamiento a
Dios transformarse a si mismo mas y mas. La humildad no es para Benito una virtud alcanzable por el
hombre sino una progresiva experiencia, es condicion para la experiencia de Dios, es la experiencia
de si mismo dentro de la experiencia de Dios. Cuanto mas me acerco a Dios tanto mas dura descubro



11

mi propia verdad; cuanto méas conozco mi verdad en el fracaso tanto mas me abro a la verdad de Dios.
Bernardo de Claraval define la humildad como el mas auténtico conocimiento que de si mismo pueda
tenerse (PL, 182, 942). Ese conocimiento nos llega en el encuentro con el verdadero Dios.

Para Benito la humildad es imitacion de «Cristo que se vacié de si mismo y se hizo semejante a
los hombres» (Fil 2, 6). En la humildad profundizamos en el pensamiento de Cristo. «El no se aferro a
si y a su divinidad, al contrario se humillé y se hizo obediente hasta la muerte».

La humildad es para los Padres de la Iglesia también una condicion previa para la
contemplacion, para entrar en el camino espiritual. Benito ve en la practica de la humildad una via
para llegar al amor perfecto y a la union, en la contemplacion. Este amor perfecto (caritas) va
marcado por el amor a Cristo (amore Christi = el apasionado amor a Cristo, la intima y personal
relacion con él) y por el gusto de las virtudes (delectatione virtutum), sin que deba entenderse la virtud
en sentido moral sino como una fuerza dada por Dios al hombre. La humildad lleva por tanto al
hombre a sentir gusto en su vitalidad, en su dinamismo, en su vida modelada segun el espiritu divino.
El término del camino de la humildad no es la humillacion del hombre sino su exaltacion, su
trasformacidn por el espiritu de Dios que le impregna, y el gusto de la nueva calidad de su vida.

Nunca cita Benito tantos textos de la Escritura como en el capitulo sobre la humildad. Con ello
esta aconsejando a los monjes que asimilen con humildad las actitudes fundamentales expresadas en
la Biblia y contrasten en ella todo cuanto Dios ha revelado como camino hacia la vida. Comienza el
capitulo sobre la humildad con estas palabras: «Hermanos, la Sagrada Escritura nos grita: El que se
ensalza sera humillado, y el que se humilla sera enaltecido (Lc 12, 14)». Trata por tanto Benito en este
capitulo del cumplimiento de la palabra de Jesus y de la asimilacion creciente de su espiritu.

No debemos entender la expresion «humillarse a si mismo» en sentido moralizante como si
tuviéramos que empequefiecernos y pensar bajamente de nosotros. La interpretacion correcta tiene
sentido psicoldgico, es decir, el que se identifica con ideales elevados o se eleva juntamente con ellos
tendra que verse confrontado inevitablemente con su propia pequefiez, se vera obligado a situarse ante
la realidad de sus limitaciones, a su terrenalidad, a su humus. Se verd humillado, se caera de bruces
por elevarse demasiado. Los suefios con caidas nos hacer ver muchas veces hasta qué altura nos
habiamos elevado. Un suefio en el que caigo y caigo me esta exigiendo un descenso, una
reconciliacion con mi condicién humana. El que se abaja, dice Jesus, serd enaltecido. El que
desciende hasta su propia realidad, al abismo de su inconsciente, a la oscuridad de sus sombras, hasta
tocar la impotencia de sus propios esfuerzos, el que llega a ponerse en contacto con su humanidad y
terrenalidad, se elevard y llegara hasta el verdadero Dios. La ascension a Dios es el objetivo de toda
espiritualidad y método espiritual. Desde los tiempos de Platon se expresa la primigenia aspiracion de
los humanos en conceptos y simbolos de ascension a Dios. Lo paraddjico de la espiritualidad de
abajo, tal como la describe Benito en su capitulo sobre la humildad, consiste en que, por el descenso a
nuestra realidad humana, ascendemos hasta Dios.

El fariseo que pone toda la confianza en si y en sus logros morales es humillado por Dios, no ha
comprendido nada. El fariseo instrumentaliza a Dios para acrecentar el sentimiento de complacencia
en la contemplacion de su propia imagen. En lugar de servir a Dios da culto a los idolos. Necesita
confrontarse primero con su propia indigencia antes de capitular ante Dios. El publicano pone toda su
confianza en Dios porque se conoce en humildad, se confia a la misericordia divina y queda ensalzado
y justificado. Sabe bien que él ni puede mejorarse ni garantizar nada. Deposita toda su confianza en
Dios, Unico capaz de infundirle &nimo y hacerle justo.

Benito compara el camino de los doce grados de humildad con la escala que vio Jacob en
suefios. Por la escala de Jacob subian y bajaban los angeles y en ella vieron los Padres de la Iglesia un
simbolo de la contemplacion en la que el cielo se nos abre. Para Agustin, Jesucristo es scala nostra,
nuestra escalera. Cristo bajo hasta nosotros para que nosotros subamos por él como por una escalera.
Los dos largueros significan para los Padres los dos Testamentos o el doble precepto del amor a Dios
y al préjimo. Para Benito significan el cuerpo y el alma. Con ellos ha formado Dios una escalera para
subir hasta él bajando primero a lo méas profundo de nuestra humildad. Segun Benito, el camino hacia
Dios pasa por la tensién de alma y cuerpo. No es espiritualidad pura. Es un camino en el que se toma



12

tan en serio el cuerpo como el alma y en el ascenso por él a Dios no es licito saltar por encima de
nada, hay que subir peldafio tras peldafio.

Jacob ve la escala por la que subian y bajaban los angeles de Dios mientras dormia, es decir, en
suefios (Gn 28, 10ss). El suefio abre su mirada a la realidad de Dios presente en medio de la vida.
Jacob va de huida, se encuentra en situacion de depresion profunda, de fracaso, en la que todos sus
planes han quedado rotos. En esa situacion se le da Dios a conocer. En el suefio le dice que el lugar
que pisa es santo y le garantiza su asistencia y acompafiamiento a lo largo de todos sus caminos hasta
que se hayan cumplido todas sus promesas. El suefio le sefiala la meta de un camino que tiene que
pasar primero por la decepcion en casa de Laban. Tiene sentido compensatorio. Mirando hacia fuera,
todo es desesperacion. Pero en el suefio trasforma Dios la situacion y hace comprender a Jacob que el
momento en que se encuentra agotado, al borde de sus fuerzas y posibilidades, es el momento de la
intervencion de Dios para hacerse él mismo cargo del asunto. Jacob, en lugar de huir delante de Dios,
se vuelve directamente hacia €l. La piedra, en su camino por el desierto, en la que podria tropezar se
convierte en lapida de recuerdo de la fidelidad y misericordia de Dios.

Si leemos la descripcion de los doce grados de humildad de Benito a través del prisma de la
escala de Jacob nos encontramos como en un callejon sin salida en el cual Dios se da necesariamente a
conocer, 0 como en un embudo gque nos abre por su salida necesariamente a Dios, 0 como ante piedras
peligrosas del camino que se trasforman en piedras santas para formar un altar, signo de la presencia del
Sefor. Los doce grados de humildad son grados de contemplacion, de maduracion interior, de ascenso a
Dios. EI numero doce es nimero de plenitud. Significa la llegada a la perfeccién individual lo mismo
que podria significarla el nimero diez. Pero ademas es nimero de comunidad. Doce fueron las tribus
de Israel y los apostoles. Por los doce grados de la humildad llega el monje a su perfeccién dentro de
la comunidad de sus hermanos. En esa comunidad se hace visible el reino de Dios.

El analisis de los doce grados de humildad necesitaria un estudio amplio dedicado a cada uno
como trabajo especial. Ahora nos basta simplemente constatar que la espiritualidad de Benito es una
espiritualidad desde abajo, que eleva a Dios descendiendo a las profundidades del hombre. Los doce
grados o peldafios describen la progresiva trasformacion de todo el hombre:

— la trasformacion de su voluntad (peldafios 1-4);

— de sus pensamientos y afectos (5-8);

— del cuerpo (9-12).

— EIl hombre entero y en su totalidad debe pasar por el embudo para abrirse a Dios. Todos los
afectos, aspiraciones, energias y representaciones de la imaginacién deben ofrecerse a Dios para que las
trasforme. Trasformacion quiere decir apertura de nuestros pensamientos y deseos ante Dios al que
manifiestan siempre en sus Ultimas consecuencias. EI medio curativo de nuestros pensamientos y deseos
es la presencia de Dios. Todo cuanto pensamos o0 sentimos sucede en su presencia y él mira complaciente
las raices de donde brota. Ante Dios y en Dios reconocemos que, en definitiva, es él en quien pensamos
y a quien deseamos porque €l es el tnico capaz de colmar nuestras aspiraciones mas profundas.

En el primer grado de humildad nos remite Benito a nuestras relaciones con Dios. Los
psicologos diagnostican la carencia de relaciones como la enfermedad central de nuestro tiempo. La
curacion y la trasformacion se dan solamente cuando relacionamos todo lo que nos pasa con Dios
lleno de amor, que con su mirada amo rosa nos encamina a la verdad. La trasformacion de la
voluntad, de la que se habla en el segundo grado, no significa quebrantamiento de esa voluntad.
Nuestra voluntad propia, nuestra terquedad se relaciona tal vez con nuestra estructura fundamental
desarrollada desde nifios como reaccion a las primeras heridas. Esta estructura fundamental se
convierte en recurso de supervivencia, es necesaria para sobrevivir. Pero reacciona negativamente
ante otros impulsos vitales. Trasformacion de la voluntad significa liberacion de esta estrecha
estructura funda mental para permitir el desarrollo de otros impulsos vitales.

En el pensamiento de Benito la trasformacion de la voluntad se orienta a su purificacion por el
fuego, como la de Cristo, para crecer cada vez mas en la identificacion con él hasta el perfecto
cumplimiento de los ideales de perfeccion expresados en el sermon de la montafia (4.° grado). La
trasformacion de los afectos tiene lugar cuando se trata con el director espiritual de los pensamientos



13

y afectos que nos mueven. En esa comunicacion se ilumina nuestro pensar y sentir. La trasformacion
de los afectos no es represion ni evasion sino comunicacion y analisis con un hermano experimentado.
Si yo los comunico ya no me apartan de Dios. Lo Unico que hacen es des cubrir las mas profundas
aspiraciones de mi corazon (5.° grado).

Otro método de trasformacion pasa por la confrontacion con la propia realidad. No puedo
disimular mis debilidades e impotencias pero si debo reconciliarme con mis apatias y vacios
presentandoselos a Dios en oracion con el salmista: “Yo era un necio e ignorante, YO era un animal
ante ti” (73, 23). Debo tener valor de mirar de frente a mi realidad renunciando a hacerme el
interesante, a tenerme por un pequefio prodigio y a la inclinacion de ocupar siempre el centro de las
atenciones. No puedo negarme a mi mismo negando mi realidad. Por eso no pretende Benito en los
grados 6.° y 8.° llegar a un buen acuerdo con mi realidad interior sino a una confrontacién con ella.
En el grado 7.° me reconcilio con mis fracasos y hago este interesante descubrimiento: son los fallos
vergonzantes y hasta las mismas faltas las que me ayudan a abrirme a Dios y a entrar por el buen
camino. Entonces puedo confesar: «Me estuvo bien sufrir, asi aprendi tus mandamientos» (Sal 119, 71).

Los sintomas de la trasformacion del cuerpo se advierten, segin Benito, en los ademanes y
compostura. Por el lenguaje del cuerpo se puede expresar si estamos abiertos a Dios o replegados
sobre nosotros, si nos fiamos de nosotros 0 Nos ponemos en sus manos; si nos hacemos permeables 0
permanecemos blindados a Dios y s6lo aferrados a nosotros. La trasformacion del cuerpo se relaciona
mucho con nuestra manera de hablar, hasta con la propia voz (10° grado). La voz delata si la relacion
con Dios va bien, si le somos permeables o si solo pretendemos que se nos oiga. Se incluye también la
risa (11° grado). Hay risas liberadoras y alegres, risas sinceras de los que se sienten seguros. Hay
también risas cinicas que acusan complejos de superioridad cuando la realidad es tratada sin respeto y
cuando ya no existe ni se considera nada sagrado. A una actitud asi opone Benito el sentido de la
presencia de Dios como medicina liberadora. La atencion a la presencia de Dios se manifiesta en la
compostura del cuerpo, en los gestos, en la moderacion de los movimientos. La presencia de Dios
deberia dejarse sentir hasta en el interior del cuerpo (12° grado). Con la trasformacion del cuerpo y
sus ademanes, de la voz y de la risa, llega a su fin el camino de la trasformacion que obra la humildad.
Con ello se demuestra que todo el hombre, alma y cuerpo, esta impregnado del Espiritu de Dios y se
ha hecho permeable a su amor.

La meta de nuestro camino interior, tal como lo describe Benito en su capitulo sobre la
humildad, es la plenitud del amor que expulsa todo temor. El camino de la pureza de corazén y de la
plenitud del amor pasa por el descenso a las profundidades de a realidad en pensamientos y afectos,
de las pasiones y energias, del cuerpo y del inconsciente. La espiritualidad benedictina arranca desde
abajo, desde la verdad del hombre con sus aspiraciones, heridas y traumas, desde las adversidades de
cada dia y lleva en direccion ascensional a Dios, a la plenitud del amor. Con amor perfecto ya no se
vive en espiritu de temor, ya no hay peligro de ser manipula dos desde fuera ni por las expectativas de
los hombres ni por las imposiciones del superyd. Se llega a vivir en paz y armonia con lo més
auténtico de lo que por naturaleza somos. El amor perfecto purifica el corazén para que vea a Dios.
Benito describe el amor perfecto con tres expresiones:

— Amor Christi, el amor de Cristo, y significa el amor a Cristo apasionado y tierno, la relacion
personal con €l en la que el monje actual mente vive.

— Consuetudo ipsa bona, la buena costumbre. Quiere decir que la observancia de los
mandamientos ya no se considera como imposicion desde fuera sino como exigencia interior del amor
que hace crecer al monje identifica do con la voluntad de Dios y desde esa disposicion interior vive y
cumple lo que Dios quiere de él, lo que mas se adapta a su verdadero ser.

— Dilectio virtutum, el amor a las virtudes. Describe el placer interior experimentado ante la
fortaleza que Dios comunica. La naturaleza trasformada es un reflejo de la imagen que Dios se ha
formado de nosotros y esa trasformacion es obra de la accion permanente del Espiritu. EI Espiritu
Santo nos con vierte en un escaparate del amor de Dios. El nos acomparia en el descenso a las
profundidades de nuestra humanidad, de nuestra terrenalidad, para transformarla toda desde sus
cimientos y convertirla en exhibicion suya.



14

1 J. LAFRANCE: El poder de la oracion. Narcea, Madrid, 6. ed, 2000, p. 17.

% 2 Ibidem.

¥ DAVID L. MILLER: The Two Sandais of Christ: Descent jnro History and into He!!, en A. Portmann y R.
Ritsema: Ausfstieg und Abstieg, Frankfurt, 1982, p. 147-222.

* APOTEGMAS I° 582.

® J. LAFRANCE: ob, cit. p. 18.

® Ibidem, p. 73.

" 0. CLEMEN1- Das Meer in der Mischel. Friburgo, 1977.

8 J. WELLWOOD: Principles of inner work: Psychological and spiritual, en JTP n.° 1, 1984, p. 63-73

° 0. F. BOLLNOW: Wesen und Wandel der Tugenden. Frankfurt, 1965, p. 131



