http://combonianum.org/ FP Portugués 12/2014

Advento, um tempo de despertar espiritual.
“Ele nos falou por meio do seu Filho”
Pe. Raniero Cantalamessa

1. JESUS DE NAZARE, ‘UM DOS PROFETAS’?

1.1 A «terceira investigacao»

«Muitas vezes e de diversos modos outrora falou Deus aos nossos pais pelos profetas.
Ultimamente nos falou por seu Filho, que constituiu herdeiro universal, pelo qual criou todas as
coisas. Esplendor da gléria (de Deus) e imagem do seu ser, sustenta 0 universo com o poder da sua
palavra. Depois de ter realizado a purificagdo dos pecados, esta sentado a direita da Majestade no
mais alto dos céus» (Hb 1, 1-3).

Este impulso da Carta aos Hebreus constitui uma sintese grandiosa de toda a historia da
salvacdo. Estd formada pela sucessdo de dois tempos: o tempo em que Deus fala por meio dos
profetas e o tempo em que Deus fala por meio de seu Filho; o tempo em que falava «por pessoa
intermediaria» e o tempo em que fala «em pessoa». O Filho, com efeito, é «esplendor da gléria (de
Deus) e imagem do seu ser», isto é, como dira mais tarde, da mesma substancia do Pai.

Existe continuidade e salto de qualidade por sua vez. E o proprio Deus quem fala, a propria
revelacdo; a novidade € que o Revelador se faz revelacgdo, revelacdo e revelador coincidem. A formula
de introducdo dos oréculos € a melhor demonstracdo disso: ja ndo é «disse o Senhor», mas «Eu vos
digo».

A luz desta poderosa palavra de Deus que é Hebreus 1, 1-3, busquemos, nesta pregacio de
Advento, fazer um discernimento das opinides que circulam atualmente sobre Jesus, fora e dentro da
Igreja, a fim de poder, no Natal, unir sem reservas nossa voz a da liturgia que proclama sua fé no
Filho de Deus vindo a este mundo. Somos continuamente reconduzidos ao dialogo de Cesaréia de
Filipo: para mim, Jesus é «um dos profetas» ou é o «Filho do Deus vivo»? (cf. Mt 16, 14-16).

No campo dos estudos historicos sobre Jesus, estamos vivendo a chamada «terceira
investigacdo». Denomina-se assim para distingui-la tanto da «antiga investigacdo» histérica de
inspiracdo racionalista e liberal que predominou desde finais do século XVIII todo o século XIX,
como da chamada «nova investigacdo historica», que comecou em meados do século passado em
reacdo a tese de Bultmann, que havia proclamado o Jesus historico inalcancavel e sobretudo
irrelevante para a fé crista.

Em que se diferencia a «terceira investigacdo» das precedentes? Primeiramente, a conviccdo de
que podemos saber de Jesus da histdria gracas as fontes, muito mais do que se admitia no passado.
Mas sobretudo a terceira investigacdo se diferencia nos critérios para alcangar a verdade historica
sobre Jesus. Se antes se pensava que o critério fundamental de certificacdo da verdade de um fato ou
de uma fala de Jesus era que houvesse estado em contraste com o que se fazia ou pensava no mundo
judaico contemporaneo a Ele, agora se V&, ao contrario, na compatibilidade de um dado evangélico
com 0 judaismo do tempo. Se antes a marca de autenticidade de uma fala ou de um fato era sua
novidade e «inexplicabilidade» a respeito do ambiente, agora €, ao contrario, sua «explicabilidade» a
luz de nossos conhecimentos do judaismo e da situacéo social da Galileia do tempo.

Sdo evidentes algumas vantagens desta nova aproximagdo. Reencontra-se a continuidade da
revelagdo. Jesus se situa no interior do mundo judaico, na linha dos profetas biblicos. Faz rir a ideia de
que houve um tempo em que se acreditava poder explicar todo o cristianismo com 0 recurso a
influéncias helenistas. O problema é que se tem levado tdo além esta conquista, que se converteu em
perda. Em muitos representantes desta terceira investigacdo, Jesus acaba por diluir-se completamente
no mundo judaico, sem distinguir-se ja mais que em algum detalhe e por alguma interpretagdo



particular da Tord. Um dos profetas judeus, ou como se diz, dos «carismaticos itinerantes».
Significativo o titulo de um ensaio famoso, o de J. D. Crossmann: «O Jesus histdrico. A vida de um
camponés judeu do Mediterraneo».

Sem chegar a esses excessos, também o autor mais conhecido e, em certo sentido, iniciador da
terceira investigacdo, E. P. Sanders, encontra-se nesta linha [1]. Encontrada de novo a continuidade,
perdeu-se a novidade. A divulgacdo, também entre nds, na Itélia, fez o resto, difundindo a imagem de
um Jesus judeu entre judeus, que ndo fez quase nada novo, mas de quem se segue dizendo (ndo se
sabe como) que «mudou 0 mundox». Continua-se reprovando as geragdes de estudiosos do passado por
terem construido cada vez uma imagem de Jesus segundo a moda ou as preferéncias do momento, e
ndo se percebe que se prossegue na mesma linha. (...)

1.2 O rabino Neusner e Bento XVI

Quem evidenciou a ilusdo desta aproximacdo com finalidade de um verdadeiro dialogo entre
judaismo e cristianismo foi precisamente um judeu, o rabino americano Jacob Neusner. Quem leu o
livro do Papa Bento XVI sobre Jesus de Nazaré ja sabe muito sobre o pensamento deste rabino, com
quem dialogo em um dos capitulos mais apaixonantes do livro. Invoco-o0 em seus pontos principais.

O conhecidissimo estudioso judeu escreveu um livro intitulado «Um rabino fala com Jesus».
Nele, imagina ser um contemporaneo de Cristo, que um dia se une a multiddo que o segue e escuta 0
sermdo da montanha. Explica por que, ainda que fascinado pela doutrina e pela pessoa do Galileu, ao
final compreende, para seu pesar, que ndo pode tornar-se discipulo seu e decide permanecer como
discipulo de Moises e seguidor da Tora.

Todos os motivos de sua decisao final se reduzem a um sé: para aceitar o que este homem diz é
preciso reconhecer-lhe a mesma autoridade de Deus. Ele ndo se limita a «cumpri-la», mas quer
substituir a Tora. Impressionante o intercambio de idéias que o rabino, desde o encontro com Jesus,
tem com seu mestre na sinagoga:

Mestre: «Teu Jesus descuidou de algo [da Tord] ?» - Rabino Neusner: «Nada»
Mestre: «Entéo acrescentou algo?» - Rabino Neusner: «Sim, ele mesmo»

Interessante coincidéncia: é a idéntica resposta que S&o Irineu dava no século Il aos que se
perguntavam o que Cristo havia trazido de novo, ao vir a0 mundo. «Trouxe — escrevia — toda
novidade, trazendo a si mesmox»: «omnem novitatem attulit semetipsum afferens» [2].

Neusner trouxe a luz a impossibilidade de fazer de Jesus um judeu «normal» de seu tempo, ou
alguém que se distancia daquilo somente em pontos de importancia secundéaria. Teve também outro
grande mérito: mostrar a impossibilidade de toda tentativa de separar o Jesus da historia do Cristo da
fé. Faz ver como a critica pode tirar do Jesus da histdria todos os titulos: negar que se tenha (ou que
Ihe tenham) atribuido, em sua vida terrena, o titulo de Messias, de Senhor, de Filho de Deus. Depois
de ter-lhe tirado tudo que o que se queira, 0 que permanece nos evangelhos é mais que suficiente para
demonstrar que ndo se considerava um simples homem. Assim como basta um fragmento de cabelo,
uma gota de suor ou do sangue para reconstruir o DNA completo de uma pessoa, também basta com
uma fala, tomada quase por acaso, do evangelho, para demonstrar a consciéncia que Jesus tinha de
atuar com a mesma autoridade de Deus.

Neusner, com bom judeu, sabe o que quer dizer: «O Filho do homem é senhor também do
sdbado», porque o sdbado € a «instituicdo» divina por exceléncia. Sabe o que implica dizer: «Se
queres ser perfeito, vem e segue-me»: quer dizer substituir o antigo paradigma de santidade, que
consiste na imitagdo de Deus («Sede santos porque eu, vosso Deus, sou santo»), com 0 Nnovo
paradigma que consiste na imitagdo de Cristo. Sabe que apenas Deus pode suspender a aplicacdo do
guarto mandamento como Jesus faz, quando pede a um que renuncie a sepultar seu pai. Comentando
estas falas de Jesus, Neusner exclama: «E o Cristo da fé quem fala aqui» [3].

Em seu livro, o Papa (Bento XVI) responde amplamente e, para um crente, de forma
convincente e iluminadora, a dificuldade do rabino Neusner. Sua resposta me faz pensar na que o0
proprio Jesus deu aos que enviou a Jodo Batista para perguntar-lhe: «Es tu quem deve vir ou devemos



esperar outro?» Jesus, em outras palavras, ndo s reivindicou para si uma autoridade divina, mas
também deu sinais e garantias disso: os milagres, seu proprio ensinamento (que ndo se esgota no
sermao da montanha), o cumprimento das profecias, sobretudo aquela pronunciada por Moisés de um
profeta semelhante ou superior a ele; depois de sua morte, sua ressurreicdo e a comunidade nascida
dele que realiza a universalidade da salvacéo anunciada pelos profetas.

1.3 «Exortamos mutuamente»

Seria necessario, neste ponto, observar algo: o problema da relagéo entre Jesus e os profetas ndo
se estabelece apenas no contexto do dialogo entre cristianismo e judaismo, mas também dentro da
propria teologia cristd, onde ndo faltam tentativas de explicar a personalidade de Cristo com o recurso
a categoria de profeta. Estou certo da radical insuficiéncia de uma cristologia que pretenda ilhar o
titulo de profeta e refundar sobre ele todo o edificio da cristologia.

Além disso, esta tentativa ndo é de forma alguma nova. Paulo de Samosata, Fotino e outros a
propuseram no passado, em termos as vezes quase idénticos. Entdo, em uma cultura de orientacéo
metafisica, falava-se do maior profeta; atualmente, em uma cultura de orientacao histérica, fala-se do
profeta escatoldgico. Mas € tdo diferente escatoldgico de supremo? Pode alguém ser maior profeta
sem ser também o profeta definitivo, e pode o profeta definitivo ndo ser assim mesmo o maior dos
profetas?

Uma cristologia que ndo va além da categoria de Jesus como «profeta escatoldgico» constitui,
sim, como esta nas intencfes dos que a propdem, uma atualizagdo do dado antigo, mas néo do dado
definido pelos concilios, e sim do dato condenado pelos concilios.

Sobre este problema ndo insisto... Mas desejaria passar imediatamente a alguma aplicacédo
pratica das reflexdes feitas até agora, que nos ajude a fazer do Advento um tempo de conversdo e de
despertar espiritual.

A conclusdo que a Carta aos Hebreus tira da superioridade de Cristo sobre os profetas e sobre
Moisés ndo é uma conclusdo triunfalista, mas parenética; ndo insiste na superioridade do cristianismo,
mas na maior responsabilidade dos cristdos perante Deus. Diz:

«Por isso, € necessario prestarmos a maior aten¢do a mensagem que temos recebido, para ndo
acontecer que nos desviemos do caminho reto. A palavra anunciada por intermédio dos anjos era a tal
ponto valida, que toda transgressdo ou desobediéncia recebeu o justo castigo. Como, entdo,
escaparemos nods, se agora desprezarmos a mensagem da salvacédo?» (Hb 2, 1-3). «Antes, animai-vos
mutuamente cada dia durante todo o tempo compreendido na palavra hoje, para ndo acontecer que
alguém se torne empedernido com a seducédo do pecado» (Hb 3, 13).

E no capitulo 10, acrescenta: «Se alguém transgredir a Lei de Moisés — e isto provado com duas
ou trés testemunhas —, deverd ser morto sem misericordia. Quanto pior castigo julgais que merece
quem calcar os pés o Filho de Deus, profanar o sangue da alianca, em que foi santificado, e ultrajar o
Espirito Santo, autor da graca!» (Hb 10, 28-29).

A palavra com a qual, recolhendo o convite do autor, desejamos exortar-nos mutuamente é a
que da o tom a toda primeira semana de Advento: «Velai». E interessante observar algo. Quando se
retoma a catequese apostélica depois da Pascoa, esta palavra de Jesus encontra-se quase sempre
dramatizada: néo velai, mas despertai. Do estado de vigilia se passa ao ato de despertar-se.

Existe na base a constatacdo de que nesta vida estamos cronicamente expostos a recair no sono,
ou seja, em um estado de suspensdo das faculdades, de adormecimento e de inércia espiritual. Por
iSO, Jesus recomenda: «Velai sobre vOs mesmos, para que 0s vossos coragdes ndo se tornem pesados
com o0 excesso do comer, com a embriaguez e com as preocupagdes da vida; para que aquele dia ndo
vos apanhe de improviso» (Lc 21, 34).

Pode servir-nos de um util exame de consciéncia voltar a escutar a descricdo que Santo
Agostinho faz deste estado de torpor nas Confissdes: «O fardo do mundo me oprimia como em um
deleitoso sono; e 0s pensamentos que de ti me vinham eram como essas tentativas de despertar que as
vezes temos e que sdo vencidos pelo peso do sono [...]. Assim, tinha eu por certo que ¢ melhor



entregar-me a teu amor que ceder a meus apetites; mas se teu amor me atraia, ndo chegava a vencer-
me, e 0 apetite, porque me agradava, tinha me vencido. N&o tinha resposta para dar-te quando me
dizias: ‘Desperta, tu que dormes! Levanta-te dentre os mortos e Cristo te iluminara (Ef. 5, 14)!".
Enguanto tu me rodeavas com a verdade por todas as partes e dela estava totalmente convencido, nada
tinha para responder-te, sendo lentas palavras cheias de sonho: ‘Sim, ja vou, agora vou; mas, aguarda-
me um pouquinho!’ E enquanto isso, passava o tempo» [4].

Sabemos como o santo saiu ao final deste estado. Encontra-se em um jardim em Mildo,
lacerado pela luta entra a carne e 0 espirito; ouviu as palavras de um canto: «Tolle, lege, tolle, lege». E
as tomou como um convite divino; tinha consigo o livro das cartas de Paulo; abriu-o, decidido a tomar
como palavra de Deus para ele a primeira passagem que viesse. E foi sobre o texto (...):

«Isso € tanto mais importante porque sabeis em que tempo vivemos. Ja é hora de despertardes
do sono. A salvacao estd mais perto do que quando abracamos a fé. A noite vai adiantada, e o dia vem
chegando. Despojemo-nos das obras das trevas e vistamo-nos das armas da luz. Comportemo-nos
honestamente, como em pleno dia: nada de orgias, nada de bebedeira; nada de desonestidades nem
dissolucdes; nada de contendas, nada de ciimes. Ao contrario, revesti-vos do Senhor Jesus Cristo e
ndo facgais caso da carne nem lhe satisfacais aos apetites (Rm 13, 11-14).» Uma luz de serenidade
atravessou o corpo e a alma de Agostinho e ele compreendeu que, com a ajuda de Deus, poderia viver
casto. (...)

2. Joao Batista, «mais que um profeta».

Partindo do texto de Hebreus 1, 1-3, tentei tracar a imagem de Jesus segundo uma comparacgao
com os profetas. Mas entre o tempo dos profetas e 0 de Jesus existe uma figura especial que faz o
papel de ponte entre os primeiros e o segundo: Jodo Batista. Nada melhor, no Novo Testamento, para
evidenciar a novidade de Cristo, que a compara¢ao com Jodo Batista.

O tema do cumprimento, da mudanca histdrica, emerge nitido dos textos nos quais o préprio
Jesus se expressa sobre sua relacdo com o Precursor. Atualmente os estudiosos reconhecem que as
passagens que se léem ao respeito nos evangelhos ndo séo invencgdes ou adaptacOes apologéticas da
comunidade, posteriores a Pascoa, mas se remontam na substancia ao Jesus histérico. Alguns deles
sdo, de fato, inexplicaveis se sdo atribuidos & comunidade cristd posterior [5].

Uma reflex@o sobre Jesus e Jodo Batista é também a melhor forma de estar em sintonia com a
liturgia do Advento. As leituras do Evangelho do segundo e do terceiro domingo do Advento tém, de
fato, no centro a figura e a mensagem do Precursor. HA uma progressao no Advento: na primeira
semana a voz sobressalente € a do profeta Isaias, que anuncia 0 Messias de longe; na segunda e
terceira semana é a do Batista, que anuncia o Cristo presente; na Ultima semana, o profeta e o
Precursor deixam o lugar para a Mé&e, que o leva em seu seio. (...)

2.1 A grande mudanga

Em texto mais completo no qual Jesus se expressa sobre sua relagdo com Jodo Batista é a
passagem do Evangelho (na qual) Jodo, desde a prisao, envia seus discipulos para perguntar a Jesus:
«Es tu aquele que ha de vir ou devemos esperar outro?» (Mt 11, 2-6; Lc 7, 19-23).

A pregacdo do Mestre de Nazaré, a quem ele mesmo havia batizado e apresentado a Israel,
parece a Jodo que vai em uma direcdo diferente da reluzente que ele esperava. Mais que 0 juizo
eminente de Deus, Ele pregava a misericordia presente, oferecida a todos, justos e pecadores.

O mais significativo de todo o texto é o elogio que Jesus faz a Jodo Batista, ap0s ter respondido
a sua pergunta: «O que fostes ver, entdo? Um profeta? Sim, eu vos digo, e mais do que um profeta
[...]. Em verdade vos digo que, entre os nascidos de mulher, ndo surgiu nenhum maior do que Jodo, o
Batista, e, no entanto, o menor no Reino dos Céus é maior do que ele. Desde os dias de Jodo Batista
até agora, 0 Reino dos Céus sofre violéncia, e violentos se apoderam dele. Porque todos os profetas
bem como a Lei profetizaram, até Jodo. E, se quiserdes dar crédito, ele € o Elias que deve vir. Que
tem ouvidos, ouga!» (Mt 11, 9-15).



Uma coisa se Vé clara destas palavras: entre a missao de Jodo o Batista e a de Jesus ocorreu algo
decisivo, que constitui uma divisoria entre duas épocas. O centro de gravidade da historia se deslocou:
0 mais importante j& ndo esta em um futuro mais ou menos iminente, mas esta «aqui e agora», no
reino que ja esta operante na pessoa de Cristo. Entre as duas pregagdes, suscitou um salto de
qualidade: o menor da nova ordem € superior ao maior da ordem precedente.

Este tema do cumprimento e de mudanca de época encontra confirmagdo em muitos outros
contextos do Evangelho. Basta recordar algumas palavras de Jesus como: «Aqui ha alguém maior que
Jonas [...]. Aqui ha alguém maior que Salomao!» (Mt 12, 41-42). «Felizes os vossos olhos, porque
véem, e vossos ouvidos, porque ouvem! Em verdade vos digo que muitos profetas e justos desejaram
ver 0 que vés vedes, mas ndo o viram, e ouvir o que v4s ouvis, mas ndo o ouviram» (Mt 13, 16-17).
Todas as chamadas «pardbolas do Reino» — como a do tesouro escondido e a da pérola preciosa —
expressam, de maneira cada vez diferente e nova, a mesma idéia de fundo: com Jesus soou a hora
decisiva da historia: ante Ele se impde a deciséo da qual depende a salvacéo.

Foi esta a constatacdo que impulsionou os discipulos de Bultmann a separar-se do mestre.
Bultmann situava Jesus no judaismo, fazendo d’Ele uma premissa do cristianismo, ndo um cristao
ainda; contudo, ele atribuia a grande mudanca & fé da comunidade pos-pascal. Bornkamm e
Conzelmann perceberam a impossibilidade destas teses: «a mudanca historica» ocorre ja na pregacao
de Jesus. Jodo pertence as «premissas» € a preparacdo, mas com Jesus ja estamos no tempo do
cumprimento. (...)

Na teologia de Lucas, € evidente que Jesus ocupa «o centro do tempo». Com sua vinda, Ele
dividiu a historia em duas partes, criando um «antes» e um «depois» absolutos. Hoje se esta
convertendo em pratica comum, especialmente na imprensa leiga, abandonar o modo tradicional de
datar os acontecimentos «antes de Cristo» ou «depois de Cristo» (ante Christum natum e post
Christum natum) a favor da formula mais neutra «antes da era comum» e «da era comum». E uma
opcdo motivada pelo desejo de ndo irritar a sensibilidade de povos de outras religides que utilizam a
cronologia cristd. Em tal sentido, é preciso que respeita-la, mas para 0s cristdos permanece
indiscutivel o papel «discriminante» da vinda de Cristo para a historia religiosa da humanidade.

2.2 Ele vos batizara no Espirito Santo

Agora, como sempre, partamos da certeza exegética e teoldgica evidenciada para chegar ao hoje
de nossa vida.

A comparagéo entre Jodo Batista e Jesus se cristaliza no Novo Testamento na comparagéo entre
0 batismo de agua e o batismo do Espirito. «<Eu vos batizei com agua, mas Ele vos batizara com o
Espirito Santo» (Mc 1, 8; Mt 3, 11; Lc 3, 16). «Eu ndo o conhecia — diz Jodo Batista no Evangelho de
Jodo —, mas aquele que me enviou para batizar com agua, disse-me: ‘Aquele sobre quem vires o
Espirito descer e permanecer ¢ o que batiza com o Espirito Santo’» (Jo 1, 33). E Pedro, na casa de
Cornélio: «Lembrei-me, entdo, desta palavra do Senhor: ‘Jodo, na verdade, batizou com agua, mas
vos sereis batizados com o Espirito Santo’» (Atos 11, 16).

O que quer dizer que Jesus € aquele que batiza no Espirito Santo? A expressao ndo so serve
para distinguir o batismo de Jesus do de Jodo; serve para distinguir toda a pessoa e obra de Cristo com
relacdo a do Precursor. Em outras palavras, em toda sua obra, Jesus € aquele que batiza no Espirito
Santo. Batizar aqui tem um significado metaférico: quer dizer inundar, envolver por todas as partes,
como faz a agua com 0s corpos submersos nela.

Jesus «batiza no Espirito Santo» no sentido de que recebe e da o Espirito «sem medida» (Jo 3,
34), «infunde» seu Espirito (Atos 2, 3) sobre toda a humanidade redimida. A expressado se refere mais
ao acontecimento de Pentecostes que ao sacramento do batismo. «Jodo batizou com agua, mas vos
sereis batizados no Espirito Santo dentro de poucos dias» (Atos 1, 5), diz Jesus aos apostolos,
referindo-se evidentemente a Pentecostes, que aconteceria em breve.

A expressdo «batizar no Espirito» define, portanto, a obra essencial do Messias, que ja nos
profetas do Antigo Testamento aparece orientada a regenerar a humanidade mediante uma grande e



universal efusdo do Espirito de Deus (JI 3, 1 ss.). Aplicando tudo isso a vida e ao tempo da Igreja,
devemos concluir que Jesus ressuscitado ndo batiza no Espirito Santo unicamente no sacramento do
batismo, mas, de maneira diferente, também em outros momentos: na Eucaristia, na escuta da Palavra
e, em geral, em todos os meios de graca.

Santo Tomas de Aquino escreve: «Existe uma missdo invisivel do Espirito cada vez que se
realiza um progresso na virtude ou um aumento de graca..., quando alguém passa a uma nova
atividade ou a um novo estado de graca» [6]. A propria liturgia da Igreja o inculca. Todas suas
oracBes e seus hinos ao Espirito Santo comegam com o grito: «Vinde!»: «Vinde, Espirito Criador»,
«Vinde, Espirito Santo». Contudo, quem assim reza ja recebeu o Espirito uma vez. Quer dizer que o
Espirito é algo que recebemos e que devemos receber sempre de novo. (...)

O filésofo Heidegger concluia sua analise da sociedade com a voz de alarme: «S6 um deus pode
nos salvar». Este Deus que nos pode salvar, e que nos salvara, nds, cristdos, o conhecemos: é o
Espirito Santo! Atualmente cresce a moda da aromaterapia. Consiste na utilizacdo de 6leos essenciais
que emanam perfume para manter a sallde ou como terapia de alguns transtornos. A internet esta
cheia de propagandas de aromaterapia. Nao se contenta prometendo com eles bem-estar fisico como a
cura do estresse; existem também «perfumes da alma», por exemplo, o perfume para obter «a paz
interior». (...) Existe uma aromaterapia segura, infalivel, que ndo tem contra-indicacGes: a que esta
feita como o aroma especial, com o0 «sagrado crisma da alma», que é o Espirito Santo! Santo Inécio de
Antioquia escreveu: «O Senhor recebeu sobre sua cabeca uma uncdo perfumada (myron) para exalar
sobre a Igreja a incorruptibilidade» [7]. (...)

2.3 A nova profecia de Joao Batista

Voltando a Jodo Batista, ele pode nos iluminar sobre como levar a cabo nossa tarefa profética
no mundo de hoje. Jesus define Jodo Batista como «mais que um profeta», mas onde esta a profecia
em seu caso? Os profetas anunciavam uma salvacdo futura; mas o Precursor ndo é alguém que
anuncia uma salvacdo futura; ele indica alguém que estd presente. Entdo, em que sentido pode-se
chamar profeta? Isaias, Jeremias, Ezequiel ajudavam o povo a superar a barreira do tempo; Jodo
Batista ajuda 0 povo a superar a barreira, ainda mais grossa, das aparéncias contréarias, do escandalo,
da banalidade e da pobreza com que a hora fatidica se manifesta.

E féacil crer em algo grandioso, divino, quando se estabelece em um futuro indefinido:
«naqueles dias», «nos dltimos dias», em um contexto cosmico, com os céus destilando dogura e a
terra abrindo-se para que germine o Salvador. E mais dificil quando se deve dizer: «Esta aqui! E Ele!»

Com as palavras: «kEm meio de vos ha alguém a quem ndo conheceis!» (Jo 1, 26), Jodo Batista
inaugurou a nova profecia, a do tempo da Igreja, que ndo consiste em anunciar uma salvacéo futura
ou distante, mas em revelar a presenca escondida de Cristo no mundo. Em arrancar o véu dos olhos
das pessoas, sacudir a indiferenca, repetindo com Isaias: «Existe algo novo: ja esta a caminho; nao o
reconheceis?» (Is 43, 19).

E verdade que se passaram 20 séculos e que sabemos, sobre Jesus, muito mais que Jo&o. Mas o
escandalo ndo desapareceu. Em tempos de Jodo, o escandalo derivava do corpo fisico de Jesus, de sua
carne tdo similar a nossa, exceto no pecado. Também hoje é seu corpo, sua carne, a que cria
dificuldades e escandaliza: seu corpo mistico, tdo parecido com o restante da humanidade, sem excluir
, lamentavelmente, nem sequer o pecado.

«O testemunho de Jesus — I&-se no Apocalipse — é o espirito de profecia» (Ap 19-10), isto é,
para dar testemunho de Jesus, requer-se espirito de profecia. Existe este espirito de profecia na Igreja?
Cultiva-se? Alimenta-se? Ou se cré, tacitamente, que se pode prescindir dele, apontando mais para
meios e recursos humanos?

Jodo Batista nos ensina que para ser profetas ndo se necessita de uma grande doutrina ou
eloquéncia. Ele ndo é um grande te6logo, tem uma cristologia bastante pobre e rudimentar. N&o
conhece ainda os titulos mais elevados de Jesus: Filho de Deus, Verbo, nem sequer o de Filho do
homem. Mas como consegue fazer ouvir a grandeza e unicidade de Cristo! Usa imagens simples, de



um camponés: «N&o sou digno de amarrar as suas sandalias». O mundo e a humanidade aparecem,
por suas palavras, dentro de uma peneira que Ele, o Messias, sustenta e agita com suas maos. Perante
Ele se decide quem permanece e quem cai, quem é grdo bom e quem é palha que o vento leva.

Em 1992, celebrou-se um retiro sacerdotal em Monterrey, México, por ocasido dos 500 anos da
primeira evangelizacdo da América Latina. Estavam presentes 1.700 sacerdotes e cerca de 60 bispos.
Durante a homilia da Missa conclusiva, falei da necessidade urgente que a Igreja tem de profecia.
Depois da comunh&o, orou-se por um novo Pentecostes em pequenos grupos distribuidos pela grande
basilica. Eu tinha ficado no presbitério. Em certo momento, um jovem sacerdote aproximou-se em
siléncio, ajoelhou-se e, com um olhar que jamais esquecerei, disse: «Abencoe-me, padre; quero ser
profeta de Deus!». Eu estremeci, porque via que evidentemente a graca 0 movia.

Com humildade, poderiamos fazer nosso o desejo daquele sacerdote: «Quero ser um profeta
para Deus». Pequeno, desconhecido de todos, ndo importa; mas alguém que, como dizia Paulo VI,
tenha «fogo no coragdo, palavra nos labios, profecia no olhar».

3. Spe gaudentes, alegres na esperanga

3.1 Jesus, o Filho

Deixando ja os profetas e Jodo Batista, concentremo-nos exclusivamente no ponto de chegada
de tudo: o «Filho». A partir desta perspectiva, o texto de Hebreus evoca a parabola dos vinhateiros
infiéis. Também ali, Deus envia primeiro servos; depois, «por Ultimo», envia o Filho, dizendo: «Irdo
poupar o meu filho» (Mt 21, 33-41).

No capitulo do livro sobre Jesus de Nazaré, o Papa (Bento XVI) ilustra a diferenca fundamental
entre o titulo «Filho de Deus» e o de «Filho». O simples titulo de «Filho», ao contrario do que se
poderia pensar, € muito mais rico de significado que «Filho de Deus». Este Gltimo chega a Jesus ap0s
uma longa lista de atribuicBes: assim havia sido definido o povo de Israel e, singularmente, seu rei;
assim se faziam chamar os farads e os soberanos orientais, e de tal forma se proclamara o imperador
romano. Por si, ndo teria sido suficiente esse fator para distinguir a pessoa de Cristo de qualquer outro
«filho de Deus».

E diferente o caso do titulo de «Filho», sem outro acréscimo. Aparece nos evangelhos como
exclusivo de Cristo e € com ele que Jesus expressaria sua identidade profunda. Depois dos
evangelhos, é precisamente a Carta aos hebreus que testemunha com mais for¢a este uso absoluto do
titulo «o Filho»; esta presente nela cinco vezes.

O texto mais significado no qual Jesus se define como «o Filho» é Mateus 11, 27: «Tudo me foi
entregue por meu Pai, e ninguém conhece o Filho sendo o Pai, e ninguém conhece o Pai sendo o Filho
e aquele a quem o Filho o quiser revelar». A frase, explicam os exegetas, tem clara origem aramaica e
demonstra que os desenvolvimentos posteriores que se Iéem a esse respeito, no evangelho de Jo&o,
tém sua origem remota na prépria consciéncia de Cristo.

Uma comunh&o de conhecimento t&o total e absoluta entre Pai e Filho (...) ndo se explica sem
uma comunhdo ontoldgica ou do ser. As formulacdes posteriores culminantes na definicdo de Nicéia
sdo, portanto, desenvolvimentos ousados, mas coerentes com o dado evangélico.

A prova mais forte do conhecimento que Jesus tinha de sua identidade de Filho é sua oracao.
Nela, a filiagdo ndo estd apenas declarada, mas vivida. Pelo modo e a frequéncia com que recorre na
oracdo de Cristo, a exclamagdo Abba d& testemunho de uma intimidade e familiaridade com Deus
sem igual na tradicdo de Israel. Se a expressao se conservou na sua lingua original e se converteu na
caracteristica da oracéo crista (Ga 4, 6; Rm 8, 15) é porque houve o convencimento de que se tratou
da forma tipica da oracéo de Jesus [8]. (...)

Eu gostaria de concluir esta parte doutrinal de nossa meditagdo com uma nota positiva, a meu
entender de extraordinaria importancia. Durante quase um século, desde que Wilhelm Bousset, em
1913, escreveu seu famoso livro sobre o Kyrios Christos [9], no &mbito dos estudos criticos dominou



a ideia de que a origem do culto de Cristo como ser divino deveria ser buscado no contexto
helenistico, portanto muito depois da morte de Cristo.

No ambito da chamada «terceira investigacéo» sobre o Jesus histdrico, recentemente retomou a
questdo desde seus fundamentos Larry Hurtado, professor de lingua, literatura e teologia do Novo
Testamento em Edimburgo. Eis aqui a conclusdo a qual chega, ao término de uma investigacédo de
mais de 700 péginas:

«A veneracdo de Jesus como figura divina irrompeu de improviso e rapidamente, ndo pouco a
pouco e tardiamente, entre circulos de seguidores do século 1. Mais especificamente, as origens estéo
nos circulos cristdos judaicos dos primeirissimos anos. S6 um modo de pensar iluso continua
atribuindo a veneracdo de Jesus como figura divina decisivamente a influéncia da religido paga e a
influéncia dos gentis conversos, apresentando-a como um desenvolvimento tardio e gradual. Mais
ainda, a veneracao de Jesus como ‘Senhor’, que encontrava expressao adequada na veneracao cultural
e na obediéncia total, era também geral, ndo limitada nem atribuivel a circulos particulares, por
exemplo os ‘helenistas’ ou os cristdos gentis de um hipotético ‘culto de Cristo sirio’. Com toda a
diversidade do primeiro cristianismo, a fé na condicdo divina de Jesus era surpreendentemente
comum.» [10]

Esta rigorosa conclusdo historica deveria por fim a opinido, ainda dominante em uma certa
divulgacao, segundo a qual o culto divino de Cristo seria um fruto posterior da fé (imposto por lei por
Constantino em Nicéia, no ano 325, segundo Dan Brown e seu Cadigo da Vinci).

3.2 A «menina Esperang¢a»

(...) Queria fazer aqui uma pequena aplicacdo espiritual e pratica (...) do texto que meditamos
da Carta aos Hebreus (que) pode ajudar a alimentar a nossa esperanca.

Na esperanga — escreve 0 autor da Carta com uma belissima imagem destinada a tornar-se
classica na iconografia cristd — «temos como segura e solida uma ancora de nossa alma, que penetra
muito além do véu do santuério, onde Jesus entrou por nés como precursor» (Hb 6, 17-20). O
fundamento desta esperanca é precisamente o fato de que «nestes Ultimos tempos, Deus nos falou por
meio do Filho». Se Ele nos deu o Filho, diz Sdo Paulo, «como ndo nos dara com Ele todas as coisas?»
(Rm 8, 32). Eis aqui por que «a esperanca nao falha» (Rm 5, 5): o dom do Filho é prenda e garantia
de todo o demais e, em primeiro lugar, da vida eterna. Se o Filho é «herdeiro de tudo» (heredem
universorum) (Hb 1,2), n6és somos seus «co-herdeiros» (Rm 8, 17).

Os vinhateiros iniquos da parabola, vendo chegar o filho, dizem: «Este é o herdeiro. Vamos,
matemos-lhe e fiqguemos com sua heranga» (Mt 21, 38). Em sua onipoténcia misericordiosa, Deus Pai
transformou em um bem este projeto criminoso. Os homens mataram o Filho e alcangaram de verdade
a heranca! Gracas a essa morte, eles se converteram em «herdeiros de Deus e co-herdeiros de Cristo».

Nos, criaturas humanas, precisamos da esperanca para viver como do oxigénio para respirar.
Diz-se que enquanto ha vida ha esperanca, mas também é certo o contrario: enquanto ha esperanca ha
vida. A esperanca foi durante muito tempo, e ainda o é, das trés virtudes teologais, a irmd menor, a
parente pobre. Fala-se com frequéncia da fé, ainda mais da caridade, mas muito pouco da esperanca.

O poeta Charles Péguy tem razdo quando compara as trés virtudes teologais com trés irmas:
duas adultas e uma menina pequena. Vao caminhando de méos dadas (as trés virtudes teologais sao
inseparaveis!), as maiores aos lados, a menina no centro. Todos, vendo-as, estdo convencidos de que
sdo as maiores — a fé e a caridade — as que levam a menina esperanga. Equivocam-se: € a menina
esperanca a que leva as outras duas: se ela se detém, tudo para [11]. (...)

A esperanca teologal é o «fio do alto» que sustenta desde o centro todas as esperangas humanas.
«O fio do alto» € o titulo de uma parabola do escritor Johannes Joergensen. Fala da aranha que se
desloca do ramo de uma arvore ao longo do fio que ela mesma produz. Pousando em um cercado, tece
sua rede, obra-prima de simetria e funcionalidade. Tensa pelos lados por outros tantos fios, tudo se
sustenta no centro por esse fio do qual desceu. Quando se rompe um dos filamentos laterais, a aranha
intervém e o repara; mas se se rompe o fio de cima (uma vez pude comprovar com meus proprios



olhos), tudo se desprende e a aranha desaparece, porque ja no ha nada a fazer. E uma imagem do que
acontece quando se manipula o fio do alto que é a esperanca teologal. S6 esta pode «ancorar» as
esperancas humanas a esperanca «que nao falhax.

Na Biblia assistimos a verdadeiros estremecimentos e sobressaltos de esperanca. Um deles se
encontra na terceira Lamentacdo: «Eu — diz o profeta — sou 0 homem que viu a miséria... Digo:
‘Feneceu meu vigor, ¢ a esperanga que me vinha de Javé!’». Mas eis aqui 0 impulso de esperanca que
volta tudo. Em certo momento, o orante se diz: «Mas as misericérdias do Senhor ndo se acabaram,
nem se esgotou sua ternura; por isso esperarei»; desde o instante em que o profeta decide voltar a
esperar, 0 tom do discurso muda completamente: a lamentacéo se transforma em suplica confiada.
«Porque o Senhor ndo rejeita para sempre os humanos: se chega a afligir, compadece-se depois
segundo seu imenso amor» (cf. Lm 3, 1-32).

Nos contamos com um motivo muito mais forte para ter este sobressalto de esperanca. Deus nos
deu seu Filho: como ndo nos dara tudo junto a Ele? As vezes é necessario gritar para si mesmo: «Deus
existe e isso bastal». O servico mais precioso que a Igreja pode fazer neste momento ao (mundo) é
ajuda-lo a ter um impulso de esperanca.

Eu falei de uma aromaterapia baseada no 6leo da alegria que é o Espirito Santo. Precisamos
desta terapia para curar a enfermidade mais perniciosa de todas: o desespero, o desalento, a perda de
confianca em si, na vida e até na Igreja. «O Deus da esperanca vos cumule de todo gozo e paz em
vossa fé, até transbordar de esperanca pela forca do Espirito Santo» (Rm 15, 13): assim escrevia o
Apostolo aos Romanos de seu tempo e o repete aos de hoje.

N&o se abunda na esperanca sem a virtude do Espirito Santo. Em um canto spiritual afro-
americano ndo se faz mais que repetir continuamente estas poucas palavras: «H& um bélsamo em
Gilead que cura as almas feridas» (There is a balm in Gilead/ to make the wounded whole...) Gilead,
ou Galaad, é uma localidade famosa no Antigo Testamento por seus perfumes e unguentos (Jr 8, 22).
O canto prossegue: «As vezes me sinto desalentado e penso que tudo é intil, mas chega o Espirito
Santo e devolve a vida a alma minha». Gilead é para nos a Igreja, e 0 balsamo que cura é o Espirito
Santo. Ele é o rastro de perfume que Jesus deixou atras de si ao passar por esta terra.

A esperanca € milagrosa: quando renasce em um coracao, tudo é diferente, ainda que nada tenha
mudado. «Os jovens se cansam, se fatigam — |é-se em lIsaias —, os valentes tropecam e vacilam,
enquanto 0s que esperam em Jave sdo revigorados, subirdo com asas como aguias, correrdo e nao se
cansardo, caminhardo e ndo se fadigardo» (Is 40, 30-31).

Onde renasce a esperanca, renasce sobretudo a alegria. O Apdstolo diz que os crentes sdo spe
salvi, «salvos na esperanca» (Rm 8, 24) e que por isso devem serspe gaudentes, «alegres na
esperanca» (Rm 12, 12). N&o gente que espera ser feliz, mas gente que é feliz por esperar; feliz ja,
agora, pelo simples fato de esperar.

Que neste Natal o Deus da esperanca, por virtude do Espirito Santo e por intercessao de Maria,
«Ma@ae da esperanga», nos conceda estar alegres na esperanca e abundar nela.

Texto tirado das meditagdes do Advento 2007 (ZENIT)

[1] E.P. Sanders, Jesus and Judaism, London 1985, trad. italiana Gesu e il giudaismo, Marietti 1992.

[2] S. Ireneu, Adv. Haer. 1V,34,

[3] J. Neusner, op. cit. 84.

[4] S. Agostinho, ConfissBes, VIII, 5,12.

[5] Cf. J. D.G. Dunn, Christianity in the Making, 1. Jesus remembered, Grand Rapids. Mich. 2003, parte 11, cap. 12, trad.
ital. Gli albori del Cristianesimo, I, 2, Paideia, Brescia 2006, pp. 485-496.

[6] S. Tommaso d'Aquino, Somma teologica, 1,q.43, a. 6, ad 2.; cf. F. Sullivan, in Dict.Spir. 12, 1045.

[7] S. Ignazio d'Antiochia, Agli Efesini 17.

[8] J. D.G. Dunn, Christianity in the Making, I. Jesus remembered, Grand Rapids. Mich. 2003, parte Ill, cap. 12, trad.
ital. Gli albori del Cristianesimo, I, 2, Paideia, Brescia 2006, p. 746 ss.

[9] Wilhelm Bousset, Kyrios Christos, 1913.

[10] L. Hurtado, Lord Jesus Christ. Devotion to Jesus in Earliest Christianity, Grand Rapids, Mich. 2003, cit. na edicdo
italiana Signore Gesu Cristo, 2 vol.Paideia, Brescia 2007, p. 643.

[11] Ch. Péguy, Il portico del mistero della seconda virtu, Oeuvres poétiques complétes, Gallimard, Paris 1975, pp. 531 ss.



