http://combonianum.orq/

Seconda Predica di Avvento 2015 di padre Raniero Cantalamessa.

L'universale chiamata dei cristiani alla santita.
(Lumen gentium, cap. V)

Seconda Predica dell'Avvento 2015, tenuta oggi in Vaticano da padre Raniero Cantalamessa,
O.F.M. Cap., predicatore della Casa Pontificia.

Siamo entrati da pochi giorni nel cinquantesimo anniversario della chiusura del Concilio
Vaticano II e nell’anno giubilare della misericordia per il quale, Santo Padre, le siamo tutti tanto grati.
Dobbiamo dire che il legame tra il tema della misericordia e il concilio Vaticano II ¢ tutt’altro che
arbitrario o secondario. Nel discorso di apertura, 1’11 Ottobre 1962, san Giovanni XXIII indico nella
misericordia la novita e lo stile del concilio:

“Sempre, scriveva, la Chiesa si ¢ opposta agli errori; spesso li ha anche condannati con la
massima severita. Ora tuttavia, la Sposa di Cristo preferisce usare la medicina della misericordia
piuttosto che la severita”.[1]

In un certo senso, a mezzo secolo di distanza, 1’anno della misericordia celebra la fedelta della
Chiesa a quella sua promessa. Ci si domanda volte, se insistendo troppo sulla misericordia, non si
rischi di dimenticare I’altro attributo di Dio che ¢ la giustizia. Ma la giustizia di Dio, non solo non
contraddice la sua misericordia, ma consiste proprio in essa! Dio si fa giustizia, facendo misericordia.
Dio e amore; per questo fa giustizia a se stesso — ciog, si dimostra veramente per quello che é —
quando fa misericordia. Ben prima di Lutero sant’Agostino aveva scritto: “La ‘giustizia di Dio’ &
quella per la quale, per sua grazia, Dio ci rende giusti, esattamente come ‘la salvezza del Signore’
(salus Domini) (Sal 3,9) e quella per la quale Dio fa di noi dei salvati”[2].

Questo non esaurisce tutti i sensi dell’espressione “giustizia di Dio”, ma ne ¢ certamente il
significato principale. Ci sara, un giorno, anche una giustizia di Dio retributiva, che dara a ciascuno
secondo i propri meriti (cf Rom 2, 5-10); ma non ¢ di essa che I’ Apostolo parla quando dice: “Ora si €
manifestata la giustizia di Dio” (Rom 3, 21). Quella ¢ un evento futuro, questa un evento presente.
Altrove lo stesso Apostolo lo spiega cosi: “Quando si sono manifestati la bonta di Dio e il suo amore
per gli uomini, egli ci ha salvati, non in virtu di opere di giustizia da noi compiute, ma per sua
misericordia” (Tt 3, 4-5.

1. ”Siate santi perché io, vostro Dio, sono santo”

Veniamo ora al tema di questa seconda meditazione. Esso ¢ il capitolo V della Lumen gentium,
intitolato “L’universale vocazione alla santita nella Chiesa”. Nelle storie del Concilio, questo capitolo
e ricordato solo per una questione, diciamo, di redazione. | numerosi Padri conciliari membri di ordini
religiosi chiesero con insistenza che si dedicasse una trattazione a parte alla presenza dei religiosi
nella Chiesa, come si era fatto per i laici. Fu cosi che quello che era stato fino allora un capitolo unico
riguardante la santita di tutti i membri della Chiesa, si divise in due capitoli, dei quali il secondo (VI
della LG), dedicato specificamente ai religiosi[3].

L’appello alla santita ¢ formulato fin dall’inizio con queste parole:

“Tutti nella Chiesa, sia che appartengano alla Gerarchia sia che da essa siano diretti, sono
chiamati alla santita, secondo il detto dell’Apostolo: ‘Questa e infatti la volonta di Dio, la vostra
santificazione (1 Ts 4,3)” [4].

Questo appello alla santita e il pit necessario e il piu urgente adempimento del concilio. Senza
di esso, tutti gli altri adempimenti sono o impossibili o inutili. Esso € invece quello che rischia di
essere il piu trascurato, dal momento che ad esigerlo e a reclamarlo € solo Dio e la coscienza e non
invece pressioni o interessi di gruppi umani particolari della Chiesa. A volte si ha I'impressione che, in
certi ambienti e in certe famiglie religiose, dopo il concilio, si sia messo piu impegno nel “fare i


http://combonianum.org/

santi”, che nel “farsi santi”, cio¢ piu sforzo per portare sugli altari i propri fondatori o confratelli che
per imitarne gli esempi e le virtu.

La prima cosa che bisogna fare, quando si parla di santita, € di liberare questa parola dalla
soggezione e dalla paura che essa incute, a causa di certe rappresentazioni errate che ce ne siamo fatti.
La santita puo comportare fenomeni e prove straordinari, ma non si identifica con queste cose. Se tutti
sono chiamati alla santita, e perché, intesa correttamente, essa e alla portata di tutti, fa parte della
normalita della vita cristiana. | santi sono come i fiori: non ci sono solo quelli che vengono messi
sull’altare. Quanti di essi sbocciano e muoiono nascosti, dopo aver profumato silenziosamente 1’aria
all’intorno! Quanti di questi fiori nascosti sono sbocciati e sbocciano continuamente nella Chiesal

La motivazione di fondo della santita ¢ chiara fin dall’inizio ed ¢ che Dio ¢ santo: ”Siate santi
perché io, il Signore vostro Dio, sono santo* (Lev 19, 2). La santita ¢ la sintesi, nella Bibbia, di tutti
gli attributi di Dio. Isaia chiama Dio “il Santo d’Israele”, cio¢ colui che Israele ha conosciuto come il
Santo. “Santo, santo, santo”, Qadosh, gadosh, gadosh, & il grido che accompagna la manifestazione di
Dio nel momento della sua chiamata (Is 6, 3). Maria riflette fedelmente questa idea di Dio dei profeti
e dei salmi, quando esclama nel Magnificat: “Santo ¢ il suo nome”.

Quanto al contenuto dell’idea di santita, il termine biblico gadosh suggerisce 1’idea di
separazione, di diversita. Dio ¢ santo perché ¢ il totalmente altro rispetto a tutto cio che I'uvomo puo
pensare, dire o fare. E’ I’assoluto, nel senso etimologico di ab-solutus, sciolto da tutto il resto e a
parte. E’ il trascendente, nel senso che sta al di sopra di tutte le nostre categorie. Tutto questo in senso
morale, prima ancora che metafisico; riguarda cio¢ 1’agire di Dio e non solo il suo essere. Nella
Scrittura sono definiti “santi” soprattutto i giudizi di Dio, le sue opere e le sue vie [5].

Santo non e tuttavia un concetto principalmente negativo, indicante separazione, assenza di
male e di mescolanza in Dio; € un concetto sommamente positivo. Indica una “pura pienezza”. In noi,
la “pienezza” non si accorda mai totalmente con la “purezza”. L’una cosa contraddice 1’altra. La
nostra purezza e ottenuta sempre purificandoci e togliendo il male dalle nostre azioni (Is 1, 16). In Dio
no; purezza e pienezza coesistono e costituiscono insieme la somma semplicita di Dio. La Bibbia
esprime alla perfezione questa idea di santita quando dice che a Dio “nulla puo essere aggiunto e nulla
tolto” (Sir 42, 21). In quanto & somma purezza, niente gli deve essere tolto; in quanto € somma
pienezza, niente gli pud essere aggiunto.

Quando si cerca di vedere come I'uomo entra nella sfera della santita di Dio e cosa significa
essere santo, appare subito la prevalenza, nell’ Antico Testamento, dell’idea ritualistica. I tramiti della
santita di Dio sono oggetti, luoghi, riti, prescrizioni. Intere parti dell’Esodo e del Levitico sono
intitolate “codice di santita” o “legge di santita”. La santita ¢ racchiusa in un codice di leggi. Questa
santita ¢ tale che viene profanata se uno si accosta all’altare con una deformita fisica o dopo aver
toccato un animale immondo: “Santificatevi e siate santi..., non contaminatevi con alcuno di questi
animali” (Lv 11, 44; 21, 23).

Si leggono voci diverse nei profeti e nei salmi. Alla domanda: “Chi salira il monte del Signore,
chi stara nel suo luogo santo?”, oppure: “Chi di noi puo abitare presso un fuoco divorante?”, si
risponde con indicazioni squisitamente morali: “Chi ha mani innocenti e cuore puro”, e “chi cammina
nella giustizia e parla con lealta” (cf. Sal 24, 3; Is 33, 14 s.). Sono voci sublimi che restano pero
piuttosto isolate. Ancora al tempo di Gesu, presso 1 farisei e a Qumran, prevale I’idea che la santita e
la giustizia consistano nella purezza rituale e nell’osservanza di certi precetti, in particolare quello del
Sabato, anche se, in teoria, nessuno dimentica che il primo e pitu grande comandamento é quello
dell’amore di Dio e del prossimo.

2. La novita di Cristo

Passando ora al Nuovo Testamento, vediamo che la definizione di “nazione santa” ¢ estesa ben
presto ai cristiani. Per Paolo, i battezzati sono “santi per vocazione”, o “chiamati a essere santi” [6].
Egli designa abitualmente 1 battezzati con il termine “i santi”. I credenti sono “scelti per essere santi e
immacolati al suo cospetto nella carita” (Ef 1, 4). Ma sotto I’apparente identita di terminologia
assistiamo a dei cambiamenti profondi. Santita non e piu un fatto rituale o legale, ma morale se non



addirittura ontologico. Non risiede nella mani, ma nel cuore; non si decide fuori, ma dentro I'uomo e
si riassume nella carita. “Non cio che entra nella bocca rende impuro I'uomo; cio che esce dalla bocca,
questo rende impuro 1'uvomo!” (Mt 15, 11).

| mediatori della santitd di Dio non sono piu luoghi (il tempio di Gerusalemme o il monte
Carizim), riti, oggetti e leggi, ma & una persona, Gesu Cristo. Essere santo non consiste tanto in un
essere separato da questo e da quello, quanto in un essere unito a Gesu Cristo. In Gesu Cristo € la
santita stessa di Dio che ci raggiunge di persona, non un suo lontano riverbero. “Tu sei il Santo di
Dio!”: due volte risuona questa esclamazione rivolta a Gest nei vangeli (Gv 6, 69; Lc 4, 34).
L’ Apocalisse chiama Cristo semplicemente “il Santo” (Ap 3,7) e la liturgia le fa eco esclamando nel
Gloria “Tu solus Sanctus”, Tu solo sei il Santo

In due modi noi entriamo in contatto con la santita di Cristo ed essa si comunica a noi: per
appropriazione e per imitazione. Di essi il pit importante € il primo che si attua nella fede e mediante
i sacramenti. La santita € anzitutto dono, grazia ed e opera di tutta la Trinita. Poiche, secondo il detto
dell’ Apostolo, noi apparteniamo a Cristo piu che a noi stessi (cf.1 Cor 6, 19-20), ne consegue che,
inversamente, la santita di Cristo ci appartiene piu che la nostra stessa santita. “Quel che ¢ di Cristo -
scrive il teologo bizantino Nicola Cabasilas - ¢ piu nostro di quello che ¢ da noi” [7]. E” questo il
colpo d’ala, o il colpo di audacia, che dovremmo realizzare nella vita spirituale. La sua scoperta non si
fa, di solito, all’inizio, ma alla fine del proprio itinerario spirituale; non nel noviziato, ma piu tardi,
quando si sono sperimentate tutte le altre strade e si e visto che non portano molto lontano.

Paolo ci insegna come si fa questo “colpo di audacia”, quando dichiara solennemente di non
voler essere trovato con una sua giustizia, o0 santita, derivante dalla osservanza della legge, ma
unicamente con quella che deriva dalla fede in Cristo (cf. Fil 3, 5-10). Cristo, dice, e diventato per noi
“giustizia, santificazione e redenzione” (1 Cor 1,30). “Per noi”: dunque possiamo reclamare la sua
santita come nostra a tutti gli effetti. Un colpo di audacia & anche quello che fa san Bernardo, quando
grida: “lo, quanto mi manca me lo approprio (alla lettera, lo usurpo!) dal costato di Cristo”
[8].“Usurpare” la santita di Cristo, “rapire il regno dei cieli”! Questo ¢ un colpo di audacia da ripetere
spesso nella vita, specie al momento della comunione eucaristica.

Dire che noi partecipiamo della santita di Cristo, & come dire che partecipiamo dello Spirito
Santo che viene da lui. Essere o vivere “in Cristo GesU” equivale, per san Paolo, a essere o vivere
“nello Spirito Santo”. “Da questo - scrive a sua volta san Giovanni - si conosce che noi rimaniamo in
lui ed egli in noi: egli ci ha fatto dono del suo Spirito” (1 Gv 4,13). Cristo rimane in noi € noi
rimaniamo in Cristo, grazie allo Spirito Santo.

E lo Spirito Santo dunque che ci santifica. Non lo Spirito Santo in genere, ma lo Spirito Santo
che fu in Gesu di Nazareth, che santifico la sua umanita, che si raccolse in lui come in un vaso di
alabastro e che, dalla sua croce e nella Pentecoste, egli effuse sulla Chiesa. Per questo, la santita che &
in noi non e una seconda e diversa santita, ma e la stessa santita di Cristo. Noi siamo veramente
“santificati in Cristo Gesu” (1 Cor 1,2). Come, nel battesimo, il corpo dell'uomo ¢ immerso e lavato
nell'acqua, cosi la sua anima &, per cosi dire, battezzata nella santita di Cristo: “Siete stati lavati, siete
stati santificati, siete stati giustificati nel nome del Signore Gesu Cristo e nello Spirito del nostro
Dio”, dice I'Apostolo riferendosi al battesimo (1 Cor 6,11).

Accanto a questo mezzo fondamentale della fede e dei sacramenti, deve trovare posto anche
I’imitazione, le opere, lo sforzo personale. Non come mezzo staccato e diverso, ma come 1’unico
mezzo adeguato di manifestare la fede, traducendola in atto. L’opposizione fede - opere & un falso
problema, tenuto in piedi, piu che altro, dalla polemica storica. Le opere buone, senza la fede, non
sono opere “buone” e la fede senza le opere buone non ¢ vera fede. Basta che per “opere buone” non
si intendano principalmente (come purtroppo era al tempo di Lutero) indulgenze, pellegrinaggi e pie
pratiche, quanto 1’osservanza dei comandamenti, in particolare quello dell’amore fraterno. Gesu dice
che nel giudizio finale alcuni saranno esclusi dal Regno per non aver vestito 1’ignudo e dato da
mangiare all’affamato. Non ci si salva dunque per le buone opere, ma non ci si salva senza le buone
opere. Possiamo riassumere cosi la dottrina del concilio di Trento.



Avviene come per la vita fisica. Il bambino non pud fare assolutamente nulla per essere
concepito nel seno della madre; ha bisogno dell’amore di due genitori (almeno cosi ¢ stato fino ad
0ggi!). Una volta pero che é nato, deve mettere in opera i suoi polmoni per respirare, succhiare il latte;
insomma deve darsi da fare, altrimenti la vita che ha ricevuto muore. La frase di san Giacomo: “La
fede, senza le opere ¢ morta” (cf. Ge 3, 26) va intesa in questo senso, cio¢ al presente: la fede senza le
opere muore.

Nel Nuovo Testamento due verbi si alternano a proposito della santita, uno all’indicativo e uno
all’imperativo: “Siete santi”, “Siate santi”. I cristiani sono Santificati e santificandi[9]. Quando Paolo
scrive: “Questa ¢ la volonta di Dio, la vostra santificazione”, ¢ chiaro che intende proprio questa
santita che é frutto di impegno personale. Aggiunge infatti, come per spiegare in che consiste la
santificazione di cui sta parlando: “che vi asteniate dall’impudicizia, che ciascuno sappia mantenere il
proprio corpo con santita e rispetto” (cf. 1 Ts 4, 3-9).

Il nostro testo della Lumen gentium mette in rilievo chiaramente questi due aspetti, uno
oggettivo e I’altro soggettivo, della santita, basati rispettivamente sulla fede e sulle opere. Dice:

“I seguaci di Cristo, chiamati da Dio e giustificati in Gesu Cristo non secondo le loro opere, ma
secondo il disegno e la grazia di Lui, nel battesimo della fede sono stati fatti veramente figli di Dio e
compartecipi della natura divina, e percio realmente santi. Essi devono quindi, con ’aiuto di Dio,
mantenere e perfezionare, vivendola, la santita che hanno ricevuta” [10].

Poiché, secondo Lutero, il Medioevo si era sviato sempre pit nell'accentuare il lato di Cristo
come modello, egli accentuo l'altro lato, affermando che egli € dono e che questo dono tocca alla fede
di accettarlo”[11]. Oggi siamo tutti d’accordo che non si devono contrapporre le due cose, ma tenerle
unite. Cristo é anzitutto dono da ricevere mediante la fede, ma & anche modello da imitare nella vita.
Lo inculca egli stesso nel Vangelo: “lo vi ho dato I’esempio perché anche voi facciate come io ho
fatto a voi (Gv 13, 15); “Imparate da me che sono mite ed umile di cuore” (Mt 11, 29).

3. Santi o falliti

Questo, I’ideale nuovo di santita del Nuovo Testamento. Un punto resta immutato, e anzi si
approfondisce, nel passaggio dall’Antico al Nuovo Testamento ed & la motivazione di fondo della
chiamata alla santita, il “perché” bisogna essere santi: perché Dio ¢ santo. “Ad immagine del Santo
che vi ha chiamato, diventate santi anche voi”. I discepoli di Cristo devono amare i nemici, “per
essere figli del Padre celeste che fa piovere sui giusti e sugli ingiusti” (Mt 5, 45). La santita non ¢
dunque una imposizione, un onere che ci viene messo sulle spalle, ma un privilegio, un dono, un
onore sommo. Un obbligo, si, ma che deriva dalla nostra dignita di figli di Dio. Si applica ad esso, in
senso pieno, il detto francese “noblesse oblige”.

La santita ¢ esigita dall’essere stesso della creatura umana; non riguarda gli accidenti, ma la sua
stessa essenza. Egli deve essere santo per realizzare la sua identitd profonda che ¢ di essere “ad
immagine e somiglianza di Dio”. Per la Scrittura, 'uomo non ¢ principalmente, come per la filosofia
greca, cio che e determinato ad essere dalla sua nascita (physis), ¢ cioé un “animale razionale”, quanto
cio che ¢ chiamato a divenire, con I’esercizio della sua liberta, nell’obbedienza a Dio. Non ¢ tanto
natura, quanto vocazione.

Se dunque noi siamo “chiamati ad essere santi”, se siamo “santi per vocazione”, allora ¢ chiaro
che saremo persone vere, riuscite, nella misura in cui saremo santi. Diversamente, saremo dei falliti. Il
contrario di santo non e peccatore, ma fallito! Si puo fallire nella vita in tanti modi, ma sono
fallimenti relativi che non compromettono 1’essenziale; qui si fallisce radicalmente, in quello che uno
e, non solo in quello che uno fa. Aveva ragione Madre Teresa quando a una giornalista che le chiese a
bruciapelo cosa si provava ad essere acclamata santa da tutto il mondo, rispose: “La santita non € un
lusso, € una necessita”.

I1 filosofo Pascal ha formulato il principio dei tre ordini o livelli di grandezza: I’ordine dei corpi
o della materia, 1’ordine dell’intelligenza e I’ordine della santita. Una distanza quasi infinita separa
I’ordine dell’intelligenza da quello dei corpi, ma una distanza “infinitamente piu infinita” separa
I’ordine della santita da quello dell’intelligenza. I geni non hanno bisogno delle grandezze materiali;



queste non possono loro togliere o aggiungere nulla. Allo stesso modo, i santi non hanno bisogno
delle grandezze intellettuali; la loro grandezza si colloca su un piano diverso. “Essi sono visti da Dio e
dagli angeli, non dai corpi e dalle menti curiose; a loro basta Dio” [12].

Questo principio permette di valutare nel modo giusto le cose e le persone che ci circondano. La
maggioranza della gente rimane ferma al primo livello e neppure sospetta 1’esistenza di un piano
superiore. Sono quelli che passano la vita preoccupati solo di accumulare ricchezze, coltivare la
bellezza fisica, o accrescere il proprio potere. Altri credono che il valore supremo e il vertice della
grandezza sia quello dell’intelligenza. Cercano di diventare celebri nel campo delle lettere, dell’arte,
del pensiero. Solo pochi sanno che esiste un terzo livello di grandezza, la santita.

Questa grandezza é superiore perché eterna, perché é tale agli occhi di Dio che € la vera misura
della grandezza e anche perché realizza quello che ¢’¢ di piu nobile nell’essere umano, e cio¢ la sua
liberta. Non dipende da noi nascere forti o deboli, belli 0 meno belli, ricchi o poveri, intelligenti o
poco intelligenti; dipende invece da noi essere onesti o disonesti, buoni o cattivi, santi 0 peccatori.
Aveva ragione il musicista Gounod, lui stesso un genio, quando diceva che “una goccia di santita vale
piu di un oceano di genio”.

La buona notizia, circa la santita, € che non si é costretti a scegliere tra uno di questi tre generi
di grandezza. Si puo essere santi in ognuno di essi. Vi sono stati, e vi sono santi, tra i ricchi e tra i
poveri, tra i forti e tra i deboli, tra i geni e le persone senza cultura. A nessuno e preclusa questa
grandezza di terzo livello.

4. Rimettersi in cammino verso la santita

I1 nostro tendere alla santita somiglia al cammino del popolo eletto nel deserto. E” anch’esso un
cammino fatto di continue soste e ripartenze. Ogni tanto il popolo di fermava e piantava le tende; o
perché era stanco, o perché aveva trovato dell’acqua e del cibo, o semplicemente perché ¢ faticoso
camminare sempre. Ma ecco che giunge, improvviso, I’ordine del Signore a Mosé di levare le tende e
riprendere il cammino: “Su, esci di qui, tu e il tuo popolo, verso la terra che ho promesso” (Es 33, 1.

Nella vita della Chiesa, questi inviti a rimettersi in cammino si ascoltano soprattutto all’inizio
dei tempi forti dell’anno liturgico o in occasioni particolari come ¢ il giubileo della misericordia
divina da poco aperto dal papa. Per ognuno di noi, singolarmente preso, il tempo di levare le tende e
rimetterci in marcia verso la santita, ¢ quando ne avvertiamo nell’intimo il misterioso richiamo che
viene dalla grazia. All’inizio, ¢’¢ come un momento di arresto. Uno si ferma nel vortice delle proprie
occupazioni, prende, come si dice, le distanze da tutto per guardare la sua vita quasi dal di fuori o
dall’alto, sub specie aeternitatis. Affiorano allora le grandi domande: “Chi sono? cosa voglio? Cosa
sto facendo della mia vita?”

Nonostante fosse un monaco, san Bernardo ebbe una vita molto movimentata: concili da
presiedere, vescovi e abati da riconciliare, crociate da predicare. Ogni tanto, dice il suo biografo, egli
si fermava e, quasi entrando in dialogo con se stesso, si domandava: “Bernardo, a che sei venuto?”
(Bernarde, ad quid venisti?)[13]. Per che cosa hai lasciato il mondo e sei entrato in monastero? Noi
possiamo imitarlo; pronunciare il nostro nome (anche questo serve) e domandarci: Perché sei
cristiano? perché sei sacerdote o religioso? Stai facendo quello per cui sei al mondo?

Nel Nuovo Testamento & descritto un tipo di conversione che potremmo definire la
conversione-risveglio, o la conversione dalla tiepidezza. Nell' Apocalisse si leggono sette lettere
scritte agli angeli (secondo alcuni esegeti ai vescovi) di altrettante Chiese dell’Asia Minore. Nella
lettera all'angelo di Efeso, egli comincia col riconoscere cio che il destinatario ha fatto di bene:
“Conosco le tue opere, la tua fatica e la tua costanza ... Sei costante e hai molto sofferto per il mio
nome, senza stancarti”. Poi passa a elencare cio che, invece, gli dispiace di lui: “Hai abbandonato il
tuo amore di un tempo!”. Ed ecco che, a questo punto, risuona, come uno squillo di tromba tra
addormentati, il grido del Risorto: Metanoeson, ciog, convértiti! Scuotiti! Déstati! (Ap 2, | ss.).

Questa ¢ la prima delle sette lettere. Molto piu severa € l'ultima di esse, quella indirizzata
all'angelo della Chiesa di Laodicea: “Conosco le tue opere: tu non sei né freddo né caldo. Magari tu
fossi freddo o caldo!”. Convértiti e torna ad essere zelante e fervoroso: Zeleue oun kai metanoeson!



(Ap 3,15ss.). Anche questa, come tutte le altre, termina con quel misterioso avvertimento: “Chi ha
orecchi, ascolti ci0 che lo Spirito dice alle Chiese” (Ap 3,22).

Sant' Agostino ci da un suggerimento: cominciare a ridestare in noi un desiderio di santita:
“Tutta la vita del buon cristiano - scrive - consiste in un santo desiderio [cioe, in un desiderio di
santita]: Tota vita christiani boni, sanctum desiderium est”[14] . Gest ha detto: “Beati quelli che
hanno fame e sete della giustizia, perché saranno saziati” (Mt 5, 6). La giustizia biblica, si sa, ¢ la
santita. Ci lasciamo percio con una domanda su cui meditare in questo tempo di Avvento: “Io ho fame
e sete di santita, o mi sto rassegnando alla mediocrita?”

NOTE

[1] 1l Concilio Vaticano Il. Documenti, Edizioni Dehoniane, Bologna 1967, p.47.

[2] S. Agostino, Lo Spirito e la lettera, 32,56 (PL 44, 237).

[3] Cf. Storia del concilio Vaticano Il, a cura di G. Alberigo, vol. 1V, Bologna 1999, pp. 68 ss.
[4] Lumen gentium, 40.

[5] Cf. Dt 32,4; Dn 3, 27; Ap 16, 7.

[6]Cf.Rom1,7elCorl,?2.

[7] N. Cabasilas, Vita in Cristo 1V, 6 (PG 150, 613).

[8] S. Bernardo, Omelie sul Cantico, 61, 4-5 (PL 183, 1072).
[9]Cf.1Cor1,2;1Pt1,2;2,15.

[10] Lumen gentium, 40.

[11] Cf. Seren Kierkegaard, Diario X 1,A 154 (ed. a cura di C. Fabro, Brescia 1962, vol. I, p.
821).

[12] B. Pascal, Pensieri 593.

[13] Guglielmo di St. Thierry, Vita prima, I, 4 (PL 185, 238).
[14] S. Agostino, In Epist. Joh. 4, 6 (PL 35, 2008).
Redazione | 11 Dic | ZENIT.org


http://www.zenit.org/it/articles/l-universale-chiamata-dei-cristiani-alla-santita#_ftnref1
http://www.zenit.org/it/articles/l-universale-chiamata-dei-cristiani-alla-santita#_ftnref2
http://www.zenit.org/it/articles/l-universale-chiamata-dei-cristiani-alla-santita#_ftnref3
http://www.zenit.org/it/articles/l-universale-chiamata-dei-cristiani-alla-santita#_ftnref4
http://www.zenit.org/it/articles/l-universale-chiamata-dei-cristiani-alla-santita#_ftnref5
http://www.zenit.org/it/articles/l-universale-chiamata-dei-cristiani-alla-santita#_ftnref6
http://www.zenit.org/it/articles/l-universale-chiamata-dei-cristiani-alla-santita#_ftnref7
http://www.zenit.org/it/articles/l-universale-chiamata-dei-cristiani-alla-santita#_ftnref8
http://www.zenit.org/it/articles/l-universale-chiamata-dei-cristiani-alla-santita#_ftnref9
http://www.zenit.org/it/articles/l-universale-chiamata-dei-cristiani-alla-santita#_ftnref10
http://www.zenit.org/it/articles/l-universale-chiamata-dei-cristiani-alla-santita#_ftnref11
http://www.zenit.org/it/articles/l-universale-chiamata-dei-cristiani-alla-santita#_ftnref12
http://www.zenit.org/it/articles/l-universale-chiamata-dei-cristiani-alla-santita#_ftnref13
http://www.zenit.org/it/articles/l-universale-chiamata-dei-cristiani-alla-santita#_ftnref14

