http://combonianum.org/ FP espaiiol 6/2015

Consagrados por amor, con amory para el amor.

Amadeo Cencini

El punto de partida de mi propuesta es la cultura de hoy, o al menos algunos aspectos parti-
culares de esta atormentada cultura, con la que la vida consagrada debe entrar en relacion para ofrecer
una palabra de esperanza. Esto es lo que buscamos subrayar en la parte central de esta conversacion,
convencidos de que el ser consagrados a Dios no es solamente un beneficio para el propio consagrado
0 para la institucion eclesial-religiosa, sino un beneficio para el mundo y para su salvacion.

1. La cultura de hoy: entre dos polaridades

Empecemos por dar una mirada a la sociedad en la que vivimos. Es importante hacerlo porque
es en ella donde vivimos, es a ella a donde hemos sido enviados, es por ella que ha muerto el Hijo de
Dios, es en ella donde continda la presencia de las semillas del Verbo, pero también las toxinas del
anticristo; es con ella donde debemos saber establecer un contacto que no podra ser en sentido Unico:
solamente dar, sino en doble sentido: dar y recibir. Y no solamente por sentido de respeto hacia esta
sociedad: como veremos, dar y recibir son dos verbos estratégicos.

Por el momento, es fundamental afirmar que no vamos a ninguna parte y no podremos construir
un futuro si no es a partir de la lectura atenta de la situacion histérica en la que vivimos, sin lloros
(afioranzas) que afioran el pasado ni juicios que envenenan el presente.

Una lectura realista de la cultura actual nos propone, de modo bastante evidente, una ambiva-
lencia de fondo, que quiza es tipica de toda época historica, pero que hoy resalta de modo evidente,
por no decir pesante, como una tension entre dos polaridades que parecerian enfrentarse entre ellas
inevitablemente. Dos polaridades opuestas como es el pasado (o el post-) con el futuro (o el pre-), lo
negativo con lo positivo, o la muerte con la vida.

La Vida Consagrada debe leer atentamente esta situacién cultural para captar el sentido de su
presencia en el mundo.

1.1 Epoca post-mortal

El primer dato que destaca con modo evidente ante nuestros 0jos es éste: después del post-
moderno, del post-secular, del post-humano, del post-industrial, del post-iluminista y, naturalmente,
del post-cristiano, estamos entrando en el post-mortal.

La prospectiva, inédita, es de la joven socidloga canadiense Céline Lafontaine, catedratica de la
universidad de Montreal, quien a su ultimo libro ha dado precisamente el titulo de “La sociedad post-
mortal™. No se trata de un libro de filosoffa, sino de una serie impresionante —seguida de un agudo
analisis— de varios aspectos culturales, economicos, médicos, religiosos que al final hacen pensar en la
sociedad “tecnocientifica” como una sociedad propiamente “post-mortal”.

He aqui la tesis: «vivimos en una época en la que la ‘desaparicion’ o la ‘negacion de la
muerte’, lograda en la cultura occidental de modo evidente a través de diversos medios, es
acompaniada por su paraddjica ‘omnipresencia’». «Cuanto mas la muerte pierde su sentido —escribe
Lafontaine— su presencia se convierte en mas invadente»?, a despecho de los tentativos, sobre todo de
la medicina y de sus progresos, por determinar el eclipse de la muerte (medicinas cada vez mas
potentes, cuidados mas eficaces, o trasplantes, clonaciones, estaminales regeneradoras de tejidos..., 0
mas aun la hibernacion o las nano-tecnologias manipuladoras). Algunos signos de este proceso de
negacion de la muerte:

a) Abolicion de la muerte

A nosotros nos interesa fijarnos en las sensaciones psicoldgicas que acomparian 0 provocan
estos tentativos del hombre: ademas de la impresion de alejar cada vez mas (pero ¢hasta cuando?) los


http://combonianum.org/

confines de la vida, parece que se manifiesta siempre mas una “voluntad declarada de vencer
técnicamente la muerte, de ‘vivir sin envejecer’, de prolongar indefinidamente la vida” (véase un
cierto uso de los cuidados paliativos o el abuso de los medios de reanimacién) hasta incluso intentar
“abolir la muerte”. No llegaremos nosotros, pero el camino —como alguno piensa— ya esta trazado, es
solo cuestion de dejar correr el tiempo.

b) Control de la muerte

Y si no es posible abolir la muerte, al menos se podra intentar tenerla bajo control. EIl creciente
interés por la eutanasia o por el suicidio asistido confirma la voluntad de mantener la muerte “bajo
control” del individuo, dado que “la experiencia de la muerte se ha modificado hasta el punto de ser
concebido como una eleccion”, mas o menos incensurable pero en todo caso subjetiva, del todo
subjetiva. De este modo tenemos quien aspira a controlar la propia muerte, en la medida de lo posible,
y quien aspira a “morir antes de comenzar a morir fisicamente”.

c¢) Des-simbolizacion de la muerte

En estos momentos se estd produciendo, citamos siempre a Lafontaine, “un doble e irreversible
proceso de des-construccion cientifica y de des-simbolizacion de la muerte”, o por decirlo con
términos aun mas paraddjicos un “asesinato de la muerte” o una especie de busqueda incesante de la
promesa de inmortalidad. En razon de esto, la muerte viene a ser desprovista de su significado
fundamental, de todo sentido trascendente pero también de toda relacion con la vida que le ha
precedido.

La muerte, en realidad no desaparece —no es posible—, pero termina ciertamente su “estatuto
ontoldgico, o bien su funcién fundamental en el construccion de la cultura que da un sentido a la
existencia y al mundo”. Podriamos decir que es una muerte insensata. Y la muerte insensata esta muy
cera de la muerte desesperada.

Por un lado, el fallecimiento se reduce a un hecho puramente fisico, que debe ser manejado
individualmente segun las diversas posturas culturales (el diferirla lo méas lejos posible, viviendo
infinitamente, o adelantarla si las condiciones de vida no son juzgadas sostenibles para el individuo).
Por otra parte, el acto de morir es casi totalmente confiado a la técnica, que la puede controlar a su
gusto (dentro de ciertos limites), retrasarla, acelerarla, incluso eliminar la angustia y el miedo o al
menos controlarlo quimicamente, neutralizando sus olores y sus huellas, convirtiéndolo en un hecho
discreto, inconsciente e higiénico, y cancelando toda agonia.

En realidad parece una especie de delirio de omnipotencia, tipico de quien no sabe captar el
sentido de lo que est4 viviendo, y hace desaparecer toda relacién con el misterio®. Y en el fondo, esta
desesperado.

d) Des-socializacion de la muerte

Quiza la consecuencia mas relevante y visible es el fin de la muerte como hecho social y
publico, es decir, una soledad todavia mas total y devastadora. “Convertido en omnipotente, el
individuo contemporaneo se encuentra solo ante la muerte”, la cual evidentemente no desaparece,
simplemente se confia a los ritos profundamente modificados respecto al pasado, ahora méas adaptados
a una sociedad altamente individualista y técnica, segun el ideal de un individuo libre y auténomo,
soberano hasta el extremo. Se considere la creciente moda de la cremacién y el posterior
esparcimiento de las cenizas.

Quien lleva la peor parte, en todo este cambio de ritos tipicos de la sociedad post-mortal, es el
aspecto comunitario y publico del transito, con todo lo que ello comporta. Si, en efecto, la percepcion
individual de la muerte, heredada como sabemos del cristianismo, constituye la base psicoldgica del
valor de la persona y una de las raices de la democracia moderna, por desgracia este individualismo,
un tanto desesperado y supertécnico, “rechazando hasta la negacion el vinculo que lo une al conjunto
de los vivos y de los muertos, llega a olvidar que la autonomia es posible solo en el reconocimiento
del estado de dependencia sobre el cual se apoya la existencia”.



Dicho de otro modo: en la sociedad post-moderna muere la muerte, pero muere también lo
social y lo relacional. Y aparece otra forma de desesperacion, mas adn, aparece su expresion mas
dramatica: jafrontar solo, en soledad, el momento de la muerte!

En conclusion, una muerte que ha perdido el sentido del misterio, indtil e insensata, privada y
que hay que esconder (necesitada de ser ocultada), en el intento —no alcanzado— de obscurecer su
angustia. Pero no termina aqui la lectura de la cultura actual.

1.2 La Vida Consagrada en la época post-mortal

En este momento del discurso queremos preguntarnos: ¢Puede esta cultura del post-mortal
condicionar en algun aspecto el modo de ser de la vida consagrada o la interpretacion de su momento
historico? Creo que si: este modo de ver y de juzgar al hombre y el misterio de su muerte puede
condicionar el modo de ver y de juzgar también la misma vida consagrada.

Si post-mortal quiere decir, en resumidas cuentas, la pretension de exorcizar la muerte,
dominandola y controlandola, con la perspectiva de eliminarla, terminando por reducirla a un evento
privado y sin sentido, para esconder la desesperacion, me parece que, teniendo en cuenta el actual
momento histérico que atraviesan nuestros institutos y la vida consagrada en cuanto tal, que no se
presta ciertamente a mucho entusiasmo desde un punto de vista humano, me parece —decia— que
también nosotros corremos el riesgo de enfrentar nuestra actual situacién historica, nuestra “muerte”,
con estas mismas actitudes interiores.

a) La Vida Consagrada y su “muerte”

El hecho es extrafio, y no solo por la contradiccion de los términos (entre la muerte de post-
“mortal” y la vida de “vida” consagrada), sino porque estamos viviendo esta situacion desde hace ya
diversos afios y, por lo tanto, deberiamos haber madurado haciendo una lectura de nuestra realidad
desde la fe. En cambio, me da la impresién que esto no ha sucedido, porque todavia es visible, por
ejemplo, un cierto modo resentido (ofendido) y sutilmente pagano, podriamos decir, de leer la actual
crisis de vocaciones, de obras, de visibilidad, de significacion cultural y eclesial... Un modo incapaz
de leer en todo ello una saludable e indispensable purificacion de miras demasiado humanas y para
nada evangélicas (por ejemplo, el mito pagano de la cantidad de vocaciones), y la ocasion de
confrontarnos con la palabra de Jesus, que nunca nos ha prometido el éxito y la afirmacion de
nosotros mismos, ni grandes ndmeros, y que mas bien ha hablado siempre de mies abundante y de
pocos operarios, y que se habia molestado con los apdstoles cuando manifestaban no haber entendido
nada de su logica y, en el fondo, de su cruz.

b) Semillas de desesperacion

Existe en esta lectura de la crisis de la vida consagrada un sutil rechazo de la muerte y de la
mortificacion que ella exige, o aquel proceso que antes hemos llamado de des-simbolizacion de la
misma muerte, como si ella no tuviera sentido o un sentido en funcion de una nueva vida. No desearia
interpretar demasiado, o demasiado negativamente, pero cémo no ver este rechazo en los tonos pesi-
mistas y quejumbrosos tan frecuentes en nuestras conversaciones, o en la misma perdida de entusias-
mo Yy creatividad, o en la repeticion cansina con que realizamos las cosas de siempre (pretendiendo
que surjan frutos nuevos), o en la escasa esperanza, o desesperacion, con que miramos el futuro.

O también aquella otra actitud, la que quiere controlar la misma muerte, o hacerla si es posible
menos... mortificante o abolir, jojalal, por medio de una serie de comportamientos que parecen
“politically correct”, pero que revelan en la raiz de ciertas motivaciones matices de escasa
transparencia evangélica. Ejemplos de esto es un cierto modo mercantil de entender la animacién
vocacional, o de programar las asi llamadas fundaciones vocacionales (= fundar nuevas comunidades
donde hay todavia un florecimiento vocacional, es decir, para la propia supervivencia y no
primariamente para el anuncio del evangelio), a aquella persistente tendencia a identificar la vida
consagrada con las obras (casi una idolatria de las obras, cuando son grandes o nos hacen
importantes), o la facilidad con que también nosotros, como hiciera el mismo rey David, cedemos a la



tentacion de censar, en el afan de contarnos haciendo calculos que nunca ajustan y previsiones que
son percibidos (entendidos) como un destino fatal; en realidad, la operacién de calcular las fuerzas no
tendria nada en si de malvado, pero con frecuencia esos nimeros son entendidos como un absoluto,
olvidando cémo tantas veces la historia se ha reservado desmentir nuestros célculos y proyecciones...

Me parece entrever otro rasgo de una lectura post-mortal de la vida consagrada en el momento
actual; es precisamente el modo poco comunitario-eclesial de entender nuestros destinos. Seria el
rasgo correspondiente al tentativo de la cultura de hoy de de-socializar la muerte, haciéndola un hecho
privado. La historia de la vida consagrada nos muestra que han desaparecido muchos institutos
religiosos (mas de la mitad de los que han llegado a existir); por lo tanto, éste no es el problema. El
verdadero problema es cerrarse en la propia... muerte, no verla en funcién de una vida diversa que
hara vivir a otros (mors mea — vita tua), nétese la dificultad de unirse entre diversos institutos con la
intencion de sobrevivir con dignidad dando vida a una realidad nueva (con las consecuentes formas
diversas de... “ensanamientos terapéuticos”), o se vea las varias modalidades de resistencia entre
institutos a formar parte en proyectos en donde desaparece la titularidad de la propia presencia.

1.3 Sociedad pre-cristiana

Es la otra cara de la moneda, pero quiza no tan clara y evidente. Si todos estan de acuerdo en
anotar la ambivalencia o contrariedad con que hoy se vive el enigma de la muerte (no el misterio que
es otra cosa), en cambio no todos estan de acuerdo en admitir que la sociedad de hoy es una sociedad
pre-cristiana. Estamos de tal modo acostumbrados y habituados a considerar este tiempo como un
post que estamos viendo (post-moderno, post-secular, post-humano, post-industrial, post-iluminista),
que la preposicion nos parece esencial e irrenunciable para hablar de esta época; hasta el punto que
nosotros mismos terminamos por sentirnos... de los post. Como si fuésemos solamente o sobre todo
una época que viene después de otra, y como si esta época, en la que vivimos, no tuviese una propia
identidad auténoma, sino que viviese solamente de intereses, o quizd desafortunadamente e
inevitablemente obligada a convertirse en algo de post, post-moderna o post-cristiana, en particular.
En realidad las cosas no estan asi.

a) Del post-mortal al pre-cristiano

Existen signos nuevos, visibles sobre todo a quien ve la realidad en perspectiva abierta al futuro,
signos que nos permiten pensar que Nos encontramos en una cultura pre-cristiana, signos de esperanza
y espera, de apertura al futuro y de cambio del presente, de fidelidad a ciertos valores y modos nuevos
de expresarlos. ¢ Cuales son estos signos? Podemos responder de dos modos a esta pregunta: uno mas
inmediato, que parte del dato visible pero, quiza, no es tan convincente. El otro mas reflexivo y atento
también a lo que no se ve, y que resulta, en realidad, mas convincente.

La primera respuesta podria ser esta. Existen signos positivos, también en relacion a la vida
consagrada, y también en relacion al pasado. Por ejemplo, encontramos ciertamente que han
disminuido las vocaciones, asi llamadas, de especial consagracion, entendidas en sentido tradicional
de la expresion, pero creo que estd ante los ojos de todos el fendmeno de formas nuevas de vida
consagrada, que en ciertas partes del mundo (América latina, por ejemplo) estan asumiendo
proporciones de absoluto realce®; igualmente no se puede negar el aumento de vocaciones laicales, o
verdaderos modos diversos e inéditos de vivir la propia identidad de creyentes al servicio de la
Iglesia®. Y todavia mas significativo, aunque restringido al &mbito italiano, es la investigacion de
Garelli, que ofrece una luz inédita y positiva sobre el universo juvenil y su disponibilidad vocacional®.

Pero sobre estos datos se podria discutir hasta el infinito. Merece una mayor atencion por
nuestra parte el segundo tipo de signos.

b) Los signos escondidos del Reino

La pregunta sobre los signos del Reino representa un clasico; también los fariseos se la
preguntaron a Jesus (cf. Lc 17,20-25). Y sabemos como el Maestro respondid: no se os dara grandes
signos, el Reino de Dios estd ya en medio de vosotros. Esto es valido también para nosotros hoy: los



signos de esta época nueva y positiva fundamentalmente son los mismos signos negativos que podrian
hacernos pensar... en lo contrario, es decir, a una cultura que se aleja del mensaje cristiano. Con otras
palabras, la sociedad post-mortal de nuestro tiempo podria representar no solo una cultura que ha
Ilegado al punto mas bajo de su evolucion, sino también una sensibilidad existencial que ha apurado
un cierto movimiento ideoldgico, y se encuentra ahora como en los inicios de un camino -incluso si
no se da cuenta-, 0 en espera de una buena noticia, de hecho esta cultura ahora es o seria totalmente
sensible a un anuncio que le diga que la muerte ha sido vencida de una vez para siempre y que no
tiene necesidad de recurrir a extrafias estratagemas para controlarla e intentar abolirla.

Es una ley evolutiva, antropologica y espiritual a la vez, justificada también por el hecho de que
cuando se alcanza un cierto punto extremo, de maximo alejamiento respecto a una cierta realidad, mas
alla del cual no se puede ir, entonces, a partir de ahi solamente se puede iniciar un proceso de
acercamiento; en realidad la esperanza nace alli donde habria podido nacer la desesperacion.

Cada acontecimiento o elemento cultural puede ser leido, por lo tanto, como punto de llegada
de un proceso de rechazo del Trascendente, 0 como punto de partida de un proceso de apertura a El.
En todo rechazo, paraddjicamente, sobre todo cuando es el punto de Ilegada de una cierta reflexion, se
esconde siempre también una misteriosa nostalgia, un deseo inhibido, una espera desilusionada...
Pero no todos saben leer esa nostalgia o espera o deseo, sino solamente el hombre espiritual. En
realidad ésta es su grandeza.

Pues bien, yo estoy convencido que en tanta negacién de Dios de la cultura de hoy se encierra
un invencible deseo del Eterno. Como igualmente estoy convencido que corresponde en particular a
la vida consagrada realizar este descubrimiento o alcanzar y despertar este deseo pudicamente
escondido y adormilado en el fondo del corazon, y que quizd muchos hombres y mujeres se
averguenzan simplemente de permitir que emerja. Si la vida consagrada ha nacido como deseo y
busqueda de Dios deberia estar particularmente preparada para reconocer este deseo y esta riqueza
incluso cuando son negadas.

c¢) “Nueva primavera del cristianismo”

Justamente aqui se encuentra el problema: ;somos capaces de esta lectura? ;Hemos aprendido,
como verdaderos hombres y mujeres espirituales, a reconocer el deseo de Dios en las ansias de los
hombres? ¢El hambre de El en su misma negacion? ¢O el deseo de vida en la angustia ante la muerte?
¢Estamos entrando en esta dptica positiva, 0 todavia estamos llorando el pasado y reprochando el
presente, previendo tiempos tristes, casi apocalipticos, para (nuestro) futuro? Es decir: ¢somos
hombres espirituales 0 més bien seres analfabetos? ;Creemos de verdad que estamos al inicio de una
nueva era, como siempre abierta y guiada por el Espiritu de Dios, hacia nuevas e inéditas
perspectivas en relacion también a la vida consagrada? Como dice el P. Scalia: “Dios no ‘soporta’ lo
nuevo, lo quiere”. Por lo tanto, la nuestra no es una sociedad post-cristiana, sino pre-cristiana; son
dos calificativos distintos, jmuy distintos!

El Papa Benito XVI (...), en el avion que le llevaba a Estados Unidos para su viaje apostolico
del abril 2008, a un periodista que insistia en preguntarle su juicio global sobre la situacién mundial
tan negativa, el Sumo Pontifice respondid con estas palabras. “Los campos estan en estos momentos
preparados para la siega (cf Jn 4,35); Dios continta haciendo crecer la mies (cf 1Cor 3,6). Podemos e
debemos creer, junto con el difunto Papa Juan Pablo Il, que Dios estd preparando una nueva

primavera para el cristianismo™®.

Esta aguda percepcion en el modo de leer la historia es tan decisiva que podria cambiar de
modo sustancial el modo general de testimoniar nuestra consagracion. Porque, en realidad, es
diferente leer el momento histérico desde el punto de vista del pasado que lo ha precedido, o desde
aquel futuro que estd delante y que da las primeras inciertas y timidas sefiales de vida. Cambia
completamente la vision del mundo si lo leemos desde los fermentos del nuevo cristianismo presentes
en ella o, por el contrario, continuamos enfrentandonos a la mayor o menor presunta religiosidad de
un tiempo.



Deseo afirmar: hay que pasar de la 16gica deprimente del “no hay nada que hacer...” (fruto de la
cultura poco inteligente y tampoco creyente de la confrontacion del presente con el pasado), a la
creatividad de quien siente el Espiritu de Dios revolotear sobre las aguas de la modernidad, como en
los inicios, ni mas ni menos (fruto de una cultura inteligente y creyente). Deseo afirmar: hay que
entrar en una era nueva de la historia cristiana, con el corazon y la mente libres de todo temor y
desconfianza en relacion al mundo de hoy, y libres, en cambio, de creer y tener confianza en ello,
porque esta generacion estd, si, totalmente disipada y culturalmente fragmentada, pero —dice
Accattoli, creyente que “cree” fuertemente en la posibilidad del didlogo constante con ella—, esta
“como reconstruida sensible a los signos espirituales. O en camino de regresar a ellos™.

2. Desde la muerte desesperada a la “vida consagrada”

Definamos, antes de nada, que no entendemos en este momento y con este titulo la “vida
consagrada” ni solo ni principalmente en sentido institucional, sino como una cualidad de la vida, de
la vida de todos. Queremos afirmar que, si estamos en una sociedad post-mortal es necesario, para
solucionar su desesperacion, ofrecer una propuesta de vida, de vida verdadera, e incluso sagrada.

2.1 Vida “sagrada”

Es o deberia ser exactamente la propuesta de vida implicita en quien ha escogido la vida
consagrada como su vocacion; o bien ha descubierto que la vida es sagrada (en realidad esto quiere
decir “vida consagrada”); la vida es sagrada en cuanto proviene de Dios, don suyo, recibido de un
modo totalmente inmerecido. Es desde el inicio sagrada, lo es para siempre, y para todos. Ese
“sagrado” no significa solamente que proviene de Dios, del Dios de la vida, sino —precisamente por
esto— expresa un gesto de amor como motivacion Unica por el que aquél don ha llegado a mi. Vivir es
ser amados. EI amor no es algo que se experimenta después del nacimiento, sino que esta inmedia-
tamente ligado al simple hecho de ser viviente: todo viviente por el hecho de existir es amado, amado
por una Voluntad buena que le ha preferido a la no existencia. La vida consagrada quiere recordar
esto a todo hombre y a toda mujer. Porque esto es verdad para todos, sea cual sea la situacion del
propia vida pasada, o en cualquier modo como haya podido venir a la vida. Pero ain hay mas.

Si la vida es este gesto sagrado de amor, entonces el camino de la vida ya esta sefialado (y
sellado), porque el don, lo que ha sido donado, permanece siempre don, no puede cambiar de
naturaleza. Es una ley psicoldgica: el don tiende a permanecer tal, por definicion y por propia
naturaleza. Quien retiene el don para si (admitido que sea posible) quiere la propia infelicidad o se
convierte en un monstruo. Y es importante entender que al inicio es un don recibido (y totalmente
inmerecido), pero después siempre se convierte en mas don donado.

Maés aun, la ley psicoldgica nos descubre asi el sentido de la vida, como un sentido sagrado,
sagrado porgue es universal, verdadero para todos, y porque esta unido con el amor: la vida es un
bien recibido que tiende por naturaleza propia a convertirse en bien donado. Y no solamente el
sentido de la vida, sino también el de la muerte, puesto que el bien sera donado totalmente solo con la
muerte. Podremos entonces afirmar también: la vida es bien recibido, la muerte es el mismo bien
donado. Y se descubre asi —no sin sorpresa— que se vive y se muere por el mismo idéntico motivo,
porque el bien recibido (=la vida) tiende “naturalmente” a convertirse en bien donado (=la muerte).
Pero repetimos, es un sentido o un motivo sagrado, porque tiene que ver con el amor. Y lo que esta
unido al amor es sagrado. Es un sentido contenido en la verdad de la vida, verdad universal dado que
esto es verdad para todos. No es obligacion para los buenos o santidad para los héroes: es la verdad
inscrita en la naturaleza humana. Es aquello que el hombre simplemente es, y lo indicativo —lo
sabemos— cuenta mucho mas que lo imperativo.

La vida consagrada —hablo ahora en sentido institucional- tiene la funcién de recordar a todos
esta verdad: esta llamada ella misma a vivirla, y no por la propia perfeccion, sino para que el mundo
pueda descubrir y percibir el encanto y la belleza, y encuentre en ella la salvacién, o sea la propia
verdad, la propia felicidad. La vida consagrada recuerda a todos que la vida de todos es sagrada y va
siempre de algun modo “consagrada’.



2.2 Muerte “sagrada”

Podemos aplicar el mismo discurso a la muerte. Si es verdad que la vida tiende naturalmente en
esta direccion, que el don de si no puede no ser la consecuencia natural del don percibido como hecho
a si (o del don recibido), entonces la muerte (como el desgaste fisico o la vejez) se convierte en el
resultado natural e inevitable de esta relacion entre bien recibido y bien donado, no mas
acontecimiento maldito y rechazado, siniestro e injusto, de alejar lo méas posible, sino como la
consecuencia suma de una existencia “vivida” hasta el extremo, y a la vez como eleccion del sujeto,
libre y responsable, mas aun, como celebracion de una dignidad positiva y radical, que continGa
después de la muerte. ;Qué es mas cierto, el cuerpo de una modelo que campanea media anoréxica
para exhibir un vestido (como si fuese una percha) o el cuerpo de una anciana, enferma, consumida
por el don de si? (O donde hay més verdad, verdad humana, en el cuerpo de un joven atleta que vence
las olimpiadas, quiza con la ayuda de un cierto aditivo quimico, o el cuerpo de un anciano desgastado
por la fatiga de los dias dedicados a los demas?

La muerte, cuando es vista en esta perspectiva, se convierte en “hermana muerte”: por una parte
decision totalmente l6gica y para nada heroica, si bien llena de gratitud, de donarse; por otra eleccion
totalmente dictada por el amor, es decir, plena de gratuidad. También ella datada de sentido sagrado,
por lo tanto, estrictamente unida a lo sagrado de la vida, y como ella custodiada en la conciencia de
cada hombre y de cada mujer, aunque también a veces ignorado; y también como lo sagrado de la
vida, unido al amor, y a aquel paso natural del amor agradable al amor gratuito, o bien, a las dos
certezas que constituyen la libertad efectiva (yo he sido amado desde siempre y para siempre, y yo
soy capaz de amar para siempre).

Es justo este paso, como una evolucién de las fases infantil y de adolescencia a la de juventud y
adulta, que hace comprender la perfecta y del todo natural 16gica del don de si, y por lo tanto la l6gica
de la muerte. Si uno, en efecto, se dona de verdad cada dia a la vida, a los demés, a Dios, llegado un
cierto punto... debe morir. EI morir dice que el don ha sido real, no abstracto o veleidad. Pero es
eleccion, deciamos, sugerida en cada caso por el amor, y mas en particular por la conciencia del amor
recibido, tanto es asi —tal afecto— que por mucho que uno se done no pagara jamas la cuenta de todo
el amor que ha recibido. Por esto el don de si sera vivido y expresado con simplicidad y discrecion,
gozo y naturalidad, sin alguna presuncion de santidad o heroismo, haciéndose violencia o fingiéndose
martir. Sino simplemente como la propia verdad. Verdad que desemboca en el misterio,
evidentemente, pero que ofrece en seguida una indicacién precisa de vida y de aproximacion a la
muerte, o da la libertad de vivir y morir sin negar o privar de sentido una o la otra, mas aun,
enriqueciéndolas de significado, de sagrado, de verdad y amor.

Llegado a este punto, el principio psicoldgico se convierte cada vez mas en principio teoldgico,
y la légica humana se hace siempre més espiritual. Es, en efecto, el Hijo de Dios aquél que encarna
perfectamente en si tal verdad y la l6gica que se deriva de ella, como ningln otro lo podra hacer, y
vive la propia vida como conciencia grata del don recibido del Padre, que se convierte cada vez mas
en decision de dar la propia vida por la salvacién del hombre. Por esto Jests podra decir: “nadie me
ha quitado la vida, soy yo quien la he dado” (Jn 10,18). Y junto con El, lo podra decir todo aquél que
ha descubierto esta I6gica, consagrando la propia vida y también la muerte.

2.3 Compartir el don

Creo que aqui tocamos un aspecto extremadamente importante y central de la identidad de la
vida consagrada actual, y de su funcion “terapéutica” o humanizadora en relacion de la realidad
humana. Particularmente en relacion con la vida y la muerte, como hemos visto hasta ahora. Es
necesario que orientemos cada vez mas el significado de nuestra consagracién en comparacion y al
servicio del mundo en el que vivimos. Porque la vida consagrada, repetimos, no tiene como fin si
misma ni la perfeccion de los propios miembros, ni las obras ni la propia gloria; sino solamente el
reino de Dios y la salvacion del hombre como realidad destinadas a coincidir y encontrarse.



Quiza el pecado original de la vida consagrada ha sido y es, precisamente, el no declinar
suficientemente la propia riqueza espiritual en términos antropoldgicos, o la consagracion a Dios
(como la misién o la misma vida comdn) hasta lograr exaltar el sentido de la vida y de la muerte; ha
sido y es un pecado el no hacer resaltar en ella y en la opcion de vida tipica del consagrado, la verdad
de todos y lo que todos deberian, de alguna manera, vivir. El riesgo ha sido que el estilo de vida o los
votos en particular han terminado por ser vistos como instrumentos singulares de una perfeccion
inaccesible e incomprensible para el hombre de la calle, hasta el punto de determinar una separacion
creciente con él y de proponer una idea de santidad (o de perfeccion, seria mas correcto decir) siempre
maés exclusiva, poco atractiva y menos todavia creible, como si fuese menos cierta y sobre todo poco
motivada por el amor. O al menos asi ha sido percibida.

Se impone, por lo tanto, una actitud diversa. Se requiere aprender a vivir una consagracion que
sea vista como bendicién en relacion con la vida y la muerte, como narracién del sentido
extraordinariamente positivo de la existencia y de su final natural, y como acompafiamiento de quien
se encuentra viviendo en condiciones de dificultad, o estéa cerca de este paso decisivo de la vida, a fin
de que sea vivido positivamente y sin angustia™®.

Es como si la vida consagrada estuviese llamada, hoy en particular, a manifestar su fe en la vida
y en la muerte de cada uno, en su sentido sagrado pleno de amor, casi a compartir de algin modo con
esta sociedad su misma consagracién. En un gran gesto de amor por cada hombre y cada mujer.

Veamos brevemente qué implica esto desde el punto de vista de la consagracion, de la vida
comun, de la mision. Y lo haremos siempre teniendo en el horizonte la frase estratégica que resume el
sentido de la vida y de la muerte en perspectiva cristiana: la vida es un bien recibido que tiende por
propia naturaleza a convertirse en bien donado.

a) Consagrados por amor (y desde el amor): el primado de lo Eterno

La vida consagrada nace y existe para afirmar y recordar a todo hombre que es un regalo, y que
todo en su vida viene desde fuera, de otro, puesto que nada es mérito suyo. ES un ser
constitutivamente donado a si mismo.

Un acto de amor es el Unico inmotivado motivo de su existencia. Inmotivado pero no
impersonal: una Voluntad Buena lo ha preferido a la no existencia, considerandolo digno de existir, y
convirtiéndolo radical y definitivamente amable.

Esta Voluntad Buena es el Eterno amor del Dios-Trinidad. Si es eterno significa que también el
hombre lo es en algin modo, por lo menos porque ha sido amado desde siempre, cuando todavia no
existia, y por lo tanto esta también destinado a vivir para siempre, 0 a dejarse amar durante toda la
vida, por encima de sus méritos.

Pero este Dios amante no se contenta con querer simplemente bien al hombre, sino lo ama tanto
como para hacerlo capaz de querer al modo divino, lo hace semejante a si mismo en el amor.
iMisterio grande! Dios no podria haber amado al hombre mas que asi.

Esta es la dignidad del hombre y de la vida de cada ser humano. Su ser sagrado. Y es su misma
realidad sagrada lo que esta al origen de la consagracion religiosa, o es ese sentido de lo sagrado lo
que la vida consagrada quiere tener vivo en la conciencia de todos.

La vida consagrada, en efecto, ha surgido en la Iglesia para mantener viva esta memoria, para
afirmar el primado de Dios en la vida humana. Y todo lo que hace (también como servicios de
caridad de todo tipo) lo hace exactamente para esto, exclusivamente para recordar y reafirmar el
primado del amor de Dios. Para todos, especialmente para quien esta mas tentado por la tentacion
clasica, la de no sentirse amado por el Eterno, por lo tanto para los pobres, los necesitados, los
enfermos, los pequefios... O para quien esta mas agobiado por la cultura post-mortal. Por esta razon,
la VC continta a poner en acto aquel servitium caritatis de varias formas que ha marcado la historia
de la vida consagrada misma como un exquisito acto de amor por la humanidad.

En general, como podemos todavia constatar hoy, los diversos servicios de caridad y asistencia
0 ensefianza o de cualquier otro género que la vida consagrada desarrolla, son apreciados, pero ¢qué



sucede con frecuencia? jQue la gente viene, se sirve de nuestras prestaciones, pero después van a
buscar a otro lugar las respuestas a las preguntas fundamentales de la vida y de la muerte! jLa gente se
aprovecha de nuestros servicios y quiza de nuestro profesionalismo en los diversos &mbitos, pero las
cuestiones esenciales de la vida, del amor, del sufrimiento, de la muerte... las afrontan en otra parte,
en otras agencias de busqueda de sentido!

En otras palabras: nuestros servicios de caridad y prestaciones varias no son mas transparentes,
no dejan entrever la fuente de donde surgen, no logran hacer evidente que parten de alli, del amor del
Eterno. Por esto la vida consagrada debe estar atenta a no identificarse con las obras que hace. Porque
nuestro hacer no deja trasparentar nuestro ser, nuestro ser consagrados al amor de Dios. Hacemos un
monton de cosas, de servicios al pobre, pero hay algo en nosotros que impide el reenvio a Dios.
Nuestro apostolado, incluido el caritativo, 0 nuestra obras, no son ya signo automatico de la caritas
del Eterno, o no son percibidas como tales; hay algo que las hace opacas!. Ciertamente dependera
también de una incapacidad de lectura de parte sobre todo de cierta cultura laica, pero no solo de esto.
Depende también de nosotros.

Ustedes entienden que esto es un punto inquietante: esta de por medio nuestra identidad y el
sentido mismo de nuestro existir como consagrados, pero también el de aquél Dios al cual estamos
consagrados, que no es percibido como tal o como fuente de nuestro ser y obrar. Pero, ¢qué sentido
tiene una vida consagrada que no logra hacer emerger el primado de Dios?

Entonces, no basta que en nuestros capitulos nos interroguemos sobre qué debemos hacer (;,qué
haria el fundador si estuviera vivo hoy...?), sobre los apostolados que deben ser privilegiados, sobre
las prioridades carismaticas.. ., Sino sobre como debemos obrar a fin de que sea claro que todo lo que
hacemos lo hacemos Unicamente porque estamos movidos por el amor de Dios, porque queremos que
este amor sea el centro de la vida, porque queremos que cada ser humano se abra a este amor y que
sea amado.

b) Llamados a vivir juntos: el amor como estilo existencial

En la vida comunitaria se esconde otro aspecto antropoldgico central: el hombre es un ser
relacional, més atn, también la verdad es relacional®, por lo tanto también lo es la experiencia de
Dios y la vida espiritual dado que deriva del Espiritu, que es la relacion en la Trinidad Santisima.

La vida comdn es la prueba publica que, en verdad, al origen de la vida consagrada esté el amor,
el amor que viene del otro, tan fuerte que permite vivir juntos con quien no has escogido ni te ha
escogido; es la manifestacion visible que se trata de una eleccién hecha por amor, y por un amor que
es mas tenaz y resistente que cualquier diferencia de caracter, raza, nacionalidad, experiencia,
cultura...

La vida comun es precisamente lo que viene a ayudar a la fatiga que deciamos antes, que con
frecuencia impide a nuestro obrar indicar la fuente de donde procede. Si, porque el amor hecho visible
por el afecto fraterno que une entre ellos a personas diversas, es por propia naturaleza mas
transparente e intrinsecamente semejante al amor que viene de lo alto.

Pero esto no se da por descontado, mas aun, no siempre es lo que se vive. Una comunidad
religiosa interpreta y encarna la renovacion de la fraternidad que nace del amor en la medida en que™:

o principalmente es lugar de un camino de formacidn permanente a la vida de relacién, al sentido
de la alteridad, a la capacidad de aceptacion del diverso, a la obediencia fraterna*, al gusto de
la colaboracion, a la superacion de infantiles egocentrismos y narcisismo de adolescentes;

o pasa de la logica de la observancia a la de la comunidn, o mira no solamente a “hacer el bien”,
sino también al “quererse bien” de sus miembros, en una fraternidad donde la componente
afectiva desinteresada se une fuertemente con la apostolica;

. aprende y ensefia a vivir, en su interior, el compartir la fe y la oracion, gracias a la cual nos
ilumina y sostiene reciprocamente en el camino fatigoso de la vida de consagracion, y se
proyecta junto con la vida de un modo evangélico y segln el carisma recibido como don;



10

. se inspira siempre mas al modelo familiar, entendido en sentido amplio, en la modalidad de
habitacion, en la organizacion de las relaciones internas, en las relaciones con el ambiente que
les rodea, en la recuperacion de las dimensiones normales de lo cotidiano (trabajos domésticos,
aseo de la casa, sobriedad y discrecion, uso responsable de las cosas, ritmo “humano” en el
organizacion de la jornada...);

) testimonia y confiesa la fe y la esperanza, por encima de cualquier desesperacion, pero también
aquello que es tipico de la observancia y de el testimonio religioso (ej. los votos) o que
constituye su riqueza (ej. la propia espiritualidad), como bien que se transmite al externo, a los
laicos que entran en contacto con ella;

. interpreta todo, desde la experiencia espiritual a los votos, cada vez mas a la luz de la categoria
de la fraternidad (santidad comunitaria, obediencia fraterna, como ya se dijo, pobreza entendida
como compartir lo material y lo espiritual, virginidad como fuente de amistad y capacidad de
relacion);

. aparece siempre menos replegada y concentrada en si misma y sobre la propia economia o
preocupada por su bienestar psicolégico, sino —fiel a su identidad misionera— esté siempre mas
encaminada al anuncio del evangelio como buena noticia de fraternidad entre todos,
particularmente hacia los méas tentados de sentirse marginados de toda fraternidad, de sentirse
menos amables y amados;

. recupera el sentido de la hospitalidad y de la acogida como dimension natural de la vida
consagrada, no solamente en el sentido de apertura de la propia casa, sino también como
disponibilidad a participar en la vida de los demas, saliendo de todo régimen de aislamiento y
testimoniando con més eficacia el Reino que viene y esta ya entre nosotros;

. se convierte en lugar y sujeto de formacion permanente, pero también de animacion
vocacional. Su estilo de vida se convierte en testimonio luminoso que contagia la belleza de
Dios y del seguimiento de Cristo™.

. por esto, se propone como lugar de gozo y serenidad de vida. Una fraternidad sin gozo en
efecto, seria fraternidad condenada a morir. El sheol nunca ha atraido a nadie.. 16

c) Invitados a anunciar el amor: la nueva evangelizacion

El Evangelio se anuncia bien entre dos, mejor entre doce, mucho mejor entre setenta y dos.
Porque de este modo el contenido podria mas facilmente identificarse con el método y resultar méas
convincente. Pero también el destinatario del anuncio, de este modo, seria servido de un modo mas
eficaz y mirado.

Sabemos que muchos institutos religiosos, hoy, viven una fase de incertidumbre en relacion al
apostolado carisméatico que estan llamados a desarrollar; esto a consecuencia de las cambiantes
condiciones sociales generales. En gran parte, hoy, en la sociedad occidental, las necesidades no son
tanto las relativas a la falta de bienes (de primera necesidad, de salud, del conocimiento, de medios de
subsistencia...), sino a una fragilidad de las relaciones. Es importantisimo recordarlo: hoy es visible
en los diversos niveles una herida en las relaciones humanas, una especie de herida relacional, como
un espacio lacerado que se convierte con frecuencia en conflictos, en la familia, en las relaciones de
amistad, en los ambientes de trabajo, también en la Iglesia y... en las sacristias, entre parroquia y
parroquia, en las relaciones entre estados y entre grupos...; existe una diversidad que en seguida se
percibe y se vive como conflicto y una alteridad que parece encerrar toda posibilidad de
entendimiento. Es el espacio herido de las relaciones, o la necesidad intensa de relaciones profundas,
como un campo que aparece descubierto hoy, y que interpela la vida consagrada. ¢No es, quiza, la
vida consagrada misma, una realidad de relacion, con Dios y con los hombres? ¢Espiritual no quiere
decir, quiza, relacional? ;Acaso la VC no ha sido siempre experta en comunién, porque la Iglesia, a su
vez, sea casa (=espiritualidad) y escuela (=pedagogia) de comunién?*’

Es, por lo tanto, importante poner atencion a este nuevo espacio de necesidad relacional, que en
realidad no es cubierto por ninguna agencia.



11

¢Coémo conjugar hoy esta demanda y oferta con los propios origenes y con las finalidades de la
propia familia religiosa? (COomo interpretar y gestionar las obras como lugar donde recuperar y
ofrecer la auténtica relacion, donde cada hombre y mujer, pequefio o grande, pobre o rico, de este
siglo pueda ser escuchado y sentirse comprendido, y restituido a la dignidad de su propia humanidad?

En el plano individual esto supone que cada consagrado en mision viva también el apostolado
como expresion de fraternidad, siendo muy consciente —primero- de obrar en cuanto enviado de la
fraternidad; secundo: en su nombre y gracias a ella (gracias a quien lo ha formado y ahora lo sostiene
0 quiza lo sustituye); y por lo tanto (tercero) permaneciendo en estrecho contacto con ella en cada
fase de su fatiga apostolica, por encima de toda forma infantil de propiedad privada, celos y envidias
apostolicas.

En el plano comunitario esto implica que la fraternidad se enraice tan profundamente en el
territorio y en la cultura local de aprender de ella la cultura, y ser capaz de anunciar el evangelio y la
propia espiritualidad en lengua y dialecto locales, para hacerse entender por todos y para que todos
puedan gozar de la “buena noticia”. Seria el proceso de la aculturacion. Pero no es suficiente.

Cuando quien nos escucha puede entender el evangelio y también nuestro carisma, esta también
en condiciones de hacerlo propio y expresarlo, pero con palabras suyas, segin su propia cultura y
experiencia de vida, y sobre todo gracias al don del Espiritu que cada creyente ha recibido. Como si
él, en ese momento, se convirtiera en evangelizador. Mientras nosotros, en el mismo momento, nos
convertimos en evangelizados, y saborearemos la libertad de “evangelizari a pauperibus”. Seria la
inculturacion, como el cierre completo del circulo®®,

Ambos, aculturacion e inculturacion, seria el nuevo horizonte de la evangelizacion hoy, la
nueva evangelizacion (termino que gustaba a Juan Pablo 1l y demasiado pronto olvidado), y sobre
todo tendria el poder de renovarnos a nosotros, nuestros carismas y nuestras espiritualidades, porque
esos carismas y espiritualidades no son ya... propiedad privada, vividos en el secreto de nuestras
convivencias, sino que en este caso_regresarian a sus raices, a esa Iglesia y a ese mundo en los que y
por los que hemos nacido y hemos sido dados. Entonces nosotros mismos nos comprenderemos
mejor, y probablemente responderemos a esa necesidad de relacién en plenitud que deciamos antes,
aprendiendo a decir, pero también a escuchar, a acoger las provocaciones que vienen del ambiente®®,
pero también a proponer nuestras provocaciones al ambiente mismo, a evangelizar y a ser
evangelizados.

Por otra parte, como afirma Arturo Paoli, “hoy el término evangelizacion no es ya sinébnimo de
catequizacion y menos aln de conquista, hacer prosélitos. Me parece mucho mas cercano al término
acufiado por Teilhard de Chardin amorizer le monde, amorizar el mundo”®. Es decir: no se
evangeliza lo que no se ama, o alli donde no se ama...

iLa relacion, entonces, salvara la vida consagrada! jY la nueva evangelizacion salvara esta
sociedad post-mortal!

Madrid, 29 de noviembre de 2008

1 C. Lafontaine, La société post-mortelle, Seuil 2008.

Z Los pérrafos entre comillas hasta el apartado 1.4 pertenecen al ya citado volumen, segun la relectura que hace
R. Beretta en idem, Morte: ormai siamo “post”, en “Avvenire”, 2/X1/2008, 3.

% Es interesante el testimonio de F. Mitterrand, en el umbral de su muerte: “Quiza nunca como hoy la relacion
con la muerte ha sido tan pobre: en estos tiempos de aridez espiritual los hombres, que tienen prisa de existir, parecen
querer eludir el misterio. Ignoran que empobrecen, de este modo, una de las fuentes esenciales que da el sentido vy el
gusto a la vida”.

* Vengo de regreso de un encuentro en Brasil con algunos representantes de estas nuevas formas de vida
consagrada: el fendmeno es relevante sea cuantitativamente que cualitativamente.

> Quiza no todos saben que sumando los miembros de los tradicionales Institutos de vida consagrada y de los
Institutos seculares con los miembros de las nuevas formas de vida consagrada se alcanza un nimero que constituye un
maximo historico.



12

® Como es sabido, segtn la investigacién de Garelli, no esta en crisis la vocacién de especial consagracion, si
tenemos en cuenta que el 11% de los jovenes confiesa que lo ha pensado, 11 jovenes italianos de cada 100 (ciento), es
decir, cerca de un millon sienten en la vida la vocacién de hacerse sacerdote, religioso 0 monja; de estos, segln la
misma encuesta, el 20% ha pensado en ello por mas de tres afios sin alguna provocacion y ayuda por parte de algin
educador, lo que significa cerca de doscientos mil jévenes que cultivan esta idea en una cultura que ciertamente no va
en esta direccién. Cfr. F. Garelli (editor), Chiamati a scegliere. | giovani italiani di fronte alla vocazione, San Paolo,
Cinisello Balsamo (MI) 2006: son datos que quiza implican una revision de ciertos lugares comunes sobre la generacién
juvenil de nuestro tiempo.

"F. Scalia, en Presbyteri 1 (2002) 6-7.
& Cf Redemptoris missio 86. (El texto de la entrevista se encuentra en Zenit 17/04/2008).

° L. Accattoli, La speranza di non morire, Paoline Editoriale Libri, Milano 1992, p. 134. También el filésofo
Llano, que fue rector de la Universidad de Navarra, entreve el perfilarse, dentro de esta nuestra cultura post-materialista,
sintomas de un personalismo convergente con la inspiracién cristiana: cfr. A. Llano, La nuova sensibilita. 1l positivo
della societa post-moderna, Ares, Milano 1995. Cfr. en la misma linea S. Fausti, Elogio del nostro tempo, Piemme,
Casale Monferrato 1996, y M. Guzzi, L’ Ordine del Giorno. La coscienza spirituale come rivoluzione del nuovo secolo,
Paoline Editoriale Libri, Milano 1999; Cristo e la nuova era, Paoline Editoriale Libri, Milano 2000; La nuova umanita.
Un progetto politico e spirituale, Paoline Editoriale Libri, Milano 2005.

19 Qué hermoso testimonio estan dando en Italia las religiosas Misericordine que desde 16 afios asisten a Eluana
Englaro, en coma irreversible, cuyo padre, con el apoyo ahora también de los jueces, pide que sea desconectada la
sonda con que es alimentada. “Nosotros, todas las religiosas de la clinica Talamonti continuamos a servir la vida de
Eluana Englaro y de todos nuestros pacientes. EI amor y la dedicacion por Eluana y por todos aquellos que se confian a
nuestros cuidados nos llevan a invocar al Sefior JesUs para que la esperanza permanezca también en esta hora dificil, en
que esperar parece imposible. Nuestra esperanza -y de tantos otros como nosotras- es que no se procure la muerte por
hambre y sed a Eluana y a quienes estan en sus condiciones. Por esto —una vez mas — afirmamos nuestra disponibilidad
a continuar sirviendo —hoy y en el futuro — a Eluana. Si existe quien la considera muerta, deje que Eluana permanezca
con nosotros que la sentimos viva. No pedimos nada a cambio, excepto el silencio y la libertad de amar y donarnos a
quien es débil, pequefio y pobre” (en “Avvenire”, 15/X1/2008, 1). ;Un estupendo testimonio de lo sagrado que es la vida
y la muerte, que puede dar hoy la vida consagradal

1 Produjo un cierto escalofrio en Italia la lectura que hace afios un periodista como G. Bocca hiciera de la accién
caritativa de las Hermanas del Cottolengo a favor de las personas tetraplégicas: no se sabe -dijo en resumen- si estas
monjas hacen esta obra por “compasion o crueldad”.

12 Cf A.Cencini, La verdad de la vida. Formacion continua de la mente credente, Madrid 2008, p.155.
3 Cf A. Cencini, Fraternita in cammino. Verso I'alterita, Bologna 1999, pp.90-91.

14 Se abla de obediencia fraterna (que es de origen monastica), en el recente documento de la CIVCSVA, Il
servizio dell’autorita e I’'obbedienza, Faciem tuam, Domine, requiram, 20 g.

> Cf A. Cencini, “Come rugiada dell’Ermon”". La vita fraterna, comunione di santi e di peccatori, Milano 1997,
pp.22-24.

16 J.M.R. Tillard, Davanti a Dio e per il mondo. 1l progetto dei religiosi, Alba 1975, p.275.
17 Cf Novo Millennio Ineunte, 43-44.

8 Cf A. Cencini, “Com’¢ bello stare insieme”. La vita consacrata nella stagione della nuova evangelizzazione,
Milano 1996, pp.69-90.

19 Cf ibidem, 4-6; cf también G.Pegoraro, La via & la reciprocita, en “Testimoni”, 3 (1995)27-28.
2 A Paoli, Gettati nel mondo, in “Rocca”, 10(2006), 52.



