http://combonianum.org/

Lectio della Domenica (lll Avvento)

Il DOMENICA DI AVVENTO - Anno B

14 dicembre 2014
Isaia 61, 1-2. 10-11 Salmo Cant. Lc 1, 46-54 1Tessalonicesi 5, 16-24

Giovanni 1, 6-8.19-28

6 Venne un uomo mandato da Dio: il suo nome era Giovanni. 7 Egli venne come testimone per dare
testimonianza alla luce, perché tutti credessero per mezzo di lui. 8 Non era lui la luce, ma doveva dare
testimonianza alla luce. 19 Questa €& la testimonianza di Giovanni, quando i Giudei gli inviarono da
Gerusalemme sacerdoti e leviti a interrogarlo: «Tu, chi sei?». 20 Egli confesso e non nego. Confesso: «lo non
sono il Cristo». 21 Allora gli chiesero: «Chi sei, dunque? Sei tu Elia?». «Non lo sono!», disse. «Sei tu il
profeta? ». «No», rispose. 22 Gli dissero allora: «Chi sei? Perché possiamo dare una risposta a coloro che ci
hanno mandato. Che cosa dici di te stesso?». 23 Rispose: «lo[sono] voce di uno che grida nel deserto: Rendete
diritta la via del Signore, come disse il profeta Isaia». 24 Quelli che erano stati inviati venivano dai farisei. 25
Essi lo interrogarono e gli dissero: «Perché dunque tu battezzi, se non sei il Cristo, né Elia, né il profeta?». 26
Giovanni rispose loro: «lo battezzo nell’ acqua. In mezzo a voi sta uno che voi non conoscete, 27 colui che
viene dopo di me: a lui io non sono degno di slegare il laccio del sandalo». 28 Questo avvenne in Betania, al di
la del Giordano, dove Giovanni stava battezzando.

6 Venne un uomo mandato da Dio: il suo nome era Giovanni.

E sorprendente constatare che, nei vangeli, un profeta, un inviato di Dio, ha provenienza diversa da cid
che ci aspetteremmo. Quando Dio deve intervenire nella storia sceglie normalmente persone, quasi sempre, non
appartenenti all’ufficialita delle istituzioni religiose. Ecco che la parola di Dio, in questo brano evangelico, si
rivolge ad un individuo che, per vincoli di sangue, proviene da famiglia religiosa e sacerdotale, ma, per scelta di
vita, si € orientato in altra direzione.

L’evangelista Luca, in modo particolare, sottolinea enfaticamente le sorprendenti scelte di Dio
presentando uno scenario volutamente pomposo: “nell’anno decimoquinto dell’impero di Tiberio Cesare,
mentre Ponzio Pilato era governatore della Giudea, Erode tetrarca della Galilea, e Filippo suo fratello, tetrarca
dell’Tturea e della Traconitide, e Lisania tetrarca della Abilene, sotto i sommi sacerdoti (lett. il sommo
sacerdote) Anna e Caifa, la parola di Dio venne su Giovanni, figlio di Zaccaria, nel deserto” (Lc 3,1-2). Dopo
aver presentato i sette grandi della terra ed aver creato aspettativa (a chi di questi si rivolgera Dio?), con un
colpo da maestro Luca mostra la scelta di Dio: un uomo al di fuori della sfera del potere e delle gerarchie
religiose di quel tempo. Dio il cui progetto ¢ rivolto all’'uomo sceglie un uomo per manifestarlo, uno che non ha
altro titolo se non quello di appartenente alla specie umana e oggetto dell’amore di Dio. Unica caratteristica
particolare di questa persona ¢ il nome, Giovanni, ’ebraico Yohanan, che significa “Dio ¢ misericordia”.

7 Egli venne come testimone per dare testimonianza alla luce, perché tutti credessero per mezzo di lui.

Ecco perché Dio non ha scelto un rappresentante della gerarchia religiosa: gli occorreva un uomo che
fosse testimone della luce che stava per giungere e per questo scopo non poteva scegliere un adepto del mondo
delle tenebre che I’evangelista Giovanni identifica con il potere e con I’istituzione religiosa del tempo. L’azione
di queste “tenebre” ¢ stata talmente dannosa da essere riuscita ad arrestare il processo di crescita di libere
personalita di uomini e donne. Compito di Giovanni & quello di risvegliare il desiderio di vita negli uomini e
cosi renderli coscienti dell’esigenza della luce, per far scoprire in ogni uomo quel che era latente ma non morto.
La ripetizione del tema della testimonianza di Giovanni, sottolinea la funzione che questi esercitera, mediante
I’invito a prendere le distanze dal passato, appartenente al mondo delle tenebre, mediante un gesto simbolico di
morte attraverso I’immersione (battesimo) in un’acqua che cancella I’'uomo vecchio e fa nascere il nuovo (Gv
1,26). Perché tutti credessero per mezzo di lui: la missione di Giovanni € universale (tutti). L’evangelista
anticipa il programma di Dio: una chiamata non indirizzata solo ad un determinato popolo, ma a tutti quelli che
hanno in sé un anelito alla pienezza di vita e che sono destinatari del suo progetto .

8 Non era lui la luce, ma doveva dare testimonianza alla luce.

L’evangelista chiarisce che il ruolo di Giovanni non ¢ quello di essere luce, ma testimone di questa. La
sottolineatura € dovuta al fatto che il fascino di Giovanni non si € spento con la sua morte ed ancora al tempo



della stesura di questo vangelo esistevano dei discepoli che non avevano accettato Gesu e credevano che Giovanni
fosse il Messia (Gv 1,20). Tra ’altro la testimonianza su Gesu costituira una pesante difficolta. La difficolta,
specialmente da parte dei religiosi di accettare Gest come Messia, nasce dal fatto che egli si presenta come una
persona tanto normale da non aver nessuna di quelle qualita che ci si aspetta da un uomo in comunione con
Dio. Gesu non si distingueva in nulla — se non per I’alta capacita di amare — dal resto degli ebrei. Nessuna distin-
zione di Gesu nei vangeli viene messa in risalto: mangia e beve come tutti, anzi lo fa pure nei giorni dedicati al
digiuno; perde la pazienza e si indigna, gioisce, si stanca, si riposa... € umano! Per di piu non indossa alcun
distintivo religioso, non abita in luoghi religiosi ma passo beneficando e risanando tutti...! (At 10,38).

19 Questa ¢ la testimonianza di Giovanni, quando i Giudei gli inviarono da Gerusalemme sacerdoti e
leviti a interrogarlo: «Tu, chi sei?».

Con il termine Giudei (caratteristico dell’evangelista: 71 citazioni contro le 5 di Matteo, 6 di Marco e 5
di Luca) nel vangelo di Giovanni, per lo piu, (salvo alcune eccezioni) non vengono indicati gli abitanti della
Giudea, ma i capi politico-religiosi. | Giudei sono distinti dal popolo che li teme (Gv 7,13; 9,22; 19,38; 20,19);
sono i detentori del potere, come appare evidente in questo caso in cui sono quelli che mandano sacerdoti e
leviti ad interrogare Giovanni. Giovanni nel prologo é stato definito mandato da Dio (Gv 1,6), ma gli inviati da
Dio non hanno vita facile con le realta istituzionali gia costituite. Quando Giovanni il Battista appare nella
storia... € subito scontro con le sacre gerarchie che partoriscono un’inchiesta giudiziaria.

L’attivita di Giovanni, di essere testimone della luce (Gv 1,7), suscita i sospetti delle tenebre, cio¢ le
autorita religiose, che mandano sacerdoti e leviti, I’apparato istituzionale in funzione nel Tempio di
Gerusalemme, a interrogarlo. La missione di Giovanni, risvegliare il desiderio di pienezza di vita nelle persone,
provoca I’immediata reazione delle autoritd. Queste possono dominare fin tanto che le persone vivono,
sottomesse al loro potere e al loro insegnamento, senza discernimento critico. | sacerdoti erano gli addetti al
culto. | leviti, gli appartenenti alla tribu di Levi (tribu che, essendo stata eliminata dalla spartizione della terra,
aveva ricevuto in cambio il privilegio di fare i sacrestani nel tempio [Nm 1,48-53]), esercitavano tra 1’altro la
funzione di vigilanza e di polizia (1Cr 6,33). | leviti erano a disposizione del Sinedrio per conto del quale
potevano arrestare le persone ed eseguire le sentenze di pena. La loro presenza € segno evidente che erano
pronti per arrestare Giovanni. L’interrogatorio comincia in maniera brutale, con una domanda intimidatoria:
“Tu, chi sei?”.

20 Egli confesso e non negd. Confesso: «lo non sono il Cristo.

Giovanni va subito a quello che ¢ il problema che suscita 1’allarme e dichiara di non essere lui il Messia.
Dalla risposta di Giovanni si vede che quel che le autorita temono & proprio il Messia. In apparenza lo
attendevano e pregavano per la sua venuta; in realta lo temevano, perché secondo la tradizione popolare, il
Messia alla sua venuta avrebbe fatto piazza pulita del sacerdozio corrotto del Tempio e dei sommi sacerdoti
venuti a compromessi con il dominatore romano. 1l Messia avrebbe dovuto riformare le istituzioni religiose e
deporre I’intera gerarchia religiosa resasi indegna. Il tono della risposta che I’evangelista pone sulle labbra di
Giovanni indica che questi era ritenuto da molti il Messia. Nel vangelo di Luca si legge che il popolo si
domandava: “riguardo a Giovanni, se non fosse lui il Cristo” (Lc 3,15).

21 Allora gli chiesero: «Chi sei, dunque? Sei tu Elia?». «Non lo sonol», disse. «Sei tu il profeta?».
«No», rispose.

Spiazzati dalla risposta di Giovanni che smentisce di essere il Messia, sacerdoti e leviti gli chiedono
allora chi ¢ mai. La tradizione popolare prevedeva che Elia sarebbe venuto a preparare I’arrivo del Messia.
Questa tradizione poggiava su un testo del profeta Malachia nel quale si diceva: “Ecco, io inviero il profeta Elia
prima che giunga il giorno grande e terribile del Signore” (Ml 3,23). E I’unica volta che in Giovanni viene
menzionato Elia, il profeta che con zelo violento sterminava i suoi avversari (1Re 18,20-40; 2Re 1,10).
Secondo quanto scritto nel libro del Siracide Elia sarebbe dovuto ritornare per “ristabilire le tribu di Giacobbe”
(Sir 48,10), in particolare Elia avrebbe dovuto selezionare il popolo, dividendo le famiglie impure da quelle
pure, le legittime da quelle illegittime, perché, solo le famiglie israelite pure potevano essere sicure di
partecipare alla salvezza del Messia (Eduyyot 8,7).

Le risposte del Battista sono via via piu brevi ed egli smentisce di essere il profeta Elia. “Sei tu il
profeta?”: ’enfasi posta sulla domanda allude alla promessa fatta dal Signore a Mose secondo cui Egli avrebbe
suscitato per il popolo un profeta pari a lui al quale dare ascolto (Dt 18,15). La tradizione interpretava questo
profeta come un nuovo Mos¢. “No”, rispose: le risposte di Giovanni, sempre piu secche, accrescono lo
sconcerto dei sacerdoti e leviti.



22 Gli dissero allora: «Chi sei? Perché possiamo dare una risposta a coloro che ci hanno mandato.
Che cosa dici di te stesso?».

Completamente spiazzati dalle secche risposte di Giovanni chiedono come questi definisca se stesso:
“chi sei?” Sacerdoti e leviti devono riferire alle autorita che dovranno decidere il grado di pericolosita
rappresentato dal Battista. Non puo essere innocente uno che comincia un’attivita senza avere il mandato delle
autorita competenti.

23 Rispose: «lo sono voce di uno che grida nel deserto: Rendete diritta la via del Signore, come disse
il profeta Isaia».

Dopo la triplice negazione ecco la risposta positiva. Nella risposta di Giovanni I’evangelista evita la
formula “io sono” = (egé eimi) riservata unicamente al Cristo e al cieco nato (Gv 9,9) e per questo omette il
verbo. Mentre Gesu é stato presentato come il Logos, la Parola, Giovanni & solo una voce. Il deserto é il luogo
dove si situa Giovanni e da dove si leva la sua voce. Giovanni adopera una espressione di Isaia, dove il profeta
annuncia I’esodo liberatore dalla schiavitu babilonese (Is 40,1-11). Nel testo di Isaia ¢’¢ I’annuncio che frutto di
questa operazione sara che “Allora si rivelera la gloria del Signore e tutti gli uomini insieme la vedranno” (Is
40,5) ma, nella risposta, il Battista, dal testo di Isaia al v. 3: “nel deserto preparate la via al Signore,
raddrizzate/spianate nella steppa la strada per il nostro Dio....” omette “preparate la via” ed utilizza solo
“raddrizzate/spianate”. Per 1’evangelista le autorita religiose non devono preparare nulla (non sono in grado di
preparare la strada...), ma solo togliere quegli ostacoli che essi stessi hanno posto sulla strada del Signore
rendendone difficile il cammino.

Le autorita religiose vengono sempre presentate in questo vangelo come un ostacolo al Signore. Nel
contesto dell’esodo liberatore, 1’evangelista presenta i capi come i successori del faraone; anch’essi tentano di
impedire la liberazione che il Signore vuole realizzare, mantenendo il popolo nella schiavitu: sono le tenebre
che tentano di soffocare la luce (Gv 1,5). I capi non ascolteranno l’invito del Battista, che anzi verra
incarcerato. Essi non ascoltano i profeti che il Signore invia, ma solo quelli che sono morti, come Mos¢ “noi
siamo discepoli di Mose” (Gv 9,28).

24 Quelli che erano stati inviati venivano dai farisei.

L’interrogatorio ¢ concluso, ma c¢’¢ chi non ¢ soddisfatto. Appaiono per la prima volta i farisei, gli
avversari di Gesu anch’essi sensibilissimi al primo sintomo di allarme per il loro sistema religioso. In questo
vangelo, la prima volta che 1 farisei compaiono, ¢ per interrogare (e se possibile arrestare) Giovanni, e I’ultima,
per arrestare Gesu (Gv 18,3). Sono anch’essi le tenebre che tentano di soffocare la luce gia al suo primo debole
apparire. Anche i farisei aspettavano il Regno di Dio, che pensavano sarebbe sopraggiunto attraverso
I’osservanza radicale e meticolosa di tutta la Legge. I farisei praticavano nella vita quotidiana quelle severe
regole che il sacerdote osservava per una settimana all’anno nel servizio al Tempio. Costoro non sono
soddisfatti delle risposte di Giovanni e continuano ad interrogarlo.

25 Essi lo interrogarono e gli dissero: «Perché dunque tu battezzi, se non sei il Cristo, né Elia, né il
profeta? ».

Quel che sconcerta gli inviati dai farisei (v.24) € che un individuo si presenti sostenendo di essere inviato
da Dio senza collocarsi nel solco della tradizione di Israele. L’atteso era il Messia, il profeta Elia o il profeta...
Giovanni dove si situa? Gli inviati sono disorientati, accusano Giovanni di esercitare un’attivita (battezzare)
senza alcun mandato. Il verbo tradotto con battezzare (baptizd) significa immergere. Il rito era conosciuto nel
mondo giudaico come segno di un cambiamento di vita (per es. dalla schiavitu alla liberta) o di religione. A
Gerusalemme il rito si svolgeva nella piscina di Siloe. Il fatto che sia Giovanni a battezzare, cioé a immergere
le persone nell’acqua, indica che c’¢ chi lo riconosce come inviato da Dio e accetta il suo messaggio e
attraverso questo rito accetta di passare dalle tenebre alla luce. Le autorita lo hanno intuito ed € questo che le
rende inquiete.

26 Giovanni rispose loro: «lo battezzo nell’acqua. In mezzo a voi sta uno che voi non conoscete,

La risposta di Giovanni ¢ inquietante. Lui ammette di battezzare solo con I’acqua, lasciando intendere
che ci sara chi lo fara in un’altra maniera, indubbiamente piu potente ed efficace, sara “Colui sul quale vedrai
discendere e rimanere lo Spirito, ¢ lui che battezza nello Spirito Santo” (Gv 1,33). 1l battesimo di Giovanni
aiuta a cambiare vita, a lasciare il mondo delle tenebre e aderire a quello della luce. 1l battesimo di Gesu dara la
forza di restare nell’ambito della vita e della luce. In mezzo a voi sta uno che voi non conoscete: il personaggio
annunciato é sconosciuto ai farisei. Le tenebre non percepiscono la luce e mai conosceranno il Cristo (Gv 8,19).
I cultori della Legge non possono riconoscere lo Spirito.



27 colui che viene dopo di me: a lui io non sono degno di slegare il laccio del sandalo».

Giovanni, riconoscendo di non essere degno di slegare il laccio del sandalo di colui che deve venire,
allude alla pratica detta del levirato (dal latino levir = cognato — Gen 38,8-10). Nel Libro del Deuteronomio si
prescrive che quando una donna rimane vedova senza figli ““ ...suo cognato si unira a lei e se la prendera in
moglie, compiendo cosi verso di lei il dovere di cognato. Il primogenito che ella mettera al mondo, andra sotto
il nome del fratello morto, perché il nome di questi non si estingua in Israele.” (Dt 25,5-6).

Con questa istituzione veniva salvaguardato il patrimonio del clan familiare, “le famiglie non si
estingueranno e le proprieta resteranno tra i parenti” (Pseudo-Filone, Antichita bibliche 1V, V111, 23). Qualora il
cognato avesse rifiutato di unirsi alla cognata per darle un figlio, il suo diritto di mettere incinta la donna
passava ad un altro parente. Come gesto simbolico che sanciva questo passaggio, I’avente diritto si toglieva un
sandalo e lo dava a colui che gli subentrava (Rt 3,12-13;4,5-8). Il rifiuto di procreare veniva considerato un
grande disonore ¢ “la sua sara chiamata in Israele la famiglia dello scalzato” (Girolamo Mat 3,4; Dt 25,10). La
relazione del Signore con Israele veniva raffigurata dai profeti attraverso il rapporto nuziale (“tuo sposo € il tuo
Creatore” — Is 54,5; Os 2). Ma questo matrimonio si considerava ormai cessato per le colpe del popolo e Israele
era infecondo, come una vedova. Giovanni sta dichiarando di non essere colui che dovra fecondarla e invita a
rivolgere 1’attenzione a colui che deve venire: “perché ¢ lo sposo di Isracle”.

28 Questo avvenne in Betania, al di la del Giordano, dove Giovanni stava battezzando.

Questo luogo geograficamente & sconosciuto o inesistente (in certi manoscritti la localita € indicata come
Bet Abara [Gdc 7,24] o Bet Araba [Gs 15,6]). E probabile che sia una localita simbolica, quella dove Gesu si
ritirera nell’ultima tappa del suo esodo dove costituira la sua comunita (Gv 10,40-42; 11,1). Al di la del
Giordano & espressione tipica usata per indicare il passaggio del fiume da parte di Giosue (in greco Zéstis) per
entrare nella terra promessa (Gs 1,14-15). Ora ne significa 1’uscita: la terra promessa, quella della liberta, si
trova ormai fuori dai confini di Israele, cio¢ fuori dall’istituzione religiosa giudaica e sara Gesu colui che
guidera il popolo nel nuovo esodo.

Riflessioni...

Una situazione incalzante, anche tragica: Confronti e scontri tra Mandante e mandanti: Dio mando
Giovanni, Giudei e Farisei mandarono sacerdoti e leviti, il primo per testimoniare come Voce, per ravvivare la
Luce orientante verso la Vita, i secondi per indagare e verificare che tutto fosse conforme a...

Giovanni venne, come venne il Messia, 1’Inviato, e testimonio la Verita, confessando, dichiarando,
annunciando, riconoscendo I’autenticita e la lealta di Dio che stava mantenendo i patti e le promesse...

Testimone della Luce, garante di identita di se stesso, dopo interrogativi pressanti per trovare certezze e
sicurezze a preconcetti e pregiudizi, fino a manipolare storie e persone. Ma le risposte sono confessioni, leali e
profetiche. Ogni autentico uomo si offre risposta ad attese e speranze, come ogni padre, come ogni amico Vvero.

Giovanni rispose, responsabilmente: “Non sono...il Cristo; sono invece...”, distinguendo e
profetizzando: “io conosco quello che voi non conoscete...”. E la sua risposta si fa profezia. Una parola di
rinvio, che offre spazio di crescita, conforme e sostegno per proseguire ed osare. Vero pedagogo, precorrente
spazi, e senza interferire tra coscienze e azioni divine. Come un maestro di vita.

E compie azioni di iniziazione alla vita, alla liberta, purificando pensieri, condividendo esperienze,
soffrendo digiuni, allenando sguardi anche oltre confini desertici, per indicare percorsi e mete irraggiungibili
senza concorso umano e divino: coscienze rinnovate e arsure placate da acque purificanti e rinvigorenti, che
sgorgano da cuori disponibili anche ad eroiche condivisioni. Come spesso fa Dio.

Solo un profeta vede la Luce, oltre le tenebre; solo un profeta riconosce la voce di Dio, scuotendo animi
e pensieri: raddrizzate i percorsi tortuosi per il passaggio di Dio, predisponete i cuori per accogliere la salvezza,
spegnete i fuochi del terrorismo, rompete gli intrecci nefasti e pervasivi del potere, incenerite le droghe per
riprendervi la vita e riproporre la pace.

E, come ogni uomo di buona volonta, Giovanni prova a sciogliere lacci bloccanti che non agevolano
cammini di crescita: desideri devianti di poteri inumani, sicurezze smodate che affondano radici in ricchezze
che non fanno filtrare Luci di speranze o aspirazioni legittime di uguaglianze e di partecipazione a comuni
banchetti di vita e a progetti di piena realizzazione di ogni persona. E ora, & qui, il tempo di rinnovamento.
Come a Betania, con i piedi in acque di purificazione.

http://www.ilfilo.org



http://www.ilfilo.org/

