https://combonianum.orq/ FP Italiano 1/2021

Formazione Permanente — italiano - 1/2021

MESSAGGIO DEL SANTO PADRE FRANCESCO
PER LA CELEBRAZIONE DELLA
LIV GIORNATA MONDIALE DELLA PACE
1° GENNAIO 2021

LA CULTURA DELLA CURA COME PERCORSO DI PACE

1. Alle soglie del nuovo anno, desidero porgere i miei piu rispettosi saluti ai Capi di Stato e di
Governo, ai responsabili delle Organizzazioni internazionali, ai leader spirituali e ai fedeli delle varie
religioni, agli uomini e alle donne di buona volonta. A tutti rivolgo i miei migliori auguri, affinché
quest’anno possa far progredire 'umanita sulla via della fraternita, della giustizia e della pace fra le
persone, le comunita, i popoli e gli Stati.

I1 2020 ¢ stato segnato dalla grande crisi sanitaria del Covid-19, trasformatasi in un fenomeno
multisettoriale e globale, aggravando crisi tra loro fortemente interrelate, come quelle climatica,
alimentare, economica e migratoria, e provocando pesanti sofferenze e disagi. Penso anzitutto a coloro che
hanno perso un familiare o una persona cara, ma anche a quanti sono rimasti senza lavoro. Un ricordo
speciale va ai medici, agli infermieri, ai farmacisti, ai ricercatori, ai volontari, ai cappellani e al personale
di ospedali e centri sanitari, che si sono prodigati e continuano a farlo, con grandi fatiche e sacrifici, al
punto che alcuni di loro sono morti nel tentativo di essere accanto ai malati, di alleviarne le sofferenze o
salvarne la vita. Nel rendere omaggio a queste persone, rinnovo I’appello ai responsabili politici e al
settore privato affinché adottino le misure adeguate a garantire 1’accesso ai vaccini contro il Covid-19 e
alle tecnologie essenziali necessarie per assistere i malati e tutti coloro che sono piul poveri e piu fragili.[1]

Duole constatare che, accanto a numerose testimonianze di caritd e solidarieta, prendono
purtroppo nuovo slancio diverse forme di nazionalismo, razzismo, xenofobia e anche guerre e conflitti
che seminano morte e distruzione.

Questi e altri eventi, che hanno segnato il cammino dell’umanita nell’anno trascorso, ci insegnano
I’importanza di prenderci cura gli uni degli altri e del creato, per costruire una societa fondata su
rapporti di fratellanza. Percio ho scelto come tema di questo messaggio: La cultura della cura come
percorso di pace. Cultura della cura per debellare la cultura dell’indifferenza, dello scarto e dello
scontro, oggi spesso prevalente.

2. Dio Creatore, origine della vocazione umana alla cura

In molte tradizioni religiose, vi sono narrazioni che si riferiscono all’origine dell’uomo, al suo
rapporto con il Creatore, con la natura e con i suoi simili. Nella Bibbia, il Libro della Genesi rivela, fin
dal principio, I'importanza della cura o del custodire nel progetto di Dio per I’umanita, mettendo in luce
il rapporto tra 'uomo (’adam) e la terra (adamah) e tra i fratelli. Nel racconto biblico della creazione,
Dio affida il giardino “piantato nell’Eden” (cfr Gen 2,8) alle mani di Adamo con I’incarico di
“coltivarlo e custodirlo” (cfr Gen 2,15). Cio significa, da una parte, rendere la terra produttiva e,
dall’altra, proteggerla e farle conservare la sua capacita di sostenere la vita.[2] I verbi “coltivare” e
“custodire” descrivono il rapporto di Adamo con la sua casa-giardino e indicano pure la fiducia che Dio
ripone in lui facendolo signore e custode dell’intera creazione.

La nascita di Caino e Abele genera una storia di fratelli, il rapporto tra i quali sara interpretato —
negativamente — da Caino in termini di tutela o custodia. Dopo aver ucciso suo fratello Abele, Caino
risponde cosi alla domanda di Dio:«Sono forse io il custode di mio fratello?»(Gen 4,9).[3] Si,
certamente! Caino ¢ il “custode” di suo fratello. «In questi racconti cosi antichi, ricchi di profondo
simbolismo, era gid contenuta una convinzione oggi sentita: che tutto ¢ in relazione, e che la cura
autentica della nostra stessa vita e delle nostre relazioni con la natura ¢ inseparabile dalla fraternita, dalla
giustizia e dalla fedelta nei confronti degli altri».[4]


https://combonianum.org/

3. Dio Creatore, modello della cura

La Sacra Scrittura presenta Dio, oltre che come Creatore, come Colui che si prende cura delle sue
creature, in particolare di Adamo, di Eva e dei loro figli. Lo stesso Caino, benché su di lui ricada la
maledizione a motivo del crimine che ha compiuto, riceve in dono dal Creatore un segno di protezione,
affinché la sua vita sia salvaguardata (cfr Gen 4,15). Questo fatto, mentre conferma la dignita
inviolabile della persona, creata ad immagine e somiglianza di Dio, manifesta anche il piano divino per
preservare 1’armonia della creazione, perché «la pace e la violenza non possono abitare nella stessa
dimorax.[5]

Proprio la cura del creato ¢ alla base dell’istituzione dello Shabbat che, oltre a regolare il culto
divino, mirava a ristabilire I’ordine sociale e I’attenzione per i poveri (Gen 1,1-3; Lv254). La
celebrazione del Giubileo, nella ricorrenza del settimo anno sabbatico, consentiva una tregua alla terra,
agli schiavi e agli indebitati. In questo anno di grazia, ci si prendeva cura dei piu fragili, offrendo loro
una nuova prospettiva di vita, cosi che non vi fosse alcun bisognoso nel popolo (cfr Dt 15,4).

Degna di nota ¢ anche la tradizione profetica, dove il vertice della comprensione biblica della
giustizia si manifesta nel modo in cui una comunita tratta i pitt deboli al proprio interno. E per questo
che Amos (2,6-8; 8) e Isaia (58), in particolare, alzano continuamente la loro voce a favore della
giustizia per 1 poveri, 1 quali, per la loro vulnerabilita e mancanza di potere, sono ascoltati solo da Dio,
che si prende cura di loro (cfr Sal 34,7; 113,7-8).

4. La cura nel ministero di Gesu

La vita e il ministero di Gesu incarnano ’apice della rivelazione dell’amore del Padre per
I’'umanita (Gv 3,16). Nella sinagoga di Nazaret, Gesu si ¢ manifestato come Colui che il Signore ha
consacrato e «mandato a portare ai poveri il lieto annuncio, a proclamare ai prigionieri la liberazione e ai
ciechi la vista; a rimettere in liberta gli oppressi» (Lc 4,18). Queste azioni messianiche, tipiche dei
giubilei, costituiscono la testimonianza piu eloquente della missione affidatagli dal Padre. Nella sua
compassione, Cristo si avvicina ai malati nel corpo e nello spirito e li guarisce; perdona i peccatori e
dona loro una vita nuova. Gesu ¢ il Buon Pastore che si prende cura delle pecore (cfr Gv 10,11-
18; Ez 34,1-31); ¢ il Buon Samaritano che si china sull’'uomo ferito, medica le sue piaghe e si prende
cura di lui (cfr Le 10,30-37).

Al culmine della sua missione, Gesu suggella la sua cura per noi offrendosi sulla croce e
liberandoci cosi dalla schiavitu del peccato e della morte. Cosi, con il dono della sua vita e il suo
sacrificio, Egli ci ha aperto la via dell’amore e dice a ciascuno: “Seguimi. Anche tu fa’ cosi”
(cfr Le 10,37).

5. La cultura della cura nella vita dei seguaci di Gesu

Le opere di misericordia spirituale e corporale costituiscono il nucleo del servizio di carita della
Chiesa primitiva. I cristiani della prima generazione praticavano la condivisione perché nessuno tra loro
fosse bisognoso (cfr At 4,34-35) e si sforzavano di rendere la comunita una casa accogliente, aperta ad
ogni situazione umana, disposta a farsi carico dei piu fragili. Divenne cosi abituale fare offerte
volontarie per sfamare i poveri, seppellire i morti e nutrire gli orfani, gli anziani e le vittime di disastri,
come i naufraghi. E quando, in periodi successivi, la generosita dei cristiani perse un po’ di slancio,
alcuni Padri della Chiesa insistettero sul fatto che la proprieta ¢ intesa da Dio per il bene comune.
Ambrogio sosteneva che «la natura ha riversato tutte le cose per gli uomini per uso comune. [...]
Pertanto, la natura ha prodotto un diritto comune per tutti, ma 1’avidita lo ha reso un diritto per pochi».
[6] Superate le persecuzioni dei primi secoli, la Chiesa ha approfittato della liberta per ispirare la societa
e la sua cultura. «LLa miseria dei tempi suscito nuove forze al servizio della charitas christiana. La storia
ricorda numerose opere di beneficenza. [...] Furono eretti numerosi istituti a sollievo dell’'umanita
sofferente: ospedali, ricoveri per i poveri, orfanotrofi e brefotrofi, ospizi, ecc.».[7]



6. | principi della dottrina sociale della Chiesa come base della cultura della cura

La diakonia delle origini, arricchita dalla riflessione dei Padri e animata, attraverso i secoli, dalla
carita operosa di tanti testimoni luminosi della fede, ¢ diventata il cuore pulsante della dottrina sociale
della Chiesa, offrendosi a tutte le persone di buona volonta come un prezioso patrimonio di principi,
criteri e indicazioni, da cui attingere la “grammatica” della cura: la promozione della dignita di ogni
persona umana, la solidarieta con i poveri e gli indifesi, la sollecitudine per il bene comune, la
salvaguardia del creato.

* La cura come promozione della dignita e dei diritti della persona.

«Il concetto di persona, nato e maturato nel cristianesimo, aiuta a perseguire uno sviluppo
pienamente umano. Perché persona dice sempre relazione, non individualismo, afferma I’inclusione e
non I’esclusione, la dignita unica e inviolabile e non lo sfruttamento».[8] Ogni persona umana ¢ un fine
in sé stessa, mai semplicemente uno strumento da apprezzare solo per la sua utilita, ed ¢ creata per
vivere insieme nella famiglia, nella comunita, nella societa, dove tutti i membri sono uguali in dignita. E
da tale dignita che derivano i diritti umani, come pure i doveri, che richiamano ad esempio la
responsabilita di accogliere e soccorrere 1 poveri, 1 malati, gli emarginati, ogni nostro «prossimo, vicino
o lontano nel tempo e nello spazio».[9]

* La cura del bene comune.

Ogni aspetto della vita sociale, politica ed economica trova il suo compimento quando si pone al
servizio del bene comune, ossia dell’«insieme di quelle condizioni della vita sociale che permettono sia
alle collettivitd sia ai singoli membri, di raggiungere la propria perfezione piu pienamente e piu
celermentey.[10] Pertanto, i nostri piani e sforzi devono sempre tenere conto degli effetti sull’intera
famiglia umana, ponderando le conseguenze per il momento presente e per le generazioni future.
Quanto cio sia vero e attuale ce lo mostra la pandemia del Covid-19, davanti alla quale «ci siamo resi
conto di trovarci sulla stessa barca, tutti fragili e disorientati, ma nello stesso tempo importanti e
necessari, tutti chiamati a remare insieme»[11], perché «nessuno si salva da solo»[12] e nessuno Stato
nazionale isolato puo assicurare il bene comune della propria popolazione.[13]

* La cura mediante la solidarieta.

La solidarieta esprime concretamente 1’amore per 1’altro, non come un sentimento vago, ma come
«determinazione ferma e perseverante di impegnarsi per il bene comune: ossia per il bene di tutti e di
ciascuno perché tutti siamo veramente responsabili di tutti».[14] La solidarieta ci aiuta a vedere 1’altro —
sia come persona sia, in senso lato, come popolo o nazione — non come un dato statistico, o un mezzo da
sfruttare e poi scartare quando non piu utile, ma come nostro prossimo, compagno di strada, chiamato a
partecipare, alla pari di noi, al banchetto della vita a cui tutti sono ugualmente invitati da Dio.

* La cura e la salvaguardia del creato.

L’Enciclica Laudato si’ prende atto pienamente dell’interconnessione di tutta la realta creata e
pone in risalto I’esigenza di ascoltare nello stesso tempo il grido dei bisognosi e quello del creato. Da
questo ascolto attento e costante pud nascere un’efficace cura della terra, nostra casa comune, e dei
poveri. A questo proposito, desidero ribadire che «non pud essere autentico un sentimento di intima
unione con gli altri esseri della natura, se nello stesso tempo nel cuore non ¢’¢ tenerezza, compassione
preoccupazione per gli esseri umani».[15] «Pace, giustizia e salvaguardia del creato sono tre questioni
del tutto connesse, che non si potranno separare in modo da essere trattate singolarmente, a pena di
ricadere nuovamente nel riduzionismoy.[16]

7. La bussola per una rotta comune

In un tempo dominato dalla cultura dello scarto, di fronte all’acuirsi delle disuguaglianze
all’interno delle Nazioni e fra di esse,[17] vorrei dunque invitare i responsabili delle Organizzazioni
internazionali e dei Governi, del mondo economico e di quello scientifico, della comunicazione sociale
e delle istituzioni educative a prendere in mano questa “bussola” dei principi sopra ricordati, per



4

imprimere una rotta comune al processo di globalizzazione, «una rotta veramente umanay.[ 18] Questa,
infatti, consentirebbe di apprezzare il valore e la dignita di ogni persona, di agire insieme e in solidarieta
per il bene comune, sollevando quanti soffrono dalla poverta, dalla malattia, dalla schiavitu, dalla
discriminazione e dai conflitti. Mediante questa bussola, incoraggio tutti a diventare profeti e testimoni
della cultura della cura, per colmare tante disuguaglianze sociali. E cio sara possibile soltanto con un
forte e diffuso protagonismo delle donne, nella famiglia e in ogni ambito sociale, politico e istituzionale.

La bussola dei principi sociali, necessaria a promuovere la cultura della cura, ¢ indicativa anche
per le relazioni tra le Nazioni, che dovrebbero essere ispirate alla fratellanza, al rispetto reciproco, alla
solidarieta e all’osservanza del diritto internazionale. A tale proposito, vanno ribadite la tutela e la
promozione dei diritti umani fondamentali, che sono inalienabili, universali e indivisibili.[19]

Va richiamato anche il rispetto del diritto umanitario, soprattutto in questa fase in cui conflitti e
guerre si susseguono senza interruzione. Purtroppo molte regioni € comunita hanno smesso di ricordare
un tempo in cui vivevano in pace e sicurezza. Numerose cittd sono diventate come epicentri
dell’insicurezza: 1 loro abitanti lottano per mantenere i1 loro ritmi normali, perché¢ vengono attaccati e
bombardati indiscriminatamente da esplosivi, artiglieria e armi leggere. I bambini non possono studiare.
Uomini e donne non possono lavorare per mantenere le famiglie. La carestia attecchisce dove un tempo
era sconosciuta. Le persone sono costrette a fuggire, lasciando dietro di sé non solo le proprie case, ma
anche la storia familiare e le radici culturali.

Le cause di conflitto sono tante, ma il risultato ¢ sempre lo stesso: distruzione e crisi umanitaria.
Dobbiamo fermarci e chiederci: cosa ha portato alla normalizzazione del conflitto nel mondo? E,
soprattutto, come convertire il nostro cuore e cambiare la nostra mentalita per cercare veramente la pace
nella solidarieta e nella fraternita?

Quanta dispersione di risorse vi € per le armi, in particolare per quelle nucleari,[20] risorse che
potrebbero essere utilizzate per priorita piu significative per garantire la sicurezza delle persone, quali la
promozione della pace e dello sviluppo umano integrale, la lotta alla poverta, la garanzia dei bisogni
sanitari. Anche questo, d’altronde, ¢ messo in luce da problemi globali come I’attuale pandemia da
Covid-19 e dai cambiamenti climatici. Che decisione coraggiosa sarebbe quella di «costituire con 1 soldi
che s’impiegano nelle armi e in altre spese militari un “Fondo mondiale” per poter eliminare
definitivamente la fame e contribuire allo sviluppo dei Paesi piu poveri»![21]

8. Per educare alla cultura della cura

La promozione della cultura della cura richiede un processo educativo e la bussola dei principi
sociali costituisce, a tale scopo, uno strumento affidabile per vari contesti tra loro correlati. Vorrei
fornire al riguardo alcuni esempi.

- L’educazione alla curanasce nella famiglia, nucleo naturale e fondamentale della societa,dove
s’impara a vivere in relazione e nel rispetto reciproco.Tuttavia, la famiglia ha bisogno di essere posta
nelle condizioni per poter adempiere questo compito vitale e indispensabile.

- Sempre in collaborazione con la famiglia, altri soggetti preposti all’educazione sono la scuola e
['universita, e analogamente, per certi aspetti, 1 soggetti della comunicazione sociale.[22] Essi sono
chiamati a veicolare un sistema di valori fondato sul riconoscimento della dignita di ogni persona, di
ogni comunita linguistica, etnica e religiosa, di ogni popolo e dei diritti fondamentali che ne derivano.
L’educazione costituisce uno dei pilastri di societa piu giuste e solidali.

- Le religioni in generale, e 1 leader religiosi in particolare, possono svolgere un ruolo
insostituibile nel trasmettere ai fedeli e alla societa i valori della solidarieta, del rispetto delle differenze,
dell’accoglienza e della cura dei fratelli piu fragili. Ricordo, a tale proposito, le parole del Papa Paolo
VI rivolte al Parlamento ugandese nel 1969: «Non temete la Chiesa; essa vi onora, vi educa cittadini
onesti e leali, non fomenta rivalita e divisioni, cerca di promuovere la sana liberta, la giustizia sociale, la
pace; se essa ha qualche preferenza, questa € per i poveri, per I’educazione dei piccoli e del popolo, per
la cura dei sofferenti e dei derelitti».[23]



5

- A quanti sono impegnati al servizio delle popolazioni, nelle organizzazioni internazionali,
governative € non governative, aventi una missione educativa, e a tutti coloro che, a vario titolo,
operano nel campo dell’educazione e della ricerca, rinnovo il mio incoraggiamento, affinché si possa
giungere al traguardo di un’educazione «piu aperta ed inclusiva, capace di ascolto paziente, di dialogo
costruttivo e di mutua comprensione».[24] Mi auguro che questo invito, rivolto nell’ambito del Patto
educativo globale, possa trovare ampia e variegata adesione.

9. Non c’é pace senza la cultura della cura

La cultura della cura, quale impegno comune, solidale e partecipativo per proteggere e
promuovere la dignita e il bene di tutti, quale disposizione ad interessarsi, a prestare attenzione, alla
compassione, alla riconciliazione e alla guarigione, al rispetto mutuo e all’accoglienza reciproca,
costituisce una via privilegiata per la costruzione della pace. «In molte parti del mondo occorrono
percorsi di pace che conducano a rimarginare le ferite, c’¢ bisogno di artigiani di pace disposti ad
avviare processi di guarigione e di rinnovato incontro con ingegno e audaciax».[25]

In questo tempo, nel quale la barca dell’'umanita, scossa dalla tempesta della crisi, procede
faticosamente in cerca di un orizzonte piu calmo e sereno, il timone della dignita della persona umana e
la “bussola” dei principi sociali fondamentali ci possono permettere di navigare con una rotta sicura e
comune. Come cristiani, teniamo lo sguardo rivolto alla Vergine Maria, Stella del mare e Madre della
speranza. Tutti insieme collaboriamo per avanzare verso un nuovo orizzonte di amore e di pace, di
fraternita e di solidarieta, di sostegno vicendevole e di accoglienza reciproca. Non cediamo alla
tentazione di disinteressarci degli altri, specialmente dei piu deboli, non abituiamoci a voltare lo
sguardo,[26] ma impegniamoci ogni giorno concretamente per «formare una comunitd composta da
fratelli che si accolgono reciprocamente, prendendosi cura gli uni degli altri».[27]

Dal Vaticano, 8 dicembre 2020

Francesco

[1] Cfr Videomessaggio in occasione della 75 Sessione dell’Assemblea Generale delle Nazioni Unite, 25
settembre 2020.

[2] Cfr Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 67.

b

[3] Cfr “Fraternita, fondamento e via per la pace”, Messaggio per la celebrazione della 47° Giornata Mondiale
della Pace 1° gennaio 2014 (8 dicembre 2013), 2.

[4] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 70.
[5] Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace, Compendio della Dottrina Sociale della Chiesa, n. 488.
[6] De officiis, 1,28, 132: PL 16, 67.

[7] K. BIHLMEYER - H. TUCHLE, Storia della Chiesa, vol. I L antichita cristiana, Morcelliana, Brescia 1994,
447 448.

[8] Discorso ai partecipanti al Convegno promosso dal Dicastero per il Servizio dello Sviluppo Umano
Integrale nel 50° anniversario della “Populorum progressio” (4 aprile 2017).

[9] Messaggio alla 22° sessione della Conferenza degli Stati Parte alla Convenzione-Quadro delle Nazioni
Unite sui Cambiamenti Climatici (COP22), 10 novembre 2016. Cfr Tavolo interdicasteriale della Santa Sede
sull’ecologia integrale, In cammino per la cura della casa comune. A cinque anni dalla Laudato si’, LEV, 31 maggio
2020.

[10] Conc. Ecum. Vat. 11, Cost. past. Gaudium et spes, 26.

[11] Momento straordinario di preghiera in tempo di epidemia, 27 marzo 2020.
[12] Ibid.

[13] Cfr Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 8; 153.

[14] S. Giovanni Paolo II, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 dicembre 1987), 38.
[15] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 91.

[

16] Conferenza dell’Episcopato Dominicano, Lett. past. Sobre la relacion del hombre con la naturaleza (21
gennaio 1987); cfr Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 92.

[17] Cfr Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 125.



[18] Ibid., 29.
[19] Cfr Messaggio ai partecipanti alla Conferenza internazionale “I diritti umani nel mondo contemporaneo:
conquiste, omissioni, negazioni”’, Roma, 10-11 dicembre 2018.

[20] Cfr Messaggio alla Conferenza dell’ONU finalizzata a negoziare uno strumento giuridicamente vincolante
sulla proibizione delle armi nucleari, che conduca alla loro totale eliminazione, 23 marzo 2017.
[21] Videomessaggio in occasione della Giornata Mondiale dell’Alimentazione 2020, 16 ottobre 2020.

>

[22] Cfr Benedetto XVI, “Educare i giovani alla giustizia e alla pace”, Messaggio per la 45 Giornata
Mondiale della Pace, 1° gennaio 2012 (8 dicembre 2011), 2; “Vinci ['indifferenza e conquista la pace”’, Messaggio per
la 49° Giornata Mondiale della Pace, 1° gennaio 2016 (8 dicembre 2015), 6.

[23] Discorso ai Deputati e ai Senatori dell’Uganda, Kampala, 1° agosto 19609.

[24] Messaggio per il lancio del Patto Educativo, 12 settembre 2019: L’ Osservatore Romano, 13 settembre
2019, p. 8.

[25] Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 225.
[26] Cfr ibid., 64.

[27] Ibid., 96; cfr “Fraternita, fondamento e via per la pace”, Messaggio per la celebrazione della 47° Giornata
Mondiale della Pace 1° gennaio 2014 (8 dicembre 2013), 1.



	Formazione Permanente – italiano - 1/2021
	MESSAGGIO DEL SANTO PADRE FRANCESCO PER LA CELEBRAZIONE DELLA LIV GIORNATA MONDIALE DELLA PACE 1° GENNAIO 2021
	LA CULTURA DELLA CURA COME PERCORSO DI PACE
	2. Dio Creatore, origine della vocazione umana alla cura
	3. Dio Creatore, modello della cura
	4. La cura nel ministero di Gesù
	5. La cultura della cura nella vita dei seguaci di Gesù  
	6. I principi della dottrina sociale della Chiesa come base della cultura della cura
	7. La bussola per una rotta comune
	8. Per educare alla cultura della cura
	9. Non c’è pace senza la cultura della cura


