https://combonianum.org/ FP.fr 8/2016

Retraite spirituelle guidée par le Pape Frangois
a I'occasion du Jubilé des Prétres

Deuxieme méditation
le réceptacle de la Miséricorde

Apres avoir prié sur cette « dignité honteuse » et sur cette « digne honte », qui sont les fruits de
la Miséricorde, avangons avec cette méditation sur le « réceptacle de la Miséricorde ». Il est simple. Je
pourrais dire une phrase et m’en aller, parce qu’il est unique : le réceptacle de la Miséricorde est notre
péché. C’est aussi simple. Mais il arrive souvent que notre péché soit comme une passoire, comme
une cruche percée, ce qui fait que la grace s’en échappe en peu de temps : « Oui, mon peuple a
commis deux méfaits : ils m’ont abandonné, moi, la source d’eau vive, et ils se sont creusé des
citernes, des citernes fissurées qui ne retiennent pas 1’eau » (Jr 2, 13). D’ou la nécessité que le
Seigneur explique a Pierre de ‘‘pardonner soixante-dix fois sept fois’’. Dieu ne se lasse pas de
pardonner, mais c’est nous qui nous fatiguons de demander pardon. Dieu ne se lasse pas de
pardonner, méme s’il voit que sa grace semble ne pas parvenir a s’enraciner fortement dans la terre de
notre coeur, qui est un chemin dur, encombré de mauvaises herbes et pierreux. C’est simplement parce
que Dieu n’est pas pélagien, pour cette raison il ne se lasse pas de pardonner. Il revient semer sa
miséricorde et son pardon, et il revient, il revient, il revient. .. soixante-dix fois sept fois.

Des coeurs re-créés

Cependant, nous pouvons faire un pas de plus dans cette miséricorde de Dieu qui es toujours
“‘plus grande que notre conscience’’ du péché. Non seulement le Seigneur ne se lasse pas de nous
pardonner mais aussi il renouvelle 1’outre dans laquelle nous recevons le pardon. Il utilise une outre
neuve pour le vin nouveau de sa miséricorde pour que ce ne soit pas un vétement rapiécé ou une
vieille outre. Et cette outre, ¢’est sa miséricorde méme : sa mis€ricorde telle qu’elle est expérimentée en
nous-mémes et telle que nous la mettons en pratique en aidant les autres. Le ceeur qui a bénéficié de
miséricorde n’est pas un ceeur rapiécé mais un cceur nouveau, re-créé. Celui dont David dit : « Crée en
moi un cceur pur, renouvelle et raffermis au fond de moi mon esprit » (Ps 50, 12). Ce cceur nouveau, re-
créé, est un bon récipient. La liturgie exprime 1’ame de I’Eglise lorsqu’elle nous fait dire cette
merveilleuse priére : « Seigneur notre Dieu, toi qui as fait merveille en créant I’homme et plus grande
merveille encore en le sauvant » (Priere de la veillée pascale, apres la Premiere Lecture). Par
conséquent, cette seconde création est plus merveilleuse que la premiere. C’est un cceur qui se sait
recréé grace a la fusion de sa misére avec le pardon de Dieu et donc ¢’*‘est un coeur qui a recgu la
miséricorde et fait miséricorde”’. C’est ainsi : il expérimente les bénéfices de la gréce sur sa blessure et
sur son péche, il sent comment la miséricorde pacifie sa faute, inonde avec amour sa sécheresse, rallume
son espérance. Voila pourquoi, lorsqu’en méme temps et avec la méme grace, celui-1a pardonne a qui a
une dette envers lui et a compassion de ceux qui sont également pécheurs, cette miséricorde s’enracine
dans une bonne terre, d’ou ’eau ne s’échappe pas mais donne vie. Dans 1’exercice de cette miséricorde
qui répare le mal d’autrui, personne n’est mieux placé pour aider a le soigner que celui qui maintient
vive I’expérience d’avoir été objet miséricorde pour ce méme mal. Regarde-toi ; souviens-toi de ton
histoire, raconte-toi ton histoire ; et tu y trouveras beaucoup de miséricorde. Nous voyons que, parmi
ceux qui travaillent a combattre la toxicodépendance, ceux qui se sont libérés sont généralement ceux
qui comprennent mieux, qui aident et savent exiger des autres. Et le meilleur confesseur est d’ordinaire
celui qui se confesse le mieux. Et nous pouvons nous poser la question : comment est-ce que je me
confesse ? Presque tous les grands saints ont été de grands pécheurs ou, comme la petite sainte
Thérése, ils étaient conscients que ne pas ’avoir été était une pure grace prévenante.

Ainsi, le vrai récipient de la miséricorde est la miséricorde méme que chacun a recue et qui lui
a recréeé le caeur, voila I’ “‘outre neuve’” dont parle Jésus (cf. Lc 5, 37), la ““source régénérée’’.


https://combonianum.org/

Nous nous situons ainsi dans le domaine du mystere du Fils, de Jésus, qui est la miséricorde du
Pére faite chair. L’image définitive du réceptacle de la miséricorde, nous la trouvons dans les plaies
du Seigneur ressuscité¢, image de I’empreinte du péché restauré par Dieu, qui ne s’efface pas
totalement ni ne suppure : c’est une cicatrice, non une blessure purulente. Les plaies du Seigneur.
Saint Bernard a deux sermons trés beaux sur les plaies du Seigneur. L4, dans les plaies du Seigneur,
nous trouvons la miséricorde. Il est courageux, il dit : tu te sens perdu ? Tu te sens mal ? Entre Ia,
entre dans les entrailles du Seigneur et Ia tu trouveras miséricorde. C’est dans cette ‘‘sensibilité”’
propre aux cicatrices, qui nous rappellent la blessure sans forte douleur et la guérison sans que nous
n’oubliions la fragilité, que réside la miséricorde divine : dans nos cicatrices. Les plaies du Seigneur,
qui restent encore, il les a emportées avec lui : le corps trés beau, les bleusn’y sont pas, mais les
plaies, il a voulu les emporter avec lui. Et nos cicatrices. Cela arrive a nous tous, quand nous allons
faire une visite médicale et que nous avons des cicatrices, le médecin nous dit : « mais cette
intervention, c¢’était pourquoi ? » Regardons les cicatrices de 1’ame : cette intervention que Toi tu as
faite, avec ta miséricorde, que Toi tu as guéries... Dans la sensibilité du Christ ressuscité qui conserve
ses plaies, - non seulement aux pieds et aux mains, mais aussi dans son coeur qui est un ceeur blessé -
nous trouvons le juste sens du péché et de la grace. La, dans le cceur blessé. En contemplant le coeur
bless¢ du Seigneur, nous nous voyons en lui comme dans un miroir. Notre cceur et le sien se
ressemblent en ceci que les deux sont blessés et ressuscités. Mais nous savons que son amour était un
amour pur et qu’il a été blessé parce qu’il a accepté d’étre vulnérable ; notre cceur, en revanche, était
pure plaie, qui a été guérie parce qu’elle a accepté d’étre aimée. Dans cette acceptation se forme le
réceptacle de la Miséricorde.

Nos saints ont recu la miséricorde

Cela peut nous faire du bien de contempler d’autres qui se sont laissés recréer le coeur par la
miséricorde et d’observer dans quel ‘‘réceptacle’’ ils ’ont recue.

Paul la recoit dans le réceptacle dur et inflexible de son jugement forgé par la Loi. Sa dureté de
jugement le poussait a étre un persecuteur. La miséricorde le transforme de telle maniére que, tout en
devenant quelqu’un qui cherche les plus €loignés, qui cherche les gens de mentalité paienne, en méme
temps il est plus compréhensif et miséricordieux envers ceux qui étaient comme lui, il avait éte. Paul
voulait étre considéré anathéme afin de sauver les siens. Son jugement se consolide ‘‘en ne se jugeant
méme pas lui-méme’’, mais en se laissant justifier par un Dieu qui est plus grand que sa conscience,
en recourant a Jésus Christ qui est un avocat fidele de ’amour duquel rien ni personne peut le séparer.
La radicalité des jugements de Paul sur la miséricorde inconditionnelle de Dieu, qui surmonte la
blessure de fond, celle qui fait que nous avons deux lois (celle de la chair et celle de 1’Esprit), est telle
parce qu’elle est le récipient d’un esprit sensible au caractére absolu de la vérité, esprit blessé 1a méme
ou la Loi et la Lumiere deviennent un piége. La fameuse “‘épine”’ que le Seigneur ne lui enléve pas
est le réceptacle dans lequel Paul recoit la miséricorde du Seigneur (cf. 2 Co 12, 7).

Pierre recoit la miséricorde dans sa présomption d’homme de bon sens. Il était doté du bon sens
robuste et expérimenté d’un pécheur, qui sait par expérience quand on peut pécher ou non. C’est le
bon sens de celui qui, lorsqu’il s’enthousiasme en marchant sur les eaux et en obtenant une péche
miraculeuse et qu’il commet un excés en se regardant lui-méme, sait demander de I’aide au seul qui
peut le sauver. Ce Pierre a été guéri de la plus profonde blessure qu’il puisse y avoir, celle de renier un
ami. Peut-étre le reproche de Paul, lorsqu’il lui jette a la figure sa duplicité, a-t-il un lien avec cela. I
semblerait que Paul sentait qu’il avait été lui-méme le pire [des hommes] ‘‘avant’’ de connaitre le
Christ ; mais Pierre, aprés I’avoir connu, ’avait renié... Cependant, en avoir été guéri a transformé
Pierre en un Pasteur miséricordieux, en une pierre solide sur laquelle on peut toujours édifier, parce
qu’il s’agit d’une pierre fragile qui a été assainie, non une pierre qui dans sa robustesse conduit le plus
faible a trébucher. Pierre est le disciple que le Seigneur reprend le plus dans I’Evangile. I est le plus
« bastonné » ! 1 le corrige constamment, jusqu’au dernier moment : « Que t’importe ? - carrément ! -
Toi, suis-moi » (Jn 21, 22). La tradition dit qu’il lui est apparu de nouveau lorsque Pierre fuyait de
Rome. Le signe de Pierre crucifié la téte en bas est peut-étre le plus éloquent de ce réceptacle a la téte



dure qui, pour étre miséricordieuse, se met vers le bas y compris en rendant le témoignage supréme
d’amour a son Seigneur. Pierre ne veut pas finir sa vie en disant ‘‘Moi, j’ai déja appris la legon’’, mais
en disant : ““Comme ma téte n’apprendra jamais, je la mets vers le bas’’. Au-dessus de tout, les pieds
que le Seigneur a lavés. Ces pieds sont pour Pierre le réceptacle gréce auquel il recoit la miséricorde
de son Ami et Seigneur.

Jean sera guéri dans sa prétention de vouloir réparer le mal par le feu et finira par étre celui qui
écrit “‘mes petits enfants”’, et il semblerait qu’il soit I'un de ces grands-parents pleins de bonté qui ne
parlent que d’amour, lui, qui était « le fils du tonnerre » (Mc 3, 17).

Augustin a été guéri de sa nostalgie d’étre arrivé tard au rendez-vous : cela le faisait beaucoup
souffrir, et il a été gueri de cette nostalgie. « Je t’ai aimé tard », et il trouvera sa maniére créative de
remplir d’amour le temps perdu en écrivant ses Confessions.

Francois est de plus en plus miséricordieux, a bien des moments de sa vie. Peut-étre le
réceptacle définitif, qui s’est transformé en plaies réelles, plus que de donner un baiser au lépreux, de
se dépouiller grace a dame pauvreté et de sentir toute créature comme sceur, aura-t-il été de devoir
protéger dans un silence miséricordieux I’Ordre qui avait été fondé. Je trouve ici le grand héroisme de
Francois : devoir garder dans un silence miséricordieux 1’Ordre qu’il avait fondé. C’est son grand
réceptacle de la misericorde. Francois voit comment ses fréres se divisent en prenant comme banniére
la méme pauvreté. Le démon nous améne a nous quereller entre nous en defendant les plus saintes
choses, mais ‘‘avec un mauvais esprit’’.

Ignace a été guéri de sa vanité, et si ceci avait été le réceptacle, nous pouvons entrevoir combien
était grand ce désir de gloriole, qui a été recréé dans une telle recherche de la plus grande gloire de
Dieu.

Dans le Journal d’un curé de campagne, Bernanos nous relate la vie du curé d’un village, en
s’inspirant de la vie du Saint Curé d’Ars. Il y a deux paragraphes trés beaux qui racontent les pensées
intérieures du cure aux derniers moments de sa soudaine maladie : « Au cours des derniéeres
semaines....que Dieu me laissera, aussi longtemps que je pourrai garder la charge d’une paroisse,
J’essaierai, comme jadis, d’agir avec prudence. Mais enfin j’aurai moins souci de [’avenir, je
travaillerai pour le présent. Cette sorte de travail me semble & ma mesure... Car je n’ai de réussite
qu’aux petites choses, et si souvent éprouve par I’inquiétude, je dois reconnaitre que je triomphe dans
les petites joies ». C’est-a-dire, un récipient de la miséricorde, tout petit, a un lien avec les petites joies
de notre vie pastorale, la ou nous pouvons recevoir et exercer la miséricorde infinie du Pere dans de
petits gestes. Les petits gestes des prétres.

L’autre paragraphe dit : « C’est fini. L’espece de méfiance que j’avais de moi, de ma personne,
vient de se dissiper, je crois, pour toujours. Cette lutte a pris fin. Je ne la comprends plus. Je suis
réconcilié avec moi-méme, avec cette pauvre dépouille. Il est plus facile que 1’on croit de se hair. La
grace est de s’oublier. Mais si tout orgueil était mort en nous, la grace des graces serait de s’aimer
humblement soi-méme, comme n’importe lequel des membres souffrants de Jésus-Christ ». Voila le
récipient : « S’aimer humblement soi-méme, comme n’importe lequel des membres souffrants de
Jésus-Christ ». C’est un récipient commun, comme une vieille jarre que nous pouvons emprunter
aupres des plus pauvres.

Le Pére Brochero — il est de mon pays -, le bienheureux argentin, qui sera bient6t canonisé, « a
laissé la miséricorde de Dieu travailler son cceur ». Son réceptacle a fini par étre son propre corps de
Iépreux. Lui, qui révait de mourir en galopant, en passant a gué quelque fleuve de montagne pour aller
donner I’onction a un malade. L une de ses derniéres paroles a été : « [l n’y a pas de gloire définitive
dans cette vie ». Ceci nous fait penser : « il n’y a pas de gloire accomplie dans cette vie » ; « je suis
trés satisfait de ce qu’il m’a fait concernant la vue, et je le remercie beaucoup de cela ». La Iépre
’avait rendu aveugle. « Quand je pouvais servir I’humanité, il a conservé sains et robustes mes sens.
Aujourd’hui, ou je ne le peux plus, il a rendu inutilisable 1’un des sens de mon corps. Dans ce monde,
il n’y a pas de gloire définitive, et nous sommes pleins de miséres ». Nos affaires demeurent souvent a
mi-chemin et, pour cela, sortir de soi est toujours une grace. On nous concéde d’‘‘abandonner les
choses’ pour que le Seigneur les bénisse et les perfectionne. Nous ne devons pas trop nous



préoccuper. Cela nous permet de nous ouvrir aux peines et aux joies de nos fréres. C’était le Cardinal
Van Thuén qui disait qu’en prison le Seigneur lui avait enseigné a distinguer entre ‘“‘choses de Dieu’’,
auxquelles il avait consacré sa vie en liberté en tant que prétre et évéque, et Dieu lui-méme, auquel il
se consacrait en étant en prison’’ (cf. Van Thuam, Cinque pani e due pesci, San Paolo 1997). Et nous
pourrions continuer ainsi, avec les saints, en cherchant comment était le réceptacle de leur
miséricorde. Mais passons maintenant a la Vierge : nous sommes dans sa maison.

Marie, vase et source de miséricorde

Gravissant 1’échelle des saints, a la recherche de vases de miséricorde, nous arrivons a Notre
Dame. Elle est le vase simple et parfait, pour recevoir et distribuer la miséricorde. Son “‘oui’’ libre a
la grace est 1’image opposée au péché qui a conduit le fils prodigue au néant. Elle porte en elle-méme
une miséricorde qui est a la fois vraiment sienne, vraiment propre a notre ame et vraiment ecclésiale.
Comme elle le dit dans le Magnificat : elle se sait regardée avec bonté dans sa petitesse et elle sait voir
comment la miséricorde de Dieu atteint toutes les générations. Elle sait voir les ceuvres que cette
miséricorde déploie et elle se sent “‘accueillie’’, avec tout Israél, par cette miséricorde. Elle garde la
mémoire et la promesse de la miséricorde infinie de Dieu pour son peuple. Son Magnificat est le
Magnificat d’un cceur entier, qui n’est pas blessé, qui regarde I’histoire et chaque personne avec sa
miséricorde maternelle.

En ce moment passé seul avec Marie, moment que m’a offert le peuple mexicain, en regardant
Notre Dame, la Vierge de Guadalupe, et en me laissant regarder par elle, je 1’ai priée pour vous, chers
prétres, pour que vous soyez de bons prétres. Je 1’ai souvent dit. Et dans le discours aux Evéques je
leur ai dit que j’avais longuement réfléchi sur le mystére du regard de Marie, sur sa tendresse et sa
douceur qui nous donnent du courage pour laisser Dieu nous faire miséricorde. Je voudrais
maintenant vous rappeler quelques ‘‘manieres’’ de regarder propres a Notre Dame, de regarder en
particulier ses prétres, parce qu’a travers nous, elle veut regarder son peuple.

Marie nous regarde de telle mani¢re que I’on se sent accueilli en son sein. Elle nous enseigne
que « I'unique force capable de conquérir le ceceur des hommes est la tendresse de Dieu. Ce qui
enchante et attire, ce qui fait fléchir et vainc, ce qui ouvre et déchaine, ce n’est pas la force des
instruments ou la dureté de la loi, mais la faiblesse toute-puissante de I’amour divin, qui est la force
irrésistible de sa douceur et la promesse irréversible de sa miséricorde » (Discours aux Evéques du
Mexique, 13 février 2016). Ce que vos gens cherchent dans les yeux de Marie ¢’est « un sein a travers
lequel les hommes, toujours orphelins et déshérités, sont a la recherche d’un abri, d’un foyer » (ibid).
Et cela est lié a sa facon de regarder : I’espace que ses yeux ouvrent est celui d’un sein, non celui d’un
tribunal ni d’un cabinet ‘‘professionnel’’. Si parfois vous remarquez que votre regard s’est endurci —
en raison du travail, de la fatigue... cela arrive a chacun - , que lorsque vous voyez les gens, vous étes
irrités ou que vous ne sentez rien, arrétez-vous et regardez-la de nouveau, regardez-la avec les yeux
des plus petits de vos gens, qui mendient un sein, et elle purifiera votre vue de toutes les ‘cataractes’’
qui empéchent de voir le Christ dans les ames, elle vous guérira de toutes les myopies qui
obscurcissent les besoins des gens, qui sont ceux du Seigneur incarné, et elle vous guérira de toutes
les presbyties qui ne voient pas les détails, la note écrite “‘en petit caractére’’, ou se jouent les réalités
importantes de la vie de I’Eglise et de la famille. Le regard de la Vierge guérit.

Une autre ‘‘manicre de regarder de Marie’” a rapport au tissu : Marie regarde ‘‘en tissant’’, en
voyant comment elle peut utiliser au mieux toutes les choses que vos gens lui apportent. Je disais aux
Evéques mexicains que « dans le manteau de I’ame mexicaine, Dieu a tissé, avec le fil des empreintes
métisses de son peuple, et il a tissé le visage de sa manifestation dans la Morenita » (ibid). Un Maitre
spirituel enseigne que ce que I’on dit de Marie de fagon spéciale, on le dit de I’Eglise de maniére
universelle et de chaque &me en particulier (cf. Isaac de I’Etoile, Serm. 51 : PL 194, 1863). En voyant
comment Dieu a tissé le visage et la figure de la Guadalupana sur la tilma de Juan Diego, nous pouvons
prier en contemplant la maniére dont il tisse notre ame et la vie de I’Eglise. On dit qu’on ne peut pas
voir comment est ‘‘peinte’” ’image. C’est comme si elle était imprimée. J’aime a penser que le miracle
n’a pas été seulement ‘‘d’imprimer ou de peindre I’image avec un pinceau’’ mais que ‘‘le manteau tout



entier a été recréé’’, transfiguré de la téte aux pieds, et chaque fil — ces manteaux que les femmes
apprennent a tisser dés le bas age, et pour les vétements plus raffinés elles utilisent les fibres du coeur de
’agave (la plante dont on tire les fils) —, chaque fil a sa place est transfiguré, épousant les détails qui
brillent chacun & sa place, et, entrecroisés avec les autres, transfigurés de la méme maniére, font
apparaitre le visage de Notre Dame, toute sa personne et ce qui I’entoure. La miséricorde fait la méme
chose avec nous : elle ne nous “‘peint’’ pas, de I’extérieur, une face de bonne personne, elle ne nous fait
pas le photoshop, mais avec les fils mémes de nos ‘‘miseéres’” — avec ceux-la - et de nos péchés — avec
ceux-la -, entrecroisés par I’amour du Pére, elle nous tisse de telle maniére que notre ame se renouvelle
en retrouvant sa vraie image, celle de Jésus. Soyez donc des prétres « capables d’imiter cette liberté de
Dieu en choisissant ce qui est humble pour rendre visible la majesté de son visage, et de faire votre cette
patience divine en tissant, avec le fil fin de ’humanité que vous trouvez, cet homme nouveau que votre
pays attend. Ne vous laissez pas guider par le vain désir de changer de peuple — c’est une de nos
tentations : « je demanderai a 1’évéque de me transférer... » - « comme si I’amour de Dieu n’avait pas
assez de force pour le changer » (Discours aux Evéques du Mexique, 13 février 2016).

La troisieme maniére — dont regarde la Vierge - est I’attention : Marie observe avec attention,
elle se tourne et s’implique entiérement avec celui qui est devant elle, comme une meére toute attentive
a son petit enfant qui lui raconte quelque chose. Et aussi les mamans quand I’enfant est tout petit, elles
imitent la voix du bambin pour lui faire sortir des mots : elles se font petites. « Comme 1’enseigne la
belle tradition de Guadalupe — et je continue en réference au Mexique —, la Morenita protége les
regards de ceux qui la contemplent, reflete le visage de ceux qui la rencontrent. Il faut apprendre qu’il
y a une quelque chose d’unique dans chacun de ceux qui nous regardent, a la recherche de Dieu — ils
ne nous regardent pas tous de la méme maniere —. Il nous revient de ne pas nous rendre imperméables
a ces regards » (ibid). Un prétre qui se rend imperméable aux regards est ferme en lui-méme. « Garder
en nous chacun d’eux, de les conserver dans le cceur, de les sauvegarder. Seule une Eglise capable de
sauvegarder le visage des hommes qui viennent frapper a sa porte est capable de leur parler de Dieu »
(ibid). Si tu n’es pas capable de garder le visage des hommes qui frappent a ta porte, tu ne seras pas
capable de leur parler de Dieu. «Si nous ne dechiffrons pas leurs souffrances, si nous ne nous
rendons pas compte de leurs besoins, nous ne pourrons rien leur offrir. La richesse que nous
possédons coule seulement quand nous rencontrons la pauvreté de ceux qui mendient, et cette
rencontre se réalise précisément dans notre cceur de Pasteurs » (ibid). J’ai dit a vos Evéques de vous
préter attention a vous leurs prétres, de ne pas vous « laisser exposés a la solitude et a I’abandon, en
proie a la mondanité qui dévore le ceeur » (ibid). Le monde nous observe attentivement, mais pour
nous « dévorer », pour nous transformer en consommateurs... Nous avons tous besoin d’étre regardés
avec attention, disons, avec un intérét gratuit. « Soyez attentifs — disais-je aux Evéques — et apprenez a
lire [dans] leurs regards pour vous réjouir avec eux lorsqu’ils sentent la joie de raconter ce qu’ils « ont
fait et enseigné » (Mc 6, 30), et également pour ne pas reculer lorsqu’ils se sentent un peu abattus et
ne peuvent que pleurer parce qu’ils « ont renié le Seigneur » (Lc 22, 61-62), et aussi, pourquoi pas,
pour les soutenir, en communion avec le Christ, quand I'un ou ’autre, déja abattu, sortira avec Judas
«dans la nuit » (Jn 13, 30). Que jamais, dans ces situations, ne manque votre paternité, en tant
qu’Evéques, & vos prétres. Encouragez la communion entre eux ; promouvez leurs dons ; intégrez-les
dans les grandes causes, car le coeur de ’apdtre n’a pas été fait pour des choses petites ».

Enfin, comment regarde Marie ? Marie regarde de manicre ‘‘intégrale’’, unifiant tout, notre
passé, le présent et 1’avenir. Elle n’a pas un regard fragmenté : la miséricorde sait voir la totalité et
saisit ce qui est le plus nécessaire. Comme Marie a Cana, qui est capable de ‘‘compatir’’ par avance a
ce que provoquera le manque de vin a la féte des noces et qui demande a Jésus d’y porter remede sans
que personne ne s’en rende compte, nous pouvons de méme regarder notre vie sacerdotale tout entiere
comme ‘‘anticipée par la miséricorde’’ de Marie, qui, prévoyant nos manques, a pourvu a tout ce que
nous avons. S’il y a un peu de ‘‘bon vin’’ dans notre vie, ce n’est pas par notre mérite, mais par sa
“‘miséricorde anticipée’’, celle qu’elle chante déja ainsi dans le Magnificat : le Seigneur “‘s’est
penché sur son humble servante’ et ‘‘s’est souvenu de sa (son alliance de) miséricorde’’,
une miséricorde qui ‘‘s’étend d’age en age’’ sur les pauvres et les opprimés (cf. Lc 1, 46-55). La
lecture que fait Marie est une lecture de I’histoire comme miséricorde.



Nous pouvons conclure en priant le Salve Regina, dont les invocations font écho a I’esprit du
Magnificat. Elle est Mére de miséricorde, de vie, de douceur, et elle est notre espérance. Et quand
Vous, prétres, vous avez des moments sombres, mauvais, quand vous ne savez pas comment vous
débrouiller au plus intime de votre ceeur, je ne dis pas seulement « regardez la Mere », cela vous
devez le faire, mais : allez la et laissez-vous regarder par elle, en silence, et aussi en vous endormant.
Cela fera qu’a ces moments mauvais, peut-étre avec beaucoup d’erreurs que vous avez faites et qui
vous ont conduits a ce point, toute cette saleté deviendra réceptacle de miséricorde. Laissez-vous
regarder par la Vierge. Ses yeux miséricordieux sont ceux que nous considérons comme le meilleur
vase de la miséricorde, dans le sens ou nous pouvons boire en eux ce regard indulgent et bon, dont
nous avons soif comme on peut seulement avoir soif d’un regard. Ces yeux miséricordieux sont
également ceux qui nous font voir les ceuvres de miséricorde de Dieu dans I’histoire des hommes et
découvrir Jésus sur leurs visages. En Marie nous trouvons la terre promise — le Regne de la
miséricorde instauré par le Seigneur — qui vient, déja en cette vie, aprés tout exil ou nous envoie le
péché. Pris par la main et en nous accrochant a son manteau. Moi, dans mon bureau, j’ai une belle
image, que m’a offerte le Pére Rupnik, il I’a faite, une image de la « Synkatabasis » : c’est elle qui fait
descendre Jésus, et ses mains sont comme des marches. Mais ce qui me plait le plus c’est que Jésus
dans une main a la plénitude de la Loi, et avec I’autre il s’accroche au manteau de la Vierge : lui aussi
s’est accroché au manteau de la Vierge. Et la tradition russe, les moines, les vieux moines rusSes NOUS
disent que dans les turbulences spirituelles il faut se refugier sous le manteau de la Vierge. La
premiére antienne mariale d’Occident est celle-Ci: « Sub tuum praesidium ». Le manteau de la
Vierge. Ne pas avoir honte, ne pas faire de grands discours, rester la et se laisser couvrir, se laisser
regarder. Et pleurer. Quand nous trouvons un prétre qui est capable de cela, d’aller chez la Mere et
pleurer, avec beaucoup de péchés, je peux dire : c’est un bon prétre, parce que ¢’est un bon fils. Il sera
un bon peére.

Pris par la main par elle et sous son regard, nous pouvons chanter avec joie les grandeurs du
Seigneur. Nous pouvons lui dire : mon ame te chante Seigneur parce que tu as regardé avec bonté
I’humilité et la petitesse de ton serviteur. Heureux suis-je d’avoir été pardonné. Ta miséricorde, celle
que tu as eue envers tous les saints et envers tout ton peuple fidele, m’a atteint moi aussi. Je me suis
perdu, en me cherchant moi-méme, en raison de I’orgueil de mon cceur, mais je ne suis monté sur
aucun trone, Seigneur, et mon unique gloire, c’est que ta Mére m’accueille en son sein, me couvre de
son manteau et me mette pres de son cceur. Je désire étre aimé par toi, comme un de plus parmi les
plus humbles de ton peuple, rassasier de ton pain ceux qui ont faim de toi. Souviens-toi Seigneur de
ton alliance de miséricorde avec tes fils, les prétres de ton peuple. Que nous soyons, avec Marie, signe
et sacrement de ta miséricorde.

Basilique Sainte-Marie-Majeure - Jeudi 2 juin 2016



