MICHEA (2) Capitoli 6-7
Deutero-Michea: il processo di Dio al suo popolo
Pino Stancari sj

Abbiamo letto cinque capitoli del libro di Michea; adesso completeremo la lettura con i capitoli sei
e sette. Il libro — uno dei piccoli libri della raccolta dei dodici profeti posteriori, minori — si
compone di due elementi: il primo ¢ costituito dai cinque capitoli che abbiamo letto, il secondo
dalle pagine che ci trasmettono la predicazione di un altro profeta, che rimane anonimo, di poco
antecedente a Michea (ultimo periodo dell’ottavo secolo a.C., che coincide con il tempo del grande
Isaia); Michea vive nel regno di Giuda, regno meridionale al tempo del re Ezechia, dal 727 a.C. in
poi fino alla fine del secolo successivo. Il deutero-Michea (cosi ¢ denominato nel senso che ¢
rimasto anonimo) ¢ un altro profeta che ha svolto il suo ministero nelle regioni settentrionali, 1a
dove ancora ¢ istituzionalmente riconoscibile la presenza del regno di Israele che scompare
nell’anno 721 a.C., quando Samaria, capitale del regno, viene conquistata dal re assiro e la
popolazione deportata. Sono anni, decenni segnati da una terribile tribolazione: I’impero assiro € in
piena espansione e il regno di Israecle man mano viene eroso fino a scomparire con le grandi tribu
del nord che perdono la loro identita: la deportazione che ebbe luogo allora non sara mai piu
ricompensata e precede di quasi un secolo e mezzo quella che ebbe luogo dopo la caduta di
Gerusalemme ad opera di Nabucodonosor nel 586 a.C. Il regno di Giuda ancora sopravvive per
tutto il secolo settimo a.C.

E’ nel regno di Giuda che vive e svolge la sua missione il profeta di nome Michea — ricordate
I’intensita appassionata del suo richiamo — per il quale tutto si inserisce nel contesto di una
grandiosa teofania: ¢ il Dio vivente, proprio Lui, che irrompe sulla scena, che impone il suo
protagonismo. In riferimento a questa presenza viva e operosa di Dio, emergono tutte le
contraddizioni che sono il segno premonitore di inevitabili catastrofi, di uno stato di corruzione in
cui versa la popolazione del regno settentrionale, ma Michea constata come una corruzione del tutto
analoga ¢ da registrare nel contesto del regno di Giuda. Michea non ¢ un illustre personaggio, non ¢
un aristocratico, né un uomo particolarmente acculturato: ¢ un uomo molto aderente al vissuto della
popolazione di periferia, della campagna e si ¢ espresso con una precisione, una lucidita, una
capacita di discernimento che non ci hanno lasciato indifferenti. Ricordate la puntualita e
I’insistenza, la meticolosa serieta con cui Michea contesta la falsa profezia e suggerisce i criteri di
un discernimento che passa attraverso non solo il vissuto della gente comune, I’organizzazione della
societa civile, la conduzione politica del regno di Giuda, ma passa in profondita, in modo — potrei
dire — “apocalittico” attraverso le coscienze e mette in gioco i criteri di orientamento in tutto il
groviglio di pensieri, valutazioni, affetti, valori di ordine morale che il nostro profeta denuncia
come il contesto nel quale sguazza la falsa profezia. Ricordate quel dibattito cosi serrato, cosi
incalzante, insistente di cui ci siamo resi conto la volta scorsa. Il Signore avanza, sbaraglia, impone
un chiarimento € non si puo piu tergiversare; ed ecco la novita che la sua presenza opera in modo
efficacissimo nella storia del popolo di Dio intrecciata con la storia dell’'umanita intera:
conseguenza della sua presenza operosa non ¢ il banale superamento delle difficolta momentanee,
occasionali, che sono parte di tutto uno sconvolgimento che mette in movimento i popoli che
dimorano in un’amplissima regione geografica, ma le conseguenze di questo disastro, che la venuta
dirompente del Signore mette in evidenza, consistono in un affaccio su prospettive che affiorano in
maniera del tutto gratuita. Non ¢ piu possibile venirne fuori senza subire danni che saranno
immediatamente disastrosi nel regno del nord e in prospettiva inarrestabili nel regno del sud; non ¢
possibile evitare tali conseguenze travolgenti, ma ¢ proprio attraverso di esse che si apriranno strade
che nessuno ¢ in grado di gestire, di costruire artificialmente, di elaborare in base a propri desideri e
aspettative. La predicazione di Michea ¢ sintonizzata con quella di Isaia, ma in una forma meno
qualificata; abbiamo a che fare con un linguaggio che, dal punto di vista letterario e dottrinale, ¢ piu
grezzo, ma la sapienza del discernimento puntuale, capillare, che tocca 1’intimo del cuore, che

1



scandaglia i luoghi piu nascosti — che diventano i piu ambigui — della coscienza umana sembra
ancor piu vivace, tagliente, precisa, incisiva di quanto possiamo cogliere leggendo il libro di Isaia.
Quella nota di grossolanita popolare che caratterizza la figura del profeta Michea gli consente di
guadagnare una precisione molto piu rigorosa e penetrante per quanto riguarda il discernimento
degli animi; lo sbugiardamento di tutti gli imbrogli a cui la falsa profezia vorrebbe assuefare le
coscienze dei fedeli senza altro risultato, a breve o a medio termine, che non sia il disastro.

1l deutero-Michea

Abbiamo a che fare con un altro profeta che qualche tempo prima, dal 730 al 720 a.C., nel regno del
nord assiste agli ultimi rantoli del regno di Israele che ormai ¢ destinato a un tracollo disastroso,
catastrofico. Nel 732 c¢’¢ la prima deportazione delle tribu dislocate nelle regioni settentrionali e nel
721 la fine di tutto: I’impero assiro ¢ spietato. Il profeta deutero-Michea assiste al tracollo definitivo
sull’orlo del precipizio, quando ormai, per un uomo attento e spiritualmente appassionato come
dimostra di essere, i dati sono evidentemente premonizione di un tracollo irreparabile. Forse
qualcuno puo illudersi, nascondere la testa sotto la sabbia, non rendersi conto di questo movimento
franoso incontrollabile, ma il nostro deutero-Michea ¢ perfettamente consapevole di trovarsi
sull’orlo della catastrofe. Usa un linguaggio che ¢ fortemente condizionato da un genere letterario
con il quale molto spesso i profeti, nel corso della storia della salvezza, si sono espressi: ¢ il genere
letterario della disputa che di per sé appartiene a un ambiente giudiziario caratterizzato dall’uso di
un conflitto bilaterale per risolvere le cause, le situazioni di contestazione, di conflittualita di ordine
civile, penale; uno schema bilaterale.

Siamo abituati, quando pensiamo a un procedimento giudiziario, a uno schema trilaterale, nel senso
che se due litigano si rivolgono a un terzo, il magistrato, che quanto piu € neutro, estraneo alla causa
che viene dibattuta tra i contendenti, tanto meglio potra svolgere la sua funzione di mediatore e alla
fine potra emanare una sentenza. In un contesto arcaico le istituzioni civili sono elaborate seguendo
I’ordine di uno schema bilaterale, nel senso che ¢’¢ un modo di litigare che ¢ determinato da regole
per cui all’interno di quel litigio si sviluppa il dibattimento e si giunge a un chiarimento tra i due
che contendono. C’¢ una parola in ebraico che ricapitola tutto questo: la lite, il litigio, il bisticcio, la
disputa. Una parolina che minuscola com’¢ dice tante cose perché laddove non esiste un’istituzione
che mette a disposizione un sistema di norme e di procedure oggettivate con dei tecnici addetti a
questo mestiere, in una societa arcaica, le questioni si risolvono all’interno di una disputa che non ¢
abbandonata al caso o alla violenza dei singoli interlocutori: tutto si deve svolgere secondo regole
che sono confermate da consuetudini antichissime. A monte di tutto questo ¢’¢ una premessa: c’¢,
evidentemente, una piattaforma comune, un retroterra condiviso, spesso c¢’¢ un rapporto di alleanza,
di conoscenza vicendevole, un rapporto di parentela. Lo sperimentiamo, di per sé, ancora noi
frequentemente: fra parenti si litiga volentieri perché si ¢ parenti, perché c’¢ un retroterra comune,
perché il litigio si svolge all’interno di un contesto che ¢ gia confermato da premesse condivise. In
questo caso succede che colui che si ritiene offeso convoca il presunto offensore e gli dice: “guarda
che tra noi dobbiamo litigare perché dobbiamo chiarire come stanno le cose”; e questo avviene in
pubblico, in piazza, e i1 presenti non sono dei magistrati che poi interverranno con la loro
competenza di tecnici in grado di giudicare, ma spettatori ¢ semmai come notai perch¢ devono
garantire il rispetto delle regole. Dopo di che colui che si ritiene offeso espone la sua requisitoria e
I’altro risponde e si puo giungere ad un accordo, un chiarimento. La disputa puo avvenire fra singoli
soggetti, fra gruppi, famiglie, popoli che hanno a monte una storia comune. Si litiga rispettando
delle regole, cosicche questo schema bilaterale serve a strutturare un vero e proprio procedimento
giudiziario che ¢ proprio di quelle societa antiche, ma ancora riscontrabile in epoca vicino a noi,
soprattutto in contesti di carattere familiare.

La disputa.

Questo genere letterario ¢ molto frequentemente usato nella predicazione dei profeti per quanto
riguarda I’interpretazione del rapporto tra Dio e il suo popolo: 1’alleanza deve essere chiarita usando

2



il linguaggio e le forme della disputa. Il Signore interviene perché rivendica quello che gli compete
quando ha a che fare con un popolo che ha tradito 1 propri impegni; e viene impostato un litigio. Il
Signore vuole litigare con il suo popolo, si fa avanti per contestare, per protestare, per rivendicare
quello che gli appartiene e che non gli ¢ stato reso da parte del popolo. E’ stata tradita 1’alleanza, ¢
stata tradita una storia d’amore. Il Signore si presenta perché pretende che quella storia d’amore,
cosi come Lui I’ha impostata fin dall’inizio, sia finalmente apprezzata come merita. Nella
rivelazione biblica succede anche il caso inverso — piu raro — dove la creatura umana imposta un
litigio e convoca Dio perche deve rispondere di certe imputazioni che gli vengono mosse; per
esempio Giobbe che dice “dobbiamo litigare ma tieni le mani a posto perché sei piu forte e te ne
approfitti; aspetta perché¢ adesso devo dirtene quattro”; ma ¢ un caso particolare e abbastanza
marginale. Il caso piu frequente ¢ che il Signore si presenta in qualita di offeso e vuole litigare. C’¢
il Salmo 50 che ¢ esemplare.

Il deutero-Michea usa questo linguaggio. Dal cap. 6 fino al v. 7 del cap. 7 (da 6, 1 a 7, 7)) la
convocazione ¢ la requisitoria. E’ il Signore che convoca e sviluppa il suo discorso di accusa. I
versetti da 8 in poi, del cap. 7 sono un’aggiunta che probabilmente proviene da un altro profeta di
epoca successiva, ma sono inseriti qui, in continuita con 1’eco del deutero-Michea.

Il Signore ¢ parte lesa

Cap. 6, vv. 1-5: la convocazione: “Ascoltate dunque cio che dice il Signore: «Su, fa lite con i monti
(il Signore vuole litigare in un contesto che qui assume il valore di uno scenario cosmico) e i colli
ascoltino la tua voce!

Ascoltate, o monti, il processo del Signore

e porgete l'orecchio, o perenni fondamenta della terra (dall’alto al basso, un circuito amplissimo
che fa di questo dibattimento I’occasione perché la creazione intera sia convocata ad assistere allo
spettacolo e si renda conto di essere coinvolta in una vicenda clamorosa), perche il Signore e in lite
con il suo popolo,

intenta causa con Israele.

Popolo mio, che cosa ti ho fatto (qui spunta quella serie di interrogativi che, in base a una tradizione
liturgica antichissima, risuonano nella preghiera della Chiesa ogni venerdi santo, i cosiddetti
“improperi’)?

In che cosa ti ho stancato? Rispondimi.

Forse perché ti ho fatto uscire dall'Egitto,

ti ho riscattato dalla schiavitu

e ho mandato davanti a te

Mose, Aronne e Maria?

Popolo mio, ricorda le trame

di Balak re di Moab,

e quello che gli rispose

Balaam, figlio di Beor.

Ricordati di quello che é avvenuto

da Sittim a Galgala,

per riconoscere

i benefici del Signore”.

E’ I’'imputazione nel suo contenuto essenziale: “tu sei venuto meno a un impegno di una relazione
d’amore con me. Che cosa ti ho fatto? Perché mai tu hai rinnegato i doni straordinari mediante 1
quali mi sono manifestato a te nel corso di una lunga storia: I’esodo dall’Egitto, quei personaggi
straordinari che furono Mos¢, Aronne e Maria, le benedizioni che hanno accompagnato il popolo
nel viaggio attraverso il deserto fino all’ingresso nella terra, la traversata del Giordano; come mai?”
Notate che mentre la contestazione ¢ cosi vivace e sferzante il linguaggio usato conserva

3



un’intonazione che ¢ straordinariamente affettuosa perché quando leggiamo “popolo mio, che cosa
ti ho fatto?”, questo “popolo mio” €& espressione che sintetizza tutta I’intonazione affettiva che ¢
propria di quella relazione di alleanza che il Signore ha voluto instaurare con il suo popolo. “Io sono
il tuo Dio, tu sei il mio popolo, i0 sono per te, tu sei per me”. E’ un linguaggio che esprime il
massimo della tensione affettiva. La dove il Signore interviene in maniera cosi irruenta per
protestare, rimproverare, litigare tutto ¢ da intendere in rapporto a una storia d’amore che ¢ stata
disattesa, tradita; ¢ una storia che il popolo ha trasformato a modo suo per seguire chissa quali
gratificazioni in perfetta e tragica autonomia. Nello stesso tempo il valore di questa storia d’amore ¢
confermato dal fatto che il Signore, proprio perché protesta, sta esattamente ribadendo il valore di
quell’impegno d’amore che ha assunto fin dall’inizio: la gravita, la durezza, I’asprezza di questo
linguaggio ¢ interno al valore di un impegno d’amore che ¢ confermato. Una piccola parentesi:
questo linguaggio che 1i per li potremmo dire antico-testamentario, in realta sfonda proprio ogni
distanza e ci viene incontro nella pienezza della rivelazione neo-testamentaria, laddove il Crocefisso
¢ esattamente 1’espressione suprema di questa contestazione che ¢ allo stesso tempo la conferma di
un’irrevocabile volonta d’amore, piu forte del rifiuto che essa ha subito.

Alla fine di questi 5 versetti, che ci aiutano a inquadrare il contesto della disputa, il riferimento ai
“benefici” del Signore (cosi traduce la mia Bibbia), ma sono “le giustizie” del Signore e in questo
caso si intende “lI’innocenza” del Signore: il Signore si presenta in quanto innocente, in quanto ¢
Lui I’offeso. Spesso parliamo di Dio attribuendo a Lui la prerogativa, la responsabilita, 1’oggettiva
competenza del giudice, non nel senso del magistrato; laddove, nell’ Antico Testamento, qua ¢ 1a
viene attribuito a Dio un titolo del genere che abbia una valenza giudiziaria, non ¢ nel senso che
intendiamo noi; Dio si presenta non in quanto magistrato che decidera chi ha ragione e chi torto e
suddividera colpe e condanne da una parte e benefici e benedizioni dall’altra: non ¢ cosi. Dio si
presenta in qualita di offeso, Lui ¢ la parte lesa; si presenta in quanto ¢ Lui che ha subito il danno; si
presenta in quanto rivendica la sua innocenza nel contesto di una relazione d’amore, di una
comunione di vita che ¢ stata tradita. Non abbiamo a che fare con Dio che dall’alto della sua
posizione di magistrato supremo emanera una sentenza: abbiamo a che fare con un interlocutore che
direttamente, a tu per tu, si presenta in quanto rivendica quel che gli ¢ stato rifiutato: ¢ Lui I’offeso.
Cosi si presenta il Signore attraverso la predicazione del deutero-Michea, nel contesto di quel
momento che ¢ soltanto il preludio della fine per il regno del nord.

Dal v. 6, la requisitoria, fino al v. 7 del cap. 7.

I1 Signore vuole te, non le tue cose

Vv. 6-8: “Con che cosa mi presentero

al Signore,

mi prostrero al Dio altissimo?”. 1 versetti che adesso leggiamo danno voce a quel tumulto che si
agita nella coscienza di chi ¢ stato convocato: ¢ un popolo intero? Qui ¢ il profeta che si presenta
nella prima persona singolare come se nel suo vissuto personale potesse interpretare quella
situazione di disagio in cui versa il popolo intero che deve rispondere a questa convocazione. E qui
adesso vengono citati diversi spunti che ipoteticamente varrebbero come motivi di giustificazione.
“Mi presentero a lui con olocausti,

con vitelli di un anno? (forse vuole qualche sacrificio in piu, mi prostrero, perché gia in partenza
I’interlocutore convocato, un popolo e il profeta in prima persona, non puo far altro che arrendersi.
“Mi buttero ai suoi piedi, fard valere qualche sacrificio in piu che sard sempre in grado di offrire”)
Gradira il Signore

le migliaia di montoni

e torrenti di olio a miriadi (in realta il Signore non vuole questo, non vuole qualche montone)? Gli
offriro forse il mio primogenito (pur di giustificarsi gli immolero mio figlio primogenito che era una
pratica tragica di culto presente nella tradizione cananea. Forse vuole questo? Una situazione di
disordine, di confusione interiore, disorientamento nelle coscienze) per la mia colpa,

il frutto delle mie viscere



per il mio peccato (pur di venire a capo di una situazione che gia appare clamorosamente meritevole
di una condanna; come potro giustificarmi?)?

Uomo, ti é stato insegnato cio che e buono

e cio che richiede il Signore da te:

praticare la giustizia,

amare la pieta,

camminare umilmente con il tuo Dio”. Forse avete presente questo versetto che sintetizza tante
cose: “vedi uomo (Adamo) che il Signore non chiede questo, non ha mai chiesto questo, né ¢
contento per qualche vitello in piu; non pensare in questo modo di espiare la tua colpa. Il Signore
cerca te, la relazione a tu per tu rispetto alla quale sei venuto meno. Il Signore non cerca cose tue,
cerca proprio te; e, come € vero che Lui si ¢ impegnato con te, si aspettava che tu ti impegnassi con
Lui, che ti mettessi in gioco, consegnassi te stesso, che tu ci fossi col tuo vissuto nella relazione con
Lui. Quindi: “praticare la giustizia,

amare la pieta,

camminare umilmente con il tuo Dio”. Nel Salmo 50, in un contesto analogo a questo c’¢
un’espressione che poi viene ripresa in lungo e in largo nell’ Antico e nel Nuovo Testamento: “il
sacrificio di lode” che ¢ un sacrificio nel quale colui che offre consegna se stesso; il contenuto
dell’offerta ¢ esattamente 1’offerente. In Signore cerca te e continua a cercarti in una situazione
derelitta, tragica, di sconfitta come I’attuale. Il Signore non cerca scappatoie per superare il
problema; nella situazione critica cerca te con il tuo problema, con il tuo dramma, con la tua
sconfitta, con il tracollo a cui non sfuggirai, con la tua miseria. Cerca te.

Contro la citta

Vv. 9-16: “La voce del Signore grida alla citta (qui sarebbe Samaria; non ¢ meglio precisata anche
perché il testo — che originariamente senz’altro era indirizzato a Samaria — ¢ stato ripreso e
rielaborato in un contesto nel quale la citta ¢ la citta per antonomasia, cio¢ Gerusalemme, capitale
del regno meridionale)!

Ascoltate tribu

e convenuti della citta (qui ¢ la capitale del regno di Israele e coloro che vi sono convenuti, gente
che abita a Samaria da tempo o che approfitta dei vantaggi che la capitale mette a disposizione dei
propri cittadini, perché la capitale ¢ la centrale degli imbrogli; inurbarsi e trovare dimora all’interno
di quell’agglomerato urbano significa poter utilizzare degli espedienti per la sopravvivenza
empirica e, in prospettiva, un certo benessere e un certo successo): Ci sono ancora nella casa
dell'empio

i tesori ingiustamente acquistati

e le misure scarse, detestabili (non ¢ forse vero che qui ci sono ricchezze che sono state accumulate
nella maniera piu infame)?

Potro io giustificare

le false bilance

e il sacchetto di pesi falsi?

1 ricchi della citta sono pieni di violenza

e i suoi abitanti dicono menzogna”. C’¢ di mezzo la categoria sociale dei benestanti, dei ricchi,
degli arricchiti, ma ¢ tutto I’'impianto della cittda che ¢ corrotto; gli abitanti di Samaria dicono
menzogne.

“Anch'io ho cominciato a colpirti,

a devastarti per i tuoi peccati.

Mangerai, ma non ti sazierai,

e la tua fame rimarra in te;

metterai da parte, ma nulla salverai

e se qualcuno salverai

io lo consegnero alla spada.



Seminerai, ma non mieterai,

frangerai le olive, ma non ti ungerai d'olio;

produrrai mosto, ma non berrai il vino”. La contestazione nei confronti di Samaria, la capitale del
regno, ¢ serrata e il dramma che emerge in primo piano ¢ quello di un impegno dedicato a tante
attivita, il lavoro degli uni e degli altri, ma tutto questo rimane senza frutto e se ne avvantaggiano
soltanto 1 nemici. Gli avvenimenti che sono in corso dimostrano come siano davvero del tutto
smentite le illusioni fantastiche, ma anche pericolose, di coloro che fanno appello al valore della
citta come garanzia di sopravvivenza in nome dell’ingiustizia che la citta ha utilizzato come la sua
bandiera, il suo strumento di potere; in realta quella citta diventa proprio il luogo in cui si precipita
nel baratro di un’esperienza dolorosissima, I’esperienza di un lavoro inutile, senza benefici, che non
ha riscontri di ordine materiale, civile, sociale.

V. 16: “Tu osservi gli statuti di Omri (Omri ¢ il capostipite di una dinastia; figlio di Omri fu Acab
che sposo Gezabele, la principessa fenicia; bisogna andare indietro di un secolo. Contemporaneo di
Achab ¢ Elia, il grande profeta. Queste figure sono emblematiche di una corruzione pubblica che ha
assunto ’aspetto di un’idolatria di stato) e tutte le pratiche della casa di Acab,

e segui i loro propositi,

percio io faro di te una desolazione,

i tuoi abitanti oggetto di scherno

e subirai l'obbrobrio dei popoli”. Questo per quanto riguarda la cittd, Samaria, capitale del regno e i
suoi abitanti; tutta la popolazione ¢ coinvolta in questo strazio. Non dimenticate mai: tutto questo,
che ¢ il contenuto della denuncia, in realtd conferma [D’intensita, 1’appassionata gratuita,
I’inesauribile volonta d’amore per cui il Signore ha fatto alleanza con il suo popolo.

Nello sfascio generale, il profeta guarda il Signore

Cap. 7, vv. 1-7. Risuona un lamento: ahime: “Ahimeé! Sono diventato

come uno spigolatore d'estate (¢ ancora la voce del Signore e lo sviluppo assume un’intonazione
piu patetica della requisitoria; ma ¢ anche vero che qui sembra proprio che sia piu che mai implicato
in prima persona il nostro profeta. E’ la voce del Signore, ma ¢ come se la voce del profeta, che
parla in suo nome, riecheggiasse insieme con il lamento che scaturisce dalla profondita del Mistero,
dal segreto, dall’intimita della vita di Dio: il profeta in realta non ha altre parole sue, altra voce sua,
altro modo suo se non mettere a disposizione il suo proprio lamento perché esso diventi sacramento
di quel lamento che scaturisce dal grembo del Dio vivente. Il Signore, attraverso il profeta, attiva
una ricerca mirata a trovare finalmente interlocutori), come un racimolatore dopo la vendemmia
(vediamo se c¢’¢ ancora qualche grappolo)! Non un grappolo da mangiare (non c’¢ nessuno), non
un fico per la mia voglia (insiste nella ricerca, vorrebbe qualcuno con cui poter intendersi). L'uomo
pio e scomparso dalla terra,

non c'e piv un giusto fra gli uomini:

tutti stanno in agguato

per spargere sangue;

ognuno da la caccia con la rete al fratello (lo sfascio ¢ proprio generale, le relazioni piu
significative sono rinnegate, la fraternita ¢ abolita; qui sono implicate direttamente e in maniera
particolarmente preoccupante le autorita che svolgono un ruolo pubblico ed esemplare nel contesto
di una situazione cosi precaria). Le loro mani son pronte per il male;

il principe avanza pretese,

il giudice si lascia comprare,

il grande manifesta la cupidigia

e cosi distorcono tutto.

1l migliore di loro non e che un pruno,

il piu retto una siepe di spine (aspettano solo di essere incendiati). I/ giorno predetto dalle tue
sentinelle,

il giorno del castigo e giunto,



adesso e la loro rovina.

Non credete all'amico (anche il valore sacro dell’amicizia € rinnegato), non fidatevi del compagno.
Custodisci le porte della tua bocca

davanti a colei che riposa vicino a te (tua moglie, colei che riposa sul tuo seno).

1l figlio insulta suo padre,

la figlia si rivolta contro la madre,

la nuora contro la suocera

e i nemici dell'uvomo

sono quelli di casa sua”.

Il v. 7 costituisce una specie di impennata nel contesto della requisitoria, ma ¢ anche il versetto che
la conclude.

“Io (va messo in evidenza) volgo lo sguardo al Signore

spero nel Dio della mia salvezza,

il mio Dio m'esaudira”. Non c’¢ piu nessuno? C’¢ questo profeta anonimo che resta nella sua
solitudine aggrappato a quella inesauribile fedelta che ¢ custodita nel Dio vivente. Il profeta,
educato nella auscultazione dei battiti prodotti dal cuore del Dio vivente, diventa ’eco di quel
dolore percepito nel segreto di Dio: “ahime!”, cosi si apriva il brano nel v. 1 del cap. 7.

E’ gia un accenno a un’intonazione della predicazione profetica che assumera un rilievo grandioso
nel corso delle generazioni successive: il grande profeta testimone della voce dolente che scaturisce
dal grembo del Dio vivente ¢ Geremia, ma bisogna aspettare circa un secolo.

Il profeta ¢ direttamente in contatto con questa rivelazione del dolore nel mistero del Dio vivente; e
quel dolore — che esplode alla maniera di una requisitoria che denuncia e mette in evidenza il
fallimento di tutto un percorso storico — porta in s¢ la conferma di un’irrevocabile volonta d’amore.
Qui ¢ soltanto un accenno, ma ¢ importante coglierlo.

Col v. 7 il deutero-Michea ¢ finito: il deutero-Michea chissa chi era, chissa dove ¢ finito, € sparito.
Ha come intuito e completato il suo ministero. E poi gli assiri fanno man bassa di tutto: ¢ il tracollo,
la fine di un’epoca.

E si inserisce — come se fosse aggrappato al v. 7 — un testo che certamente non puo essere attribuito
a quell’anonimo profeta che abbiamo denominato deutero-Michea. Siamo in un’epoca successiva,
nel VI secolo, al tempo dell’esilio, del ritorno dopo I’esilio (non siamo alle prese con la Siria, ma
con Nabucodonosor, re di Babilonia), della deportazione che si conclude con I’editto di Ciro il
Persiano, nel 538. La predicazione di Michea viene riletta — come capita anche a noi — e ri-meditata.

Samaria ammonisce Gerusalemme

Vv. 8-10: “Non gioire della mia sventura,

o mia nemica!”. E’ quella citta a cui il deutero-Michea si riferiva precedentemente, Samaria, che
sgrida D’altra citta rivale, la capitale del regno di Giuda, Gerusalemme per dire: “guarda che quello
che capita a me capitera anche a te”; 1 dati della storia successiva lo confermeranno. Samaria si
rivolge a Gerusalemme in atteggiamento penitenziale e mentre sgrida la capitale del regno di Giuda,
Gerusalemme, in realta le sta annunciando il disastro a cui anch’essa andra incontro; quel disastro di
cui il profeta, che si rivolge a noi attraverso questo testo, ¢ stato spettatore e vittima.

“Se son caduta, mi rialzero;

se siedo nelle tenebre,

il Signore sara la mia luce (vedete come Samaria, che ¢ gia un ammasso di rovine da tanto tempo, ¢
in grado di rivolgere a Gerusalemme un insegnamento: “non hai capito che stai facendo la mia
stessa fine”; ed ¢ proprio Samaria, ammasso di rovine, che rivendica per sé il superamento pieno e
definitivo della sua sconfitta, I’annuncio di una nuova creazione, la luce che splende nelle tenebre;
quello che poi non avviene per Samaria se non in epoca molto successiva e con vicissitudini un po’



singolari, ma quello che invece avviene certamente per Gerusalemme). Sopportero lo sdegno del
Signore

perche ho peccato contro di lui (un atteggiamento penitenziale),

finche egli tratti la mia causa”. Qui di nuovo, nel v. 9, questo “trattare la causa”; “a forza di
contestarmi il Signore mi rendera ragione”. Vuol dire che Samaria dichiara ormai, una volta che il
disastro ¢ avvenuto, di essersi arresa; sconfitta come ¢, ¢ consegnata a quell’iniziativa di cui il
Signore ¢ stato protagonista; ¢ Lui che ¢ entrato in scena, ha gridato e strepitato in maniera cosi
dirompente: tutto questo, dice ancora il v. 9, “fincheé mi faccia uscire alla luce

e io veda la sua giustizia”, dove la sua colpa non ¢ piu motivo di condanna ma ¢ motivo di quella
contestazione che fa di Samaria una creatura liberata, illuminata, redenta.

“La mia nemica (Gerusalemme)

lo vedra

e sara coperta di vergogna,

lei che mi diceva:

«Dov'e il Signore tuo Dio?» (tra l’altro a Gerusalemme ¢ coinvolto, nel periodo storico che
consideravamo poco prima, Isaia e cosi Michea; leggevamo gli oracoli il mese scorso. Ma qui ormai
siamo andati avanti nel tempo. Anche a Gerusalemme capitera di fare i conti con questa desolazione
irreparabile: Gerusalemme ridotta a un cumulo di macerie).

1 miei occhi gioiranno nel vederla

calpestata come fango della strada (non bisogna spaventarsi troppo per la ferocia di queste
dichiarazioni perché tutto qui fa riferimento a quella rivelazione della serieta rigorosissima con cui
il Signore rivendica il diritto di innamorato nei confronti della creatura che 1’ha tradito. Un popolo?
Una citta?

Speranza di riscatto

Vv. 11-13: “E" il giorno in cui le tue mura

saranno riedificate;

in quel giorno piu ampi saranno i tuoi confini;

in quel giorno si verra a te

dall'Assiria fino all'Egitto,

dall'Egitto fino all'Eufrate,

da mare a mare, da monte a monte (vedete come I’annuncio di un giorno nel quale sara ricostruita
la citta, con le sue mura, fa tutt’'uno con I’annuncio di un ritorno che coinvolge non soltanto gli
antichi abitanti che ritrovano la strada per recarsi alla citta e trovare in essa dimora, ma un ritorno
che poi coinvolge la moltitudine umana, in una prospettiva ecumenica, amplissima).

“La terra diventera un deserto

a causa dei suoi abitanti,

a motivo delle loro azioni (nel senso che quella citta diventa il luogo di coagulo che consente
all’umanita intera di trovarsi in obbedienza all’iniziativa d’amore che sta all’origine di tutto,
nell’intenzione di Dio; e, d’altra parte, la terra, schiacciata alla maniera di un deserto dagli uomini
che I’hanno invasa, occupata e che la vogliono strumentalizzare, restera abbandonata a se stessa,
desolata. Tuttavia qui si parla della citta in termini anonimi come se fosse Samaria; questo vale per
Gerusalemme e questo vale per la citta degli uomini che ¢ ormai dotata, stando a questa rilettura
profetica degli eventi, di una sua propria valenza sacramentale).

L’umanita scopre il suo Pastore
Vv. 14-17: “Pasci il tuo popolo con la tua verga,
il gregge della tua eredita,
che sta solitario nella foresta
in mezzo ai giardini;
pascolino in Basan e in Galaad



come nei tempi antichi (¢ sempre la citta che invoca I’intervento del pastore).

Come quando sei uscito dall'Egitto,

mostraci cose prodigiose (il pastore che, al tempo dell’esodo, compi gesti straordinari).

Vedranno le genti e resteranno deluse

di tutta la loro potenza.

Si porranno la mano sulla bocca,

i loro orecchi ne resteranno assorditi.

Leccheranno la polvere come il serpente,

come i rettili della terra;

usciranno tremanti dai loro nascondigli,

trepideranno e di te avranno timore (la citta che ¢ ormai passata attraverso il disastro clamoroso fa
appello al pastore, ¢ il pastore che interverra con la sua verga e sara in grado di colpire il serpente,
schiacciare il serpente; ancora una volta non ¢ la profezia del riscatto per la citta, Samaria, o
Gerusalemme, che sara distrutta e devastata a piu riprese: qui € in questione il criterio interpretativo
della storia umana che, passando attraverso disastri clamorosi, sta scoprendo a quale pastore
appartiene.

Certezza nella fedelta di Dio

Vv. 18-20: “Qual dio é come te,

che toglie l'iniquita e perdona il peccato (¢ sempre la citta che si esprime in questi termini e vedete,
qui, un attestato di fiducia piena e trasparente, proprio affettuosissima fiducia di chi si abbandona al
rapporto con la presenza gratuita e originalissima del Dio vivente) al resto della sua eredita;,

che non serba per sempre l'ira,

ma si compiace d'usar misericordia?”’. “Quale Dio ¢ come te; tu sei incomparabile per quanto ti
manifesti a noi, con I’irruenza della tua requisitoria accusatrice, con lo sbuffo della tua collera
contestativa, ribadendo la tua intenzione di litigare, sei incomparabile nel perdono, sei
incomparabile nella misericordia”.

“Egli tornera ad aver pieta di noi,

calpestera le nostre colpe.

Tu getterai in fondo al mare tutti i nostri peccati (le nostre colpe affogate: ¢ un’immagine che
rievoca il racconto che leggiamo nel cap. 14 dell’Esodo, laddove il faraone, i cavalieri e i carri sono
gettati nel mare).

Conserverai a Giacobbe la tua fedelta,

ad Abramo la tua benevolenza,

come hai giurato ai nostri padri

fino dai tempi antichi”.

La certezza che rimane incrollabile riguarda la fedelta di Dio alle promesse che egli rivolse ai
patriarchi anticamente, nonostante tutto quel che ¢ successo ¢ sta succedendo. Il disastro nel quale ¢
travolta la citta, e poi un regno e un popolo, una generazione, un’altra e un’altra; tutto questo non
invalida il valore di quelle promesse; questa storia cosi dolorosa porta in sé la rivelazione di un
dolore che, nel segreto di Dio, ¢ gia portatore di una fecondita inesauribile nell’amore, che fa
sorgere la luce nelle tenebre e fa di un’umanita derelitta, sconfitta e meritevole di condanna come la
nostra, una creatura chiamata a maturare nella sapienza dell’amore.



