https://combonianum.orq/ FP Italiano 1/2018

Formazione Permanente - italiano 1/2018
Pietro, la comunita e una vocazione ricca di memoria

Papa Francesco ai sacerdoti e ai consacrati del Cile
Pietro e la comunita abbattuta, Pietro e la comunita perdonata e Pietro e la
comunita trasfigurata.

Cari fratelli e sorelle, buonasera.

Sono contento di condividere questo incontro con voi. Mi ¢ piaciuto il modo con cui il Cardinal
Ezzati vi ha presentato: “Ecco, ecco le consacrate, i consacrati, i presbiteri, 1 diaconi permanenti, i
seminaristi...”. Eccoli. Mi ¢ venuto in mente il giorno della nostra ordinazione o consacrazione
quando, dopo la presentazione, abbiamo detto: «Eccomi, Signore, per fare la tua volonta». In questo
incontro desideriamo dire al Signore: «Eccoci», per rinnovare il nostro “si”. Vogliamo rinnovare
insieme la risposta alla chiamata che un giorno scosse il nostro cuore.

E per fare questo, credo che ci possa aiutare partire dal brano del Vangelo che abbiamo
ascoltato e condividere tre momenti di Pietro e della prima comunita: Pietro e la comunita abbattuta,
Pietro e la comunita perdonata e Pietro e la comunita trasfigurata. Gioco con questo binomio Pietro-
comunita poiché I’esperienza degli apostoli ha sempre questo duplice aspetto, quello personale e
quello comunitario. Vanno insieme € non li possiamo separare. Siamo, si, chiamati individualmente,
ma sempre ad esser parte di un gruppo piu grande. Non esiste il “selfie vocazionale”, non esiste. La
vocazione esige che la foto te la scatti un altro: che possiamo farci? Le cose stanno cosi.

1. Pietro abbattuto e la comunita abbattuta

Mi ¢ sempre piaciuto lo stile dei Vangeli di non decorare né addolcire gli avvenimenti, e
nemmeno di dipingerli belli. Ci presentano la vita com’¢ e non come dovrebbe essere. 11 Vangelo non
ha paura di mostrarci 1 momenti difficili, e perfino conflittuali, che 1 discepoli hanno attraversato.

Ricomponiamo la scena. Avevano ucciso Gesu; alcune donne dicevano che era vivo (cfr Lc
24,22-24). Anche se avevano visto Gesu risorto, 1’evento era talmente forte che i1 discepoli avevano
bisogno di tempo per comprendere 1’accaduto. Luca dice: “Era cosi grande la gioia che non potevano
crederci”. Avevano bisogno di tempo per comprendere quello che era successo. Comprensione che
arrivera a Pentecoste, con I’invio dello Spirito Santo. L’irruzione del Risorto prendera tempo per
calare nel cuore dei suoi.

I discepoli ritornano alla loro terra. Vanno a fare quello che sapevano fare: pescare. Non c¢’erano
tutti, solo alcuni. Divisi? Frammentati? Non lo sappiamo. Quello che ci dice la Scrittura ¢ che quelli
che c¢’erano non hanno pescato niente. Hanno le reti vuote.

Ma c’era un altro vuoto che pesava inconsciamente su di loro: lo smarrimento e il turbamento
per la morte del loro Maestro. Non c’¢ piu, € stato crocifisso. Non solo Lui era stato crocifisso, ma
anche loro, perché la morte di Gesu aveva messo in evidenza un vortice di conflitti nel cuore dei suoi
amici. Pietro lo aveva rinnegato, Giuda lo aveva tradito, gli altri erano fuggiti o si erano nascosti. Solo
un pugno di donne e il discepolo amato erano rimasti. Il resto, se n’era andato. Questione di giorni, e
tutto era crollato. Sono le ore dello smarrimento e del turbamento nella vita del discepolo. Nei
momenti «in cui il polverone delle persecuzioni, delle tribolazioni, dei dubbi e cosi via, si alza per
avvenimenti culturali e storici, non ¢ facile trovare la strada da seguire. Esistono varie tentazioni che
caratterizzano questo momento: discutere di idee, non dare la dovuta attenzione al fatto, fissarsi
troppo sui persecutori... € credo che la peggiore di tutte le tentazioni ¢ fermarsi a ruminare la
desolazionex.[1] Si, stare a ruminare la desolazione. Questo ¢ quello che ¢ successo ai discepoli.

Come ci diceva il Card. Ezzati: «La vita presbiterale e consacrata in Cile ha attraversato e
attraversa ore difficili di turbolenza e sfide non indifferenti. Insieme alla fedelta della stragrande
maggioranza, ¢ cresciuta anche la zizzania del male col suo seguito di scandalo e diserzioney.


https://combonianum.org/
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-religiosi.html#_ftn1

2

Momento di turbolenza. Conosco il dolore che hanno significato i casi di abusi contro minori e
seguo con attenzione quanto fate per superare questo grave e doloroso male. Dolore per il danno e la
sofferenza delle vittime e delle loro famiglie, che hanno visto tradita la fiducia che avevano posto nei
ministri della Chiesa. Dolore per la sofferenza delle comunita ecclesiali; e dolore anche per voi,
fratelli, che oltre alla fatica della dedizione avete vissuto il danno provocato dal sospetto e dalla messa
in discussione, che in alcuni o in molti puo aver insinuato il dubbio, la paura e la sfiducia. So che a
volte avete subito insulti sulla metropolitana o camminando per la strada; che andare “vestiti da prete”
in molte zone si sta “pagando caro”. Per questo vi invito a chiedere a Dio che ci dia la lucidita di
chiamare la realta col suo nome, il coraggio di chiedere perdono e la capacita di imparare ad ascoltare
quello che Lui ci sta dicendo, e non ruminare la desolazione.

Mi piacerebbe poi aggiungere un altro aspetto importante. Le nostre societa stanno cambiando.
Il Cile di oggi ¢ molto diverso da quello che conobbi al tempo della mia giovinezza, quando mi
formavo. Stanno nascendo nuove e varie forme culturali che non si adattano ai contorni conosciuti. E
dobbiamo riconoscere che, tante volte, non sappiamo come inserirci in queste nuove situazioni.
Spesso sogniamo le “cipolle d’Egitto” e ci dimentichiamo che la terra promessa sta davanti, € non
dietro. Che la promessa ¢ di ieri, ma per domani. E allora possiamo cadere nella tentazione di
chiuderci e isolarci per difendere le nostre posizioni che finiscono per essere nient’altro che bei
monologhi. Possiamo essere tentati di pensare che tutto va male, e invece di professare una “buona
novella”, cio che professiamo ¢ solo apatia e disillusione. Cosi chiudiamo gli occhi davanti alle sfide
pastorali credendo che lo Spirito non abbia nulla da dire. Cosi ci dimentichiamo che il Vangelo ¢ un
cammino di conversione, ma non solo “degli altri”’, ma anche nostra.

Ci piaccia o no, siamo invitati ad affrontare la realta cosi come ci si presenta. La realta
personale, comunitaria e sociale. Le reti — dicono i discepoli — sono vuote, e possiamo comprendere i
sentimenti che questo genera. Tornano a casa senza grandi avventure da raccontare; tornano a casa a
mani vuote; tornano a casa abbattuti.

Cosa ¢ rimasto di quei discepoli forti, coraggiosi, vivaci, che si sentivano scelti e avevano
lasciato tutto per seguire Gesu (cfr Mc1,16-20)? Cosa ¢ rimasto di quei discepoli sicuri di sé, che
sarebbero andati in prigione e avrebbero dato persino la vita per il loro Maestro (cfr Lc 22,33), che per
difenderlo volevano scagliare il fuoco sulla terra (cfr Lc 9,54); che per Lui avrebbero sguainato la
spada e dato battaglia (cfr Lc 22,49-51)? Cosa ¢ rimasto del Pietro che rimproverava il suo Maestro su
come avrebbe dovuto condurre la propria vita (cfr Mc 8,31-33), il suo programma di redenzione? La
desolazione.

2. Pietro perdonato — la comunita perdonata

E I’ora della verita nella vita della prima comunita. E I’ora in cui Pietro si confrontd con parte di
sé stesso. Con la parte della sua verita che molte volte non voleva vedere. Fece I’esperienza del suo
limite, della sua fragilita, del suo essere peccatore. Pietro I’istintivo, I’impulsivo capo e salvatore, con
una buona dose di autosufficienza e un eccesso di fiducia in sé stesso e nelle sue possibilita, dovette
sottomettersi alla propria debolezza e al proprio peccato. Lui era tanto peccatore quanto gli altri, era
tanto bisognoso quanto gli altri, era tanto fragile quanto gli altri. Pietro deluse Colui al quale aveva
giurato protezione. Un’ora cruciale nella vita di Pietro.

Come discepoli, come Chiesa, ci puo accadere lo stesso: ci sono momenti in cui ci confrontiamo
non con le nostre glorie, ma con la nostra debolezza. Ore cruciali nella vita dei discepoli, ma quella ¢
anche I’ora in cui nasce I’apostolo. Lasciamoci guidare dal testo.

«Quand’ebbero mangiato, Gesu disse a Simon Pietro: “Simone, figlio di Giovanni, mi ami piu
di costoro?”» (Gv 21,15).

Dopo mangiato, Gesu invita Pietro a fare due passi e 1’unica parola ¢ una domanda, una
domanda di amore: Mi ami? Gesu non usa né il rimprovero né la condanna. L’unica cosa che vuole
fare ¢ salvare Pietro. Lo vuole salvare dal pericolo di restare rinchiuso nel suo peccato, di restare a



3

“masticare” la desolazione frutto del suo limite; salvarlo dal pericolo di venir meno, a causa dei suoi
limiti, a tutto il bene che aveva vissuto con Gesu. Gesu lo vuole salvare dalla chiusura e
dall’isolamento. Lo vuole salvare da quell’atteggiamento distruttivo che ¢ il vittimismo o, al contrario,
dal cadere in un “tanto ¢ tutto uguale” che finisce per annacquare qualsiasi impegno nel relativismo
piu dannoso. Vuole liberarlo dal considerare chiunque gli si oppone come se fosse un nemico, o dal
non accettare con serenita le contraddizioni o le critiche. Vuole liberarlo dalla tristezza e specialmente
dal malumore. Con quella domanda, Gesu invita Pietro ad ascoltare il proprio cuore e imparare a
discernere. Perché «non era di Dio difendere la verita a costo della carita, né la carita a costo della
verita, né I’equilibrio a costo di entrambe. Occorre discernere. Gesu vuole evitare che Pietro diventi
un verace distruttore o un caritatevole menzognero o un perplesso paralizzato»,[2] come puo capitarci
in queste situazioni.

Gesu interrogd Pietro sull’amore e insistette con lui finché lui poté dargli una risposta
realistica: «Signore, tu conosci tutto; tu sai che ti voglio bene» (Gv 21,17). Cosi Gesu lo conferma
nella missione. Cosi lo fa diventare definitivamente suo apostolo.

Che cosa fortifica Pietro come apostolo? Che cosa mantiene noi come apostoli? Una cosa sola:
ci ¢ stata usata misericordia (cfr / Tm 1,12-16). Siamo stati trattati con misericordia. «In mezzo ai
nostri peccati, limiti, miserie; in mezzo alle nostre molteplici cadute, Gesu ci ha visto, si € avvicinato,
ci ha dato la mano e ci ha usato misericordia. Ognuno di noi potrebbe fare memoria, ricordando tutte
le volte in cui il Signore lo ha visto, lo ha guardato, si ¢ avvicinato e gli ha usato misericordia».[3] E
vi invito a fare questo. Non siamo qui perché siamo migliori degli altri. Non siamo supereroi che,
dall’alto, scendono a incontrarsi con i “mortali”. Piuttosto siamo inviati con la consapevolezza di
essere uomini ¢ donne perdonati. E questa ¢ la fonte della nostra gioia. Siamo consacrati, pastori nello
stile di Gesu ferito, morto e risorto. Il consacrato — e quando dico “consacrati”, dico tutti quelli che
sono qui — ¢ colui e colei che incontra nelle proprie ferite 1 segni della Risurrezione; che riesce a
vedere nelle ferite del mondo la forza della Risurrezione; che, come Gesu, non va incontro ai fratelli
con il rimprovero e la condanna.

Gesu Cristo non si presenta ai suoi senza piaghe; proprio partendo dalle sue piaghe Tommaso
puo confessare la fede. Siamo invitati a non dissimulare o nascondere le nostre piaghe. Una Chiesa
con le piaghe ¢ capace di comprendere le piaghe del mondo di oggi e di farle sue, patirle,
accompagnarle e cercare di sanarle. Una Chiesa con le piaghe non si pone al centro, non si crede
perfetta, ma pone al centro I’unico che puo sanare le ferite e che ha un nome: Gesu Cristo.

La consapevolezza di avere delle piaghe ci libera; si, ci libera dal diventare autoreferenziali, di
crederci superiori. Ci libera da quella tendenza «prometeica di coloro che in definitiva fanno
affidamento unicamente sulle proprie forze e si sentono superiori agli altri perché osservano
determinate norme o perché sono irremovibilmente fedeli ad un certo stile cattolico proprio del
passato».[4]

In Gesu, le nostre piaghe sono risorte. Ci rendono solidali; ci aiutano a distruggere i muri che ci
imprigionano in un atteggiamento elitario per stimolarci a gettare ponti e andare incontro a tanti
assetati del medesimo amore misericordioso che solo Cristo ci puo offrire. «Quante volte sogniamo
piani apostolici espansionistici, meticolosi e ben disegnati, tipici dei generali sconfitti! Cosi neghiamo
la nostra storia di Chiesa, che ¢ gloriosa in quanto storia di sacrifici, di speranza, di lotta quotidiana, di
vita consumata nel servizio, di costanza nel lavoro faticoso, perché ogni lavoro ¢ “sudore della nostra
fronte”»[5]. Vedo con una certa preoccupazione che ci sono comunita che vivono prese dall’ansia piu
di figurare sul cartellone, di occupare spazi, di apparire e mostrarsi, che non di rimboccarsi le maniche

e andare a toccare la realta sofferta del nostro popolo fedele.

Come ci mette in discussione la riflessione di quel santo cileno che avvertiva: «Saranno,
dunque, metodi falsi tutti quelli che vengono imposti per uniformita; tutti quelli che pretendono di
orientarci a Dio facendoci dimenticare i nostri fratelli; tutti quelli che ci fanno chiudere gli occhi
sull’universo, invece di insegnarci ad aprirli per elevare tutto al Creatore di ogni cosa; tutti quelli che
ci rendono egoisti e ci fanno ripiegare su noi stessi»[6].


http://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-religiosi.html#_ftn6
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-religiosi.html#_ftn5
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-religiosi.html#_ftn4
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-religiosi.html#_ftn3
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-religiosi.html#_ftn2

4

I1 Popolo di Dio non aspetta né ha bisogno di noi come supereroi, aspetta pastori, uomini e
donne consacrati, che conoscano la compassione, che sappiano tendere una mano, che sappiano
fermarsi davanti a chi ¢ caduto e, come Gesu, aiutino ad uscire da quel giro vizioso di “masticare” la
desolazione che avvelena I’anima.

3. Pietro trasfigurato — la comunita trasfigurata

Gesu invita Pietro a discernere e cosi iniziano a prendere forza molti avvenimenti della vita di
Pietro, come il gesto profetico della lavanda dei piedi. Pietro, quello che aveva opposto resistenza a
lasciarsi lavare 1 piedi, incominciava a capire che la vera grandezza passa per il farsi piccoli e
servitori.[7]

Che pedagogia quella di nostro Signore! Dal gesto profetico di Gesu alla Chiesa profetica che,
lavata dal proprio peccato, non ha paura di andare a servire un’umanita ferita.

Pietro ha sperimentato nella propria carne la ferita non solo del peccato, ma anche dei propri
limiti e debolezze. Ma ha scoperto in Gesu che le sue ferite possono essere via di Risurrezione.
Conoscere Pietro abbattuto per conoscere Pietro trasfigurato ¢ I’invito a passare dall’essere una
Chiesa di abbattuti desolati a una Chiesa servitrice di tanti abbattuti che vivono accanto a noi. Una
Chiesa capace di porsi al servizio del suo Signore nell’affamato, nel carcerato, nell’assetato, nel
senzatetto, nel denudato, nel malato... (cfr Mr 25,35). Un servizio che non si identifica con
’assistenzialismo o il paternalismo, ma con la conversione del cuore. Il problema non sta nel dar da
mangiare al povero, vestire il denudato, assistere 1’infermo, ma nel considerare che il povero, il
denudato, il malato, il carcerato, il senzatetto hanno la dignita di sedersi alle nostre tavole, di sentirsi
“a casa” tra noi, di sentirsi in famiglia. Quello ¢ il segno che il Regno di Dio & in mezzo a noi. E il
segno di una Chiesa che ¢ stata ferita a causa del proprio peccato, colmata di misericordia dal suo
Signore, e convertita in profetica per vocazione.

Rinnovare la profezia ¢ rinnovare il nostro impegno di non aspettare un mondo ideale, una
comunita ideale, un discepolo ideale per vivere o per evangelizzare, ma di creare le condizioni perché
ogni persona abbattuta possa incontrarsi con Gesu. Non si amano le situazioni, né le comunita ideali,
si amano le persone.

Il riconoscimento sincero, sofferto e orante dei nostri limiti, lungi dal separarci dal nostro
Signore, ci permette di ritornare a Gesu sapendo che «Egli sempre puo, con la sua novita, rinnovare la
nostra vita e la nostra comunita, e anche se attraversa epoche oscure e debolezze ecclesiali, la
proposta cristiana non invecchia mai. [...] Ogni volta che cerchiamo di tornare alla fonte e recuperare
la freschezza originale del Vangelo spuntano nuove strade, metodi creativi, altre forme di espressione,
segni piu eloquenti, parole cariche di rinnovato significato per il mondo attuale».[8] Come fa bene a
tutti noi lasciare che Gesu ci rinnovi il cuore!

All’inizio di questo incontro vi dicevo che venivamo a rinnovare il nostro “si”, con slancio, con
passione. Vogliamo rinnovare il nostro “si”, ma realistico, perché basato sullo sguardo di Gesu. Vi
invito quando tornate a casa a preparare nel vostro cuore una specie di testamento spirituale, sul
modello del Cardinal Ratl Silva Henriquez. Quella bella preghiera che inizia dicendo:

«La Chiesa che io amo ¢ la Santa Chiesa di tutti i giorni... la tua, la mia, la Santa Chiesa di tutti
1 giorni... Gesu, il Vangelo, il pane, I’Eucaristia, il Corpo di Cristo umile ogni giorno. Con 1 volti dei
poveri e i volti di uomini e donne che cantavano, che lottavano, che soffrivano. La Santa Chiesa di
tutti 1 giorni».

Ti chiedo: Com’¢ la Chiesa che tu ami? Ami questa Chiesa ferita che trova vita nelle piaghe di
Gesu?

Grazie per questo incontro. Grazie per 1’opportunita di rinnovare il “si” con voi. La Vergine del
Carmelo vi copra col suo manto.

E per favore, non dimenticatevi di pregare per me. Grazie.


http://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-religiosi.html#_ftn8
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-religiosi.html#_ftn7

[1] Jorge M. Bergoglio, Las cartas de la tribulacion, 9, Ed. Diego de Torres, Buenos Aires 1987.

[2] Cfr ibid.

[3]Videomessaggio al CELAM in occasione del Giubileo straordinario della Misericordia nel
Continente americano, 277 agosto 2016.

[4] Esort. ap. Evangelii gaudium, 94.

[511bid., 96.

[6] San Alberto Hurtado, Discurso a jovenes de la Accion Catolica, 1943.

[7] «Se uno vuole essere il primo, sia I’ultimo di tutti e il servitore di tutti» (Mc 9,35).

[8] Esort. ap. Evangelii gaudium, 11.

Santiago del Cile, Martedi, 16 gennaio 2018

Lasciatevi guardare dal Signore; andate a cercare il Signore, li, nella memoria:
Papa Francesco ai sacerdoti e ai consacrati del Peru
Trujillo; Sabato, 20 gennaio 2018

Cari fratelli e sorelle, buonasera!

[grande applauso] Siccome ¢ consuetudine che I’applauso sia alla fine, vuol dire che gia ¢ finito,
allora me ne vado... [gridano: No!] Ringrazio per le parole che Mons. José Antonio Eguren Anselmi,
Arcivescovo di Piura, mi ha rivolto a nome di tutti i presenti.

Incontrarmi con voi, conoscervi, ascoltarvi e manifestare 1’amore per il Signore e per la
missione che ci ha donato ¢ importante. So che avete fatto un grande sforzo per essere qui, grazie!

Ci accoglie questo Collegio Seminario, uno dei primi ad essere fondati in America Latina per la
formazione di tante generazioni di evangelizzatori. Essere qui e insieme a voi fa percepire che ci
troviamo in una di quelle “culle” che hanno dato alla luce tanti missionari. E non dimentico che
questa terra ha visto morire, mentre era in missione — non seduto dietro a una scrivania —, San Toribio
de Mogrovejo, patrono dell’Episcopato Latino-americano. E tutto cio ci porta a guardare alle nostre
radici, a quello che ci sostiene nel corso del tempo, ci sostiene nel corso della storia per crescere verso
I’alto e portare frutto. Le radici. Senza radici non ci sono fiori, non ci sono frutti. Diceva un poeta che
tutto quello che I’albero ha di fiorito gli viene da quello che ha sottoterra, le radici. Le nostre
vocazioni avranno sempre quella duplice dimensione: radici nella terra e cuore nel cielo. Non
dimenticate questo. Quando manca una di queste due, qualcosa comincia ad andare male e la nostra
vita a poco a poco marcisce (cfr Lc 13,6-9), come un albero che non ha radici, marcisce. E vi dico che
fa molto male vedere un vescovo, un sacerdote, una suora, “marciti”. E ancora piu pena mi da quando
vedo seminaristi “marciti”. Questa ¢ una cosa molto seria. La Chiesa ¢ buona, la Chiesa ¢ madre, e se
voi vedete che non ce la fate, per favore, parlate finché siete in tempo, prima che sia tardi, prima di
rendervi conto di non avere piu radici e che state marcendo; cosi ¢’€ ancora tempo per salvare, perché
Gesu ¢ venuto per questo, per salvare, e se ci ha chiamato ¢ per salvare.

Mi piace sottolineare che la nostra fede, la nostra vocazione ¢ ricca di memoria, quella
dimensione deuteronomica della vita. Ricca di memoria perché sa riconoscere che né la vita, né la
fede, né la Chiesa sono iniziate con la nascita di qualcuno di noi: la memoria si rivolge al passato per
trovare la linfa che ha irrigato nei secoli il cuore dei discepoli, e in tal modo riconosce il passaggio di
Dio nella vita del suo popolo. Memoria della promessa che Egli ha fatto ai nostri padri e che, quando
rimane viva in mezzo a noi, ¢ causa della nostra gioia e ci fa cantare: «Grandi cose ha fatto il Signore
per noi: eravamo pieni di gioia» (Sal/ 125,3).

Mi piacerebbe condividere con voi alcune virtu, o alcune dimensioni, se preferite, di questo
essere ricchi di memoria. Quando 10 dico che amo che un vescovo, un sacerdote, un seminarista sia
ricco di memoria, cosa voglio dire? E’ questo che adesso vorrei condividere.



1. Una dimensione ¢ la gioiosa coscienza di sé.

Non bisogna essere incoscienti di sé stessi, no; sapere cosa sta succedendo, ma una gioiosa
coscienza di sé.

I1 Vangelo che abbiamo ascoltato (cfr Gv 1,35-42) lo leggiamo abitualmente in chiave
vocazionale e cosi ci soffermiamo sull’incontro dei discepoli con Gesu. Mi piacerebbe, pero, prima,
guardare a Giovanni Battista. Egli stava con due dei suoi discepoli e vedendo passare Gesu dice loro:
«Ecco I’Agnello di Dio» (Gv 1,36). Sentendo questo, che cosa ¢ successo? Hanno lasciato Giovanni e
sono andati con I’altro (cfr v. 37). E’ qualcosa di sorprendente: erano stati con Giovanni, sapevano
che era un uomo buono, anzi, il piu grande tra 1 nati di donna, come Gesu lo definisce (cfr M¢ 11,11),
perd non era colui che doveva venire. Anche Giovanni aspettava un altro piu grande di lui. Giovanni
aveva ben chiaro di non essere il Messia ma semplicemente colui che lo annunciava. Giovanni era
I’uomo ricco della memoria della promessa e della propria storia. Era famoso, aveva una grande fama,
tutti venivano a farsi battezzare da lui, lo ascoltavano con rispetto. La gente credeva che lui fosse il
Messia, ma lui era ricco di memoria della propria storia € non si ¢ lasciato ingannare dall’incenso
della vanita.

Giovanni manifesta la coscienza del discepolo che sa che non ¢ e non sara mai il Messia, ma
solo uno chiamato a indicare il passaggio del Signore nella vita della sua gente. Mi impressiona come
Dio permetta che questo arrivi fino alle estreme conseguenze: muore decapitato in una cella, cosi
semplicemente. Noi consacrati non siamo chiamati a soppiantare il Signore, né con le nostre opere, né
con le nostre missioni, né con le innumerevoli attivitd che abbiamo da fare. lo quando dico
“consacrati” comprendo tutti: vescovi, sacerdoti, uomini ¢ donne consacrati € consacrate, religiosi e
religiose, e seminaristi. Semplicemente ci viene chiesto di lavorare con il Signore, fianco a fianco, ma
senza mai dimenticare che non occupiamo il suo posto. E questo non ci fa “afflosciare” nell’impegno
di evangelizzare, ma al contrario, ci spinge, ci chiede di lavorare ricordando che siamo discepoli
dell’unico Maestro. Il discepolo sa che asseconda e sempre assecondera il Maestro. E questa ¢ la fonte
della nostra gioia, la gioiosa coscienza di sé.

Ci fa bene sapere che non siamo il Messia! Ci libera dal crederci troppo importanti, troppo
occupati (¢ tipico di alcune zone sentire: “No, non andare in quella parrocchia perché il sacerdote ¢
sempre molto occupato™). Giovanni Battista sapeva che la sua missione era indicare la strada, iniziare
processi, aprire spazi, annunciare che un Altro era colui che portava lo Spirito di Dio. Essere ricchi di
memoria ci libera dalla tentazione dei messianismi, che io mi creda il Messia.

Questa tentazione si combatte in molti modi, ma anche col saper ridere. Di un religioso a cui
volevo molto bene — un gesuita, un gesuita olandese che ¢ morto I’anno scorso — si diceva che avesse
un tale senso dell’umorismo che era capace di ridere di tutto quello che succedeva, di sé stesso e
anche della propria ombra. Coscienza gioiosa. Imparare a ridere di sé stessi ci da la capacita spirituale
di stare davanti al Signore coi propri limiti, errori e peccati, ma anche coi propri successi, € con la
gioia di sapere che Egli ¢ al nostro fianco. Un bel test spirituale ¢ quello di interrogarci sulla capacita
che abbiamo di ridere di noi stessi. Degli altri ¢ facile ridere — vero? —, “spellarli vivi”, ma ridere di
noi stessi non ¢ facile. Ridere ci salva dal neopelagianesimo «autoreferenziale e prometeico di coloro
che in definitiva fanno affidamento unicamente sulle proprie forze e si sentono superiori agli altri».[1]
Ridi. Ridete in comunita, € non della comunita o degli altri! Guardiamoci da quelle persone cosi
importanti che nella vita hanno dimenticato come si fa a sorridere. “Si, Padre, perd lei non ha un
rimedio, qualcosa per...?”. Guarda, ho due “pastiglie” che aiutano moltissimo: una, parla con Gesu,
con la Madonna nella preghiera e chiedi la grazia della gioia, della gioia nella situazione reale; la
seconda pastiglia la puoi prendere varie volte al giorno se ne hai bisogno, o anche una volta basta:
guardati allo specchio..., guardati allo specchio: “E quello sono i0? Quella sono i0? [fa una risata]”. E
questo ti fa ridere. Questo non ¢ narcisismo, anzi, € il contrario: lo specchio, in questo caso, serve
come una cura.

Dunque, la prima cosa era la gioiosa coscienza di s¢ stessi.


http://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180120_peru-trujillo-religiosi.html#_ftn1

7

2. La seconda é l'ora della chiamata, farci carico dell’ora della chiamata.

Giovanni I’Evangelista riporta nel suo Vangelo persino I’ora di quel momento che cambio la
sua vita. Si, quando il Signore fa crescere in una persona la coscienza di essere chiamata.. ., si ricorda
quando ¢ incominciato tutto: «Erano circa le quattro del pomeriggio» (1,39). L’incontro con Gesu
cambia la vita, stabilisce un prima e un poi. Fa bene ricordare sempre quell’ora, quel giorno-chiave
per ciascuno di noi, nel quale ci siamo accorti, seriamente, che quello che sentivo non era una voglia o
un’attrazione ma che il Signore si aspettava qualcosa di piu. E allora ci si puo ricordare: guel giorno
mi sono reso conto. La memoria di quell’ora in cui siamo stati toccati dal suo sguardo.

Quando ci dimentichiamo di questa ora, ci dimentichiamo delle nostre origini, delle nostre
radici; e perdendo queste coordinate fondamentali mettiamo da parte la cosa piu preziosa che una
persona consacrata puo avere: lo sguardo del Signore. “No, Padre, io guardo il Signore nel
tabernacolo”. Va bene, questo va bene. Ma siediti un momento, e lasciati guardare, e ricorda le volte
in cui Lui ti ha guardato e ti sta guardando. Lasciati guardare da Lui”. E’ la cosa piu preziosa che ha
un consacrato: lo sguardo del Signore. Forse non sei contento del luogo dove ti ha incontrato il
Signore, forse non si adegua a una situazione ideale o che ti “sarebbe piaciuta di piu”. Eppure ¢ stato
li che ti ha incontrato e ha curato le tue ferite, li. Ciascuno di noi conosce il dove e il quando: forse in
un momento di situazioni complicate, di situazioni dolorose, si; ma li ti ha incontrato il Dio della Vita
per renderti testimone della sua Vita, per renderti parte della sua missione e farti essere, con Lui,
carezza di Dio per molti. Ci fa bene ricordare che le nostre vocazioni sono una chiamata di amore per
amare, per servire. Non per prendere una “fetta” per noi stessi. Se il Signore si ¢ innamorato di voi e
vi ha scelti, non ¢ stato perché eravate piu numerosi degli altri, anzi siete il popolo piu piccolo, ma per
amore (cfr Dt 7,7-8)! Cosi dice il Deuteronomio al popolo di Israele. Non darti tante arie: non sei il
popolo piu importante, no, sei un po’ scadente, ma Lui si ¢ innamorato di questo, e allora, che volete?,
il Signore non ha buon gusto, si ¢ innamorato di questo... Amore viscerale, amore di misericordia che
commuove le nostre viscere per andare a servire gli altri alla maniera di Gesu Cristo. Non alla
maniera dei farisei, dei sadducei, dei dottori della legge, degli zeloti, no, no, quelli cercavano la loro
gloria.

Vorrei soffermarmi su un aspetto che considero importante. Molti, nel momento di entrare in
Seminario o nella casa di formazione o al noviziato, eravamo formati con la fede delle nostre famiglie
e delle persone vicine. Li abbiamo imparato a pregare, dalla mamma, dalla nonna, dalla zia, e poi ¢
stata la catechista che ci ha preparato... E cosi abbiamo fatto 1 nostri primi passi, appoggiati non di
rado alle manifestazioni di pietd e spiritualita popolare che in Peru hanno trovato le forme piu
stupende e il radicamento nel popolo fedele e semplice. Il vostro popolo ha dimostrato un enorme
affetto per Gesu, la Madonna, per i Santi e i Beati, con tante devozioni che non 0so nominare per
timore di tralasciarne qualcuna. In quei santuari, «molti pellegrini prendono decisioni che segnano la
loro vita. Quelle pareti racchiudono molte storie di conversione, di perdono e di doni ricevuti, che
milioni di persone potrebbero raccontare».[2] Anche molte delle vostre vocazioni possono essere
impresse tra quelle pareti. Vi esorto, per favore, a non dimenticare, e tanto meno a disprezzare, la fede
semplice e fedele del vostro popolo. Sappiate accogliere, accompagnare e stimolare I’incontro con il
Signore. Non trasformatevi in professionisti del sacro che si dimenticano del loro popolo, da dove vi
ha tratto il Signore: “da dietro il gregge”, come dice il Signore al suo eletto [Davide] nella Bibbia.
Non perdete la memoria e il rispetto per coloro che vi hanno insegnato a pregare.

Mi ¢ successo che, in riunioni con maestri ¢ maestre di novizi, o rettori di seminari, padri
spirituali di seminario, ¢ uscita la domanda: “Come insegniamo a pregare a quelli che entrano?”.
Allora, danno dei manuali per imparare a meditare — a me lo hanno dato quando sono entrato. “Per
questo fai cosi”, “quello no”, “prima devi fare questo”, “poi quest’altro passo”... E in generale, gli
uomini e le donne piu saggi, che hanno questo incarico di maestri di novizi, di padri spirituali, di
direttori spirituali dei seminari, scelgono: “Continua a pregare come ti hanno insegnato a casa”. E poi,
a poco a poco, li fanno avanzare in un altro tipo di preghiera. Ma prima: “continua a pregare come ti

ha insegnato tua madre, come ti ha insegnato tua nonna’’; che del resto ¢ il consiglio che San Paolo da


http://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180120_peru-trujillo-religiosi.html#_ftn2

8

a Timoteo: “La fede di tua madre e di tua nonna: ¢ questa che devi seguire”. Non disprezzate la
preghiera di casa, perché ¢ la piu forte.

Ricordare ’ora della chiamata, fare memoria gioiosa del passaggio di Gesu nella nostra vita, ci
aiutera a dire quella bella preghiera di San Francisco Solano, grande predicatore e amico dei poveri:
«Mio buon Gesu, mio Redentore e amico. Che cosa possiedo che Tu non mi abbia dato? Che cosa so
che Tu non mi abbia insegnato?».

In questo modo, il religioso, il sacerdote, la consacrata, il consacrato, il seminarista ¢ una
persona ricca di memoria, gioiosa e riconoscente: trinomio da fissare e da tenere come “arma” di
fronte ad ogni “mascheramento” vocazionale. La coscienza grata allarga il cuore e ci stimola al
servizio. Senza gratitudine possiamo essere buoni esecutori del sacro, ma ci manchera 1’'unzione dello
Spirito per diventare servitori dei nostri fratelli, specialmente dei piu poveri. Il Popolo fedele di Dio
possiede I’olfatto e sa distinguere tra il funzionario del sacro e il servitore grato. Sa distinguere chi ¢
ricco di memoria e chi ¢ smemorato. Il Popolo di Dio sa sopportare, ma riconosce chi lo serve e lo
cura con 1’olio della gioia e della gratitudine. In questo lasciatevi consigliare dal popolo di Dio.
Qualche volta, nelle parrocchie, succede che quando il sacerdote si perde un po’ e si dimentica della
sua gente — sto parlando di storie reali, non ¢ vero? — quante volte la signora anziana della sacrestia —
come la chiamano: “la vecchia della sagrestia” — gli dice: “Caro padre, quanto tempo ¢ che non va a
trovare sua mamma? Vada, vada a trovare sua mamma, che noi per una settimana ci arrangiamo col
Rosario”.

3. Terzo, la gioia contagiosa.

La gioia ¢ contagiosa quando ¢ vera. Andrea era uno dei discepoli di Giovanni Battista che
aveva seguito Gesu quel giorno. Dopo essere stato con Lui e aver visto dove viveva, torno a casa di
suo fratello Simon Pietro e gli disse: «Abbiamo trovato il Messia» (Gv 1,41). E 1i fu contagiato.
Questa ¢ la notizia piu grande che poteva dargli, e lo condusse a Gesu. La fede in Gesu ¢ contagiosa.
E se ¢’¢ un sacerdote, un vescovo, una suora, un seminarista, un consacrato che non contagia, ¢ un
asettico, ¢ da laboratorio. Che esca e si sporchi un po’ le mani e poi incomincera a contagiare I’amore
di Gesu. La fede in Gesu ¢ contagiosa, non puod essere confinata né rinchiusa; e qui si vede la
fecondita della testimonianza: 1 discepoli appena chiamati attraggono a loro volta altri mediante la
loro testimonianza di fede, allo stesso modo in cui, nel brano evangelico, Gesu ci chiama per mezzo di
altri. La missione scaturisce spontanea dall’incontro con Cristo. Andrea inizia il suo apostolato dai piu
vicini, da suo fratello Simone, quasi come qualcosa di naturale, irradiando gioia. Questo ¢ il miglior
segno del fatto che abbiamo “scoperto” il Messia. La gioia contagiosa ¢ una costante nel cuore degli
Apostoli, e la vediamo nella forza con cui Andrea confida a suo fratello: “Lo abbiamo incontrato!”.
Dunque «la gioia del Vangelo riempie il cuore e la vita intera di coloro che si incontrano con Gesu.
Coloro che si lasciano salvare da Lui sono liberati dal peccato, dalla tristezza, dal vuoto interiore,
dall’isolamento. Con Gesu Cristo sempre nasce € rinasce la gioia».[3] E questa € contagiosa.

Questa gioia ci apre agli altri, ¢ una gioia non da tenere per sé, ma da trasmettere. Nel mondo
frammentato in cui ci ¢ dato di vivere, che ci spinge ad isolarci, la sfida per noi ¢ essere artefici e
profeti di comunita. Voi lo sapete, nessuno si salva da solo. E in questo vorrei essere chiaro. La
frammentazione e I’isolamento non ¢ qualcosa che si verifica “fuori”, come se fosse solo un problema
del “mondo” in cui ci tocca vivere. Fratelli, le divisioni, le guerre, gli isolamenti li viviamo anche
dentro le nostre comunita, dentro 1 nostri presbitéri, dentro le nostre Conferenze episcopali, € quanto
male ci fanno! Gesu ci invia ad essere portatori di comunione, di unita, ma tante volte sembra che lo
facciamo disuniti e, quello che ¢ peggio, facendoci spesso gli sgambetti a vicenda. O mi sbaglio?
[rispondono: No!] Chiniamo la testa e ciascuno “metta nel proprio sacco” quello gli tocca. Ci ¢
chiesto di essere artefici di comunione e di unita; che non equivale a pensare tutti allo stesso modo,
fare tutti le stesse cose. Significa apprezzare gli apporti, le differenze, il dono dei carismi all’interno
della Chiesa sapendo che ciascuno, a partire dalla propria specificita, offre il proprio contributo, ma
ha bisogno degli altri. Solo il Signore ha la pienezza dei doni, solo Lui ¢ il Messia. E ha voluto


http://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180120_peru-trujillo-religiosi.html#_ftn3

9

distribuire i suoi doni in maniera tale che tutti possiamo offrire il nostro arricchendoci con quelli degli
altri. Occorre guardarsi dalla tentazione del “figlio unico” che vuole tutto per sé, perché non ha con
chi condividere. E’ viziato il ragazzo! A coloro che devono esercitare incarichi nel servizio
dell’autorita chiedo, per favore, di non diventare autoreferenziali; cercate di prendervi cura dei vostri
fratelli, fate in modo che stiano bene, perché il bene ¢ contagioso. Non cadiamo nella trappola di
un’autoritad che si trasforma in autoritarismo dimenticando che, prima di tutto, ¢ una missione di
servizio. Quelli che hanno questa missione di essere autorita, riflettano bene: negli eserciti ci sono
abbastanza sergenti, non ¢’¢ bisogno di metterli nella nostra comunita.

Vorrei dire, prima di concludere: essere ricchi di memoria e avere radici. Ritengo importante
che nelle nostre comunita, nei nostri presbitéri si mantenga viva la memoria e ci sia il dialogo tra i piu
giovani e 1 piu anziani. I piu anziani sono ricchi di memoria e ¢i danno la memoria. Dobbiamo andare
a riceverla, non lasciamoli soli. Loro [gli anziani], a volte, non vogliono parlare, qualcuno si sente un
po’ abbandonato... Facciamolo parlare, soprattutto voi giovani. Quelli chi hanno I’incarico della
formazione dei giovani, dicano loro di parlare coi sacerdoti anziani, con le suore anziane, con i
vescovi anziani... - Dicono che le suore non invecchiano perché sono eterne! — dite loro di parlare.
Gli anziani hanno bisogno che facciate loro brillare gli occhi e che vedano che nella Chiesa, nel
presbiterio, nella Conferenza episcopale, nel convento ci sono giovani che portano avanti il corpo
della Chiesa. Che li sentano parlare, che i giovani facciano domande a loro, e cosi a loro
incominceranno a brillare gli occhi, e incominceranno a sognare. Fate sognare gli anziani. E’ la
profezia di Gioele 3,1. Fate sognare gli anziani. E se i giovani fanno sognare gli anziani, vi assicuro
che gli anziani faranno profetizzare i giovani.

Andare alle radici. Per questo volevo — sto gia terminando — citare un Santo Padre, ma non me
ne viene in mente nessuno. Ma citerd un Nunzio apostolico. Lui mi diceva, parlando di questo, un
antico proverbio africano che ha imparato quando era li — perché i Nunzi apostolici prima passano per
I’Africa e li imparano molte cose — e il proverbio era: “I giovani camminano velocemente — e lo
devono fare —, ma sono i vecchi che conoscono la strada”. Va bene?

Cari fratelli, nuovamente grazie; e che questa memoria deuteronomica ci renda piu gioiosi e
grati per essere servitori di unita in mezzo al nostro popolo. Lasciatevi guardare dal Signore; andate a
cercare il Signore, li, nella memoria. Guardatevi allo specchio, ogni tanto. E che il Signore vi
benedica, la Vergine Santa vi protegga, ¢ qualche volta, come dicono in campagna, “fatemi” una
preghiera. Grazie!

[1] Esort. Ap. Evangelii gaudium, 94.

[2] Cfr V Conferenza Generale dell’Episcopato Latino-americano e dei Caraibi, Documento di
Aparecida (29 giugno 2007), 260.

[3] Esort. Ap. Evangelii gaudium, 1.



	Formazione Permanente - italiano 1/2018 Pietro, la comunità e una vocazione ricca di memoria
	Papa Francesco ai sacerdoti e ai consacrati del Cile Pietro e la comunità abbattuta, Pietro e la comunità perdonata e Pietro e la comunità trasfigurata.
	1. Pietro abbattuto e la comunità abbattuta
	2. Pietro perdonato – la comunità perdonata
	3. Pietro trasfigurato – la comunità trasfigurata

	Lasciatevi guardare dal Signore; andate a cercare il Signore, lì, nella memoria: Papa Francesco ai sacerdoti e ai consacrati del Perù Trujillo; Sabato, 20 gennaio 2018
	1. Una dimensione è la gioiosa coscienza di sé.
	2. La seconda è l’ora della chiamata, farci carico dell’ora della chiamata.
	3. Terzo, la gioia contagiosa.


