
Santíssimo Corpo e Sangue de Jesus (B)
Marcos 14,12-16.22-26

Referências Bíblicas

1ª. leitura: «Este é o sangue da Aliança que o Senhor fez conosco» (Êxodo 24,3-8).
Salmo: 115 (116) - R/ Elevo o cálice da minha salvação, invocando o nome santo do Senhor.
2ª leitura: «O sangue de Cristo purificará a nossa consciência» (Hebreus 9,11-15).
Evangelho: «Isto é o meu corpo... Isto é o meu sangue» (Marcos 14,12-16.22-26).

Homilia de José Tolentino Mendonça
A existência como lugar de encontro

Nós celebramos hoje a solenidade do Corpo de Deus, a festa do Santíssimo Corpo e Sangue de Jesus, a festa da
Eucaristia – esta refeição que tomamos diariamente ou dominicalmente juntos, que é uma refeição ritual, sacramental,
mas que é também uma verdadeira refeição e é o grande manifesto da presença de Jesus nas nossas vidas.

Nós podemos dizer, em verdade, que cada um de nós é uma consequência desta refeição, que nos alimentamos
dela. Somos construídos e gerados pela Eucaristia. Sem Eucaristia não haveria Igreja, sem Eucaristia não haveria
cristãos. Porque é da persistência deste gesto, deste acontecimento, desta memória (que não é só memória do
passado, mas é presente e futuro), desta anamnese de Jesus, é a partir daí, que nós somos verdadeiramente
gerados, que nós vivemos.

Por isso, há razão para fazer festa. Há razão para hoje a Igreja se ornar, cantar, sentir uma alegria muito especial
por esta festa que para nós é tão significativa, é tão fulcral, tão essencial.

A Eucaristia assinala a mudança de regime no quadro religioso. Porquê?

Nós temos essa primeira leitura do livro do Êxodo, que conta a Aliança de Deus com Israel. Essa Aliança, que é uma
aliança extraordinária, que foi de certa forma o arranque da história da Salvação, é contudo uma aliança baseada na
exterioridade do símbolo. Baseada na exterioridade de uma Lei que é codificada, é escrita na pedra e dá origem a
uma Nação – dá origem a um Povo escolhido, dá origem a uma história nacional que é a história de Israel.

Os sacrifícios que se fazem são sacrifícios simbólicos – é o sangue dos cabritos, é o sangue dos cordeiros que é
aspergido sobre o povo. A partir daí constrói-se toda a máquina, a dinâmica sacerdotal com o Templo. E constrói-
se a partir daí a Torá, a Lei com todas as prescrições que é preciso guardar, que é preciso obedecer. A partir daí,
constrói-se todo o sistema de pureza ritual, que teve de facto um papel pedagógico na história da Salvação. Nós
sabemos como a religião também vive disso, também vive dessa exterioridade, também vive desse símbolo. Eu
diria, também vive dessa aliança que cada um de nós é capaz de tecer, de estabelecer com Deus, a partir das
coisas, a partir da matéria.

De facto, as coisas ligam-nos a Deus. O criado liga-nos a Deus. A própria lei, os textos, as palavras escritas, os
grandes códigos que a Humanidade foi construindo como esforço de progressão no sentido do amor, tudo isso é
uma espécie de Aliança com Deus que nós celebramos.

Contudo, o Cristianismo aparece numa época em que se chega ao fim dos sacrifícios. O fim dos sacrifícios
porquê? Porque, pouco tempo depois destes acontecimentos da vida Jesus (em princípio a Páscoa acontece por
volta do ano 30/33), no ano 70 o Templo de Jerusalém é arrasado, é destruído. E, de certa forma, o próprio
Judaísmo tem de encontrar uma nova configuração. E a nova configuração que encontra já não é a partir dos
sacrifícios, porque o sacerdócio acabou porque já não há Templo, já não há Templo.

O próprio Cristianismo tem também de fazer uma reflexão sobre a forma de ligação a Deus. Como é que nos
ligamos a Deus agora que já não oferecemos touros, animais, já não trazemos o fruto das colheitas para queimar
sobre o altar? O que é que nós colocamos aqui sobre o altar?

O Cristianismo, de facto, nasce como uma religião pós sacrificial.  Há um texto cristão, cujo autor nós não
conhecemos, sabemos que não é S. Paulo, é posterior a S. Paulo, é um texto cristão de grande densidade, que é
este da Carta aos Hebreus, que vai fazer uma coisa sobre as ruínas do Templo de Jerusalém. A Carta aos Hebreus
vai dizer isto: “Cristãos, não fiquem a chorar o que foi. Não fiquem a chorar uma religião de sacrifícios, não
fiquem a chorar a beleza do Templo, as pedras, o sacerdócio antigo. Não. Cristo é o novo e verdadeiro sacerdote,
Cristo é o verdadeiro Templo. Jesus tem um corpo e esse corpo é que é o lugar onde Deus se revela, e Cristo é o



Sumo Sacerdote.”,  Ele  que nunca foi  sacerdote,  Ele que nunca foi  considerado como tal.  Jesus  é o Sumo
Sacerdote, é Aquele que faz uma Aliança entre o Homem e Deus.

A Carta aos Hebreus ajuda-nos a perceber qual é o lugar do Cristianismo nesta nova configuração religiosa, onde
há uma deslocação fundamental que acontece: deixamos de ser uma religião sacrificial, uma religião exterior, uma
religião fundada à maneira de santuário, uma religião fundada no conjunto dos ritos, uma religião fundada no
exercício de um certo tipo de sacerdócio que fazia a mediação entre o Homem e Deus, e passamos a uma religião
existencial. Uma religião existencial.

Agora já não temos um santuário, temos um corpo, agora já não temos uma Lei, temos uma consciência, agora já
não temos toda a máquina sacrificial, temos a nossa vida. Temos a nossa existência como lugar de encontro, de
relação, de experiência, de aliança com o próprio Deus. Nesse sentido, enquanto a velha Aliança fundou um Povo,
a nova Aliança funda uma humanidade. Uma humanidade nova, em cada um de nós, e uma humanidade que
agora não conhece fronteiras. Não se é cristão por ser judeu ou por ser português, é-se cristão em todas as
latitudes, em todas as situações. Porque Cristo não veio trabalhar uma ideia de Povo, Cristo veio trabalhar uma
ideia de humanidade. A noção de eleição é substituída pela noção de chamamento. Todos somos chamados.

Como é que Cristo faz isto? Faz isto da forma mais encarnada, da forma mais Sua, através do testemunho do Seu
amor, através da dádiva da Sua vida e naquela refeição, na última que Ele tomou. Ele teria tomado muitas
refeições dia a dia com os Seus discípulos e com os pecadores refeições abertas que os Evangelhos nos contam.
Teria feito refeições consideradas absurdas mas que eram refeições performativas, que sinalizavam a emergência
do Reino de Deus – como é a multiplicação dos pães, que é uma refeição feita com uma multidão e que é um
grande sinal da mensagem do próprio Jesus e do Seu projeto. Mas esta refeição é uma refeição íntima, a última,
aquela que Jesus toma com os Seus Discípulos na véspera da Sua Paixão. E essa refeição é a condensação de
tudo, é o resumo de tudo e é a antecipação do próprio destino de Jesus.

Então, os gestos de Jesus tornam-se muito gráficos, nós podemos seguir o curso do Seu gesto. Ele pega no Pão e
diz: “Isto é o Meu Corpo que será entregue por vós”, pega no Cálice e diz:” Este é o Meu Sangue, que será
derramado por vós e por todos como sinal de uma Nova Aliança.” E é a partir destas frases que em cada dia nós
recordamos, que em cada domingo nós recordamos que nós temos a garantia, a certeza de que Ele está sempre
connosco, todos os dias até ao fim dos tempos.

Porque, aquele pão se faz Corpo de Jesus, e se faz corpo de uma história que nós vivemos, uma história de relação
com Ele, aquele vinho faz-se sangue de uma Aliança que nós experimentamos de tantas formas ao longo da nossa
vida mas sabemos que é um laço vivo que nos une a Deus.

Mas quando Jesus diz “ Isto é o Meu Corpo, isto é o Meu Sangue” nós temos de perguntar: O que é isto? O que é
isto?

Um primeiro significado é que “isto” é mesmo “isto”. É o que Ele tinha na mão, que é um bocado de pão, um
bocado pobre de pão, uma migalha de pão e diz: ”Eu estou neste ínfimo pão.” Quer dizer: Eu estou no ínfimo, Eu
estou no mínimo. E se Eu estou no mínimo, estou também no máximo. Eu estou aqui. E, se quisermos, há uma
leitura literal que é isto: Eu estou neste vinho que se torna o Meu sangue.

Mas este “isto” certamente é mais, é mais. Porque cada um de nós, quando come o Corpo e quando bebe o
Sangue do Senhor, não se liga a Jesus apenas a partir daquele pão e a partir daquele vinho. O que é que nos liga a
Jesus? É este “isto” que no fundo é a Sua vida toda, é a história que Ele nos dá a partilhar, é a relação que Ele nos
permite, é o que Ele faz no nosso coração, são os sinais que Ele nos dá, são as parábolas que Ele contou onde nos
sentimos atores, são os encontros que Ele teve e que hoje nós sentimos que estamos lá dentro desses encontros:
que Ele cura a nossa cegueira, que Ele transforma a nossa lepra, que Ele nos coloca a andar de novo, que Ele nos
ajuda a viver numa plenitude de ser.

Quando Jesus diz: “Isto é o Meu Corpo, tomai e comei” quer dizer: mergulhai, mergulhai naquilo que Eu sou,
mergulhai naquilo que Eu vos dou, mergulhai nesta história de amor e de relação que Eu mantenho com cada um
de vós porque aí encontrareis a vida, aí encontrareis a plenitude, tereis este encontro comigo.

Queridos irmãos, celebramos hoje a Ceia do Senhor, esta refeição. Aquilo que nos define: são homens e mulheres
de muito lado, de muita família, que se juntam como um só corpo à volta de uma mesa. Esta mesa é uma mesa
que representa o passado, representa este gesto, esta refeição de Jesus que se torna não uma refeição mas a
Refeição. Mas esta mesa é também o nosso presente, porque ao celebrarmos a Eucaristia sabemos que Ele está
vivo no meio de nós, e que as nossas vidas, as nossas vivências, os nossos caminhos, as nossas inquietações, as
nossas dilacerações são relevantes, são oportunidades, são caminhos para esta mesa e dialogam com esta mesa.



Nós dialogamos com esta mesa.

Nada, nada pode impedir um cristão, qualquer que seja a sua situação, de dialogar com esta mesa. A nossa vida
tem de dialogar com esta mesa. Ou a Igreja acredita que os cristãos nascem desta mesa, ou então, se calhar, a
Igreja precisa de abrir de novo esta mesa, precisa de encontrar uma largueza – muitas vezes a estreiteza de certos
entendimentos doutrinais acabam por limitar esta mesa a alguns. E, nesse sentido, o Papa Francisco tem recordado
incessantemente que esta mesa não é um prémio para ninguém, não é um prémio. Esta mesa é o lugar onde o
Homo Viator, a mulher e o homem que caminham, os peregrinos da vida, os pecadores, os incertos que nós somos
nos alimentamos.

Esta mesa é consolação, esta mesa é reforço, esta mesa é ponto de partida. Esta mesa não pode ser exclusão, esta
mesa não pode ser rejeição. Não pode ser a partir da Eucaristia que nós limitamos no corpo dos cristãos os
regulares e irregulares, os bons e os maus, os certos e os errados. Não pode ser a partir desta mesa, seja a partir de
outra coisa qualquer. Mas não a partir desta mesa, que na intenção de Jesus é a mesa do acolhimento, a mesa que é
o nosso berço, que é a nossa manjedoura, a mesa onde nos sentimos consolados pelo amor de Deus, que em Jesus
se torna presente para as nossas vidas.

Mas esta mesa, queridos irmãos, é também um lugar do futuro, é também um lugar utópico, é também aquilo que
caminha à nossa frente. Porque esta mesa faz-nos antecipar aquilo que ainda não somos. Nós estamos aqui
reunidos (infelizmente a Capela do Rato não é um lugar muito interclassista, tem uma predominância de uma
classe média-alta, e pronto é o que é) mas esta mesa não é uma mesa que está capturada por um determinado
grupo social, esta mesa é transversal, esta mesa é uma máquina de fazer irmãos, é uma máquina de fazer irmãos. É
uma máquina de dissipar desigualdades, é uma máquina de aproximar, é uma máquina de fazer comunhão. É uma
máquina de criar uma humanidade nova, onde os muros, as assimetrias, as distâncias são todas vencidas a partir
desta mesa.

É claro que na vida hoje, no nosso hoje, isso ainda não acontece, mas esta mesa não é uma mesa capturada,
sequestrada pelo nosso hoje. Esta mesa é o nosso amanhã, nesta mesa nós colhemos a inspiração para a cidade
nova a construir. Nesta mesa nós lavamos os nossos olhos do nosso pecado da divisão, do conformismo, da
aceitação de tanta coisa que é um pecado contra a pessoa humana. Nesta mesa nós lavamos os olhos e percebemos
que o mundo pode ser de outra forma, o mundo pode ser de outra forma. E o mundo só será de uma forma justa,
perfeita, quando os homens todos se puderem sentar à volta de uma mesa e puderem partilhar o mesmo pão,
partilhar a mesma carne e o mesmo sangue, partilhar a mesma vida, a mesma existência.

Nesse sentido, esta mesa desassossega-nos, desassossega-nos. Ao mesmo tempo que esta mesa nos consola, que
esta mesa nos dá paz, esta mesa não nos dá descanso, esta mesa desinstala-nos. Porque ela diz: “Como é que tu
tens tornado este futuro presente? Como é que tu tens aproximado esta mesa? Como é que tu tens moldado a tua
vida com as medidas desta mesa?”

Queridos irmãos, esta mesa é o critério da nossa vida, é o critério da nossa vida. Por isso, esta mesa é um
programa. Um cristão não tem outro programa de vida senão esta mesa. Por isso, os primeiros teólogos do
Cristianismo diziam: “Os cristãos que vão à Eucaristia tornam-se eucaristificados.” Isto é: nós temos a missão de
nos tornarmos eucaristia, com o que isso significa, com o que isso quer dizer.

Nesse sentido é que o Cristianismo acende a sua luz e deixa de ser apenas um rito, mais um carneiro que nós
imolamos, mais um sangue de cabrito que nós derramamos sobre as nossas cabeças. Não. É a nossa existência.
“Tu deste-me um corpo.” E como diz a Carta aos Hebreus, Jesus disse: “Eis-me aqui Senhor para fazer a Tua
vontade.” É isso que cada um de nós é chamado à sua maneira a dizer no seu coração.

José Tolentino Mendonça, Solenidade do Corpo de Deus

www.capeladorato.org

Reflexão de Marcel Domergue
A Trindade é modelo para toda convivência humana

A celebração da Festa do Corpo e Sangue de Cristo existe desde o século XIII; nasceu ligada ao aprofundamento
teológico a respeito da presença de Cristo na Eucaristia. Esta celebração não deve, no entanto, fazer-nos 
esquecer que cada missa é a festa do Cristo que se dá para nós em verdadeiro alimento e verdadeira bebida.



Deus crucificado por nossa violência

Corpos supliciados, sangue derramado... Este é o espetáculo que a violência humana nos oferece todos os dias. 
Em escala menor, as agressões que acontecem nas vizinhanças; em escala maior, as guerras. Mas não há somente 
o homicídio qualificado, há também a consumação hipócrita dos ricos, que extraem sua substância da vida dos 
pobres, dos mais fracos. "Quando comem seu pão, é o meu povo que devoram" (Salmo 14,4). Diante de tudo isso,
vem-nos a questão posta no Salmo 42: "Onde está o teu Deus?". Pois, se Ele é Todo Poderoso, por que não vem 
estabelecer a ordem? Porque isto equivaleria a violentar o homem, a forçar-lhe a mão. Se fôssemos homens-robôs,
o que significaria o bem que fizéssemos? Em razão de termos o poder de decidir, para o bem ou para o mal, os 
nossos atos adquirem valor. Mas Deus nos deixa então a sós, diante do nosso mal? Certamente que não! Posto que
derramamos o sangue e mutilamos os corpos, veio Deus fazer-se um só com as nossas vítimas. Deus desprezado, 
Deus rejeitado, Deus explorado! E não podemos dizer: "eu não estou do lado dos algozes". Desde o primeiro 
movimento de inveja, de cobiça, de desprezo ou de raiva, estamos deste lado sim. Estamos inscritos no pecado do 
mundo. E estamos todos aí; a uma só vez, vítimas e carrascos. Cristo veio, então, nos dar a sua carne e o seu 
sangue.

A última palavra do amor

O amor crucificado não desapareceu por causa disto; mas, ao contrário, deu um novo salto. Paulo diz que ele 
"superabundou". O movimento pelo qual Deus vem arrolar-se entre as nossas vítimas é o movimento de um 
superamor. Mais ainda: Cristo poderia ter-se unido a elas, esposando a sorte de todos os que morrem de fome ou 
dos anciãos excluídos. Espantoso: escolheu a sorte dos malfeitores, dos punidos por crimes, dos que, 
precisamente, participaram do ódio homicida. "Deus o fez pecado", diz Paulo (2 Coríntios 5,21). E, tomando este 
lugar, o único justo da história fez-se absolvição dos culpados: com eles, ele se foi. O cúmulo do amor não é o 
perdão? Inconscientemente, por isso é que o desejamos, nós que, com facilidade, temo-nos por alguém que não 
precisa ser perdoado. Pois, este Cristo, que carrega o nosso pecado, que é a imagem do nosso pecado, a absolvição
do nosso pecado, torna-se o alimento para um novo amor, amor para além das mortes que provocamos e 
sofremos. A cruz é o lugar de uma virada radical: a morte do amor, que deveria levar-nos à perdição, torna-se 
fonte da qual jorra ainda mais forte uma nova vida. Tudo isso porque o Cristo nos deu a própria vida que lhe 
queriam tirar: "Tomai, todos, e comei: isto é o meu corpo. Tomai, todos, e bebei: este é o cálice do meu sangue, 
que será derramado por vós e por todos." O amor tem a última palavra.

Desde sempre é Deus, o alimento do ser humano

Jesus, de certo modo, salva a sua vida, fazendo-a passar aos outros, mesmo se estes outros irão abandoná-lo 
("Tomai e comei..."). Dá a sua vida para todo o mundo, até para os seus assassinos. Por isso a confia a eles. A 
Ressurreição não se limita a isto apenas, pois já estava ali, na Ceia: eis o novo Corpo de Cristo, a assembleia, os 
"reunidos" para além de toda divisão. Naquele momento, judeus (o sinédrio) e pagãos (Pilatos) já se haviam posto
de acordo para o homicídio. Mais tarde, puseram-se novamente de acordo, para confessarem o seu crime (o 
centurião romano e a multidão dos judeus, de Lucas 23). Em breve, no Pentecostes, todos os povos se unirão para 
reconhecerem o Filho de Deus. Compartilhando o mesmo pão, que é o corpo, e bebendo do mesmo cálice, que é 
sangue, podemos fazer calar os nossos litígios, superar as desigualdades, que são fontes de conflitos, e louvar as 
diferenças, que nos tornam complementares. Os que se recusam a "comer deste pão", posto que o Corpo de Cristo
aboliu todo e qualquer privilégio, reeditam incansavelmente o assassinato pascal, provocando assim a 
superabundância do amor que, a uma só vez, os desabona e os absolve. Tudo isso é o que significamos cada vez 
que nos reunimos para a Eucaristia. E anunciamos, além disso, que é Deus mesmo o verdadeiro alimento do 
homem. "O Cristo confirmou que o cálice que vem da criação era o seu sangue, e que o pão que vem da criação 
era o seu corpo" (Santo Irineu).

www.ihu.unisinos.br


	Santíssimo Corpo e Sangue de Jesus (B) Marcos 14,12-16.22-26
	Referências Bíblicas

	Homilia de José Tolentino Mendonça A existência como lugar de encontro
	Reflexão de Marcel Domergue A Trindade é modelo para toda convivência humana
	Deus crucificado por nossa violência
	A última palavra do amor
	Desde sempre é Deus, o alimento do ser humano


