
https://combonianum.org/   FP Italiano 9/2017 

La Chiesa torni sulle strade con lo stile del mendicante 

L’intervento del vescovo Nunzio Galantino, segretario generale della Cei, al 75° Corso di studi 
della Pro Civitate Christiana ad Assisi  

1. Giacobbe: «mendicanza» e «fragilità», vie di comunione  

Introduco questo mio intervento lasciandomi guidare dall’intenso e, a tratti, drammatico 

racconto che occupa l’intero capitolo 32 del libro della Genesi. Parto precisamente dal resoconto che i 

messaggeri di Giacobbe gli fanno di ritorno dalla missione da questi voluta presso il fratello Esaù, in 

cerca di riconciliazione con lui. «… Egli stesso – raccontano i messaggeri –  sta venendo incontro e ha 

con sé quattrocento uomini ». «Giacobbe – scrive l’autore biblico – si spaventò molto e si sentì 

angustiato» (Gn 32, 7-8a). Sappiamo tutti come e dove finiranno lo spavento e l’angustia di Giacobbe: 

«…Esaù gli corse incontro, lo abbracciò, gli si gettò al collo, lo baciò e piansero» (Gn 33,4). Non 

solo. Più avanti si legge: «Esaù disse: “Partiamo e mettiamoci in viaggio: io camminerò davanti a te”» 

(Gn 33,12). Tra lo stato di paura e di angustia di Giacobbe e l’abbraccio tenero e intenso tra lui e suo 

fratello Esaù, sta tutto il dramma personale e familiare vissuto da Giacobbe. Ma vi è anche la 

descrizione della lotta drammatica ingaggiata da Giacobbe con Dio «fino allo spuntare dell’aurora» 
(Gn 32, 25). 

Ho scelto di introdurre la mia riflessione con questa icona biblica perché, oggi più che mai mi 

sembra che il dramma di Giacobbe non sia estraneo alla vita della Chiesa. Alla vita della nostra 

Chiesa. «Si spaventò molto – si dice di Giacobbe – e si sentì angustiato». Lo stesso spavento e la 

stessa angustia che a me capita di vivere personalmente e che mi capita di vedere anche disegnati sul 

volto e nelle parole di tanti credenti. Con reazioni molto diversificate tra loro. Molto spesso si tratta di 

reazioni scomposte, nei modi e nelle parole. Non sempre, infatti, il modo di reagire nostro ricalca 

quello di Giacobbe che gli permise, come si legge ancora nel libro della Genesi (33, 18), di arrivare 

«sano e salvo alla città di Sichem».  

È vero, inizialmente, Giacobbe mette in atto soltanto strategie umane. Egli infatti mette in piedi 

tutta una tattica: regali, divisione degli accampamenti, messaggi di pace. Calcola le probabilità, le 

possibili reazioni. Cerca insomma di salvare il salvabile. Giacobbe è solo ed è angustiato. Sente la 

solitudine e il limite del suo tentativo di amare a partire da se stesso e dai suoi mezzi. Davanti a lui 

sembra aprirsi una sola possibilità: la vendetta del fratello e quindi una cocente sconfitta. Eppure, è 

proprio lì che Giacobbe fa un’esperienza imprevista: l’esperienza della lotta con Dio. Una lotta che, lo 

sappiamo, si conclude con una conquista: «Non ti chiamerai più Giacobbe, ma Israele, perché hai 
combattuto con Dio e con gli uomini e hai vinto!» (Gn, 32,29).  

Nella lotta e grazie alla lotta, Giacobbe conquista qualcosa di più grande, di più bello. Non lo 

conquista grazie alla sua tattica. Dopo la lotta e l’esperienza di “mendicanza” a Penuèl, Giacobbe 

«alzò gli occhi e vide arrivare Esaù». Incontrò suo fratello e con lui riprese il cammino, fino a quando 

Esaù non decise di tornarsene per conto proprio a Seir, mentre Giacobbe partì per Succot.  

Giacobbe ha combattuto con Dio, ma - cito da una conferenza di padre Mauro Giuseppe Lepori 

- come «la sua vittoria diventa una ferita, una fragilità, che lo segnerà per sempre, che determinerà, 

come un’anca slogata, ogni passo dell’esistenza. L’uomo che ha vinto Dio non potrà più fare un solo 

passo senza ricordarsi, fin nel dolore della carne, che ha lottato col Signore e che la sua vittoria lo ha 

reso più fragile. Il faccia a faccia di Giacobbe col Signore, cioè la benedizione di Dio, si riflette sui 

rapporti umani e diventa comunione fraterna. Nel rapporto col Signore, Giacobbe ha ritrovato il 

rapporto col fratello, ha imparato il rapporto col fratello. Il rapporto con Dio è la verità, anzi la 

possibilità stessa dei rapporti umani. Uno ritrova il fratello perduto, ritrovando il faccia a faccia col 

Padre. Nel faccia a faccia col Signore si impara il faccia a faccia con la sua immagine in noi, e questa 
immagine è comunione, una comunione donata, ricomposta per grazia, gratuita e sorprendente».  

https://combonianum.org/


2 

2. Sulla via della comunione: insieme  

La stessa comunione alla quale non smette di richiamarci papa Francesco. La stessa comunione 

che con tanta fatica cerchiamo tutti di perseguire. La stessa comunione che vediamo tante volte 

tradita. È alla comunione, che è insieme “dono” e “compito”, che siamo chiamati. La prima cosa che 

sento di poter e dover sottolineare, in questo momento storico della nostra Chiesa, è l’invito a 

rinnovare la nostra fiducia nella diffusa volontà a creare comunione. Vivere nella convinzione che gli 

altri non la desiderino – e che la loro azione sia pregiudizialmente orientata ad altro e comunque in 

direzione contraria alla comunione e al Vangelo di Gesù – fa di noi dei presuntosi. Ci trasforma in 

giudici implacabili degli altri. Unici capaci di identificare e di indicare percorsi di comunione; anche 
facendo ricorso a linguaggi inaccettabili, carichi di intolleranza.  

Penso, a questo proposito, che a tutti venga chiesto di ingaggiare, come Giacobbe, una lotta per 

recuperare uno stile di “mendicanza”. Finché si è fidato solo di se stesso e delle sue tattiche, Giacobbe 

ha continuato a vivere nella paura e nell’angustia. La lotta che, pur vincitore, lo ha fatto scoprire 

fragile è stata la via alla comunione e quella che lo ha rimesso in cammino verso orizzonti nuovi e 

conquiste insperate: «Acquistò – si legge in Gn 33, 19s – quella porzione di campagna dove aveva 

piantato la tenda. Qui eresse un altare e lo chiamò “El, Dio d’Israele”».  

Mendicanza e consapevolezza della propria fragilità. Ritengo siano gli atteggiamenti 

indispensabili da recuperare per leggere quanto sta avvenendo. Non solo nella Chiesa. Oggi bisogna 

decentrarsi per vedere veramente se stessi, occorre un differente punto di osservazione per leggere le 

situazioni della Chiesa e degli uomini, per operare un attento discernimento e garantire una 

testimonianza profetica, oltre che operativa. Non comprendere questo significa restare prigionieri del 

passato o di un futuro che sta solo nella nostra testa. Tutti. Anche quelli che ritengono di aver avuto, 

come un cromosoma e in esclusiva, il dono della profezia.  

Mendicanza, ripeto, e consapevolezza della propria fragilità. Questo è il tempo per andare oltre 

una semplice ricomprensione teologica del significato e rapporto tra Chiesa locale e universale, oltre 

la spinosa dicotomia tra doni gerarchici e carismatici, oltre i silenzi di alcuni teologi e pastoralisti; 

dove questo “oltre” significa avere a cuore la trasformazione missionaria della Chiesa, perché il tempo 

presente è un’opportunità non un problema. Oggi c’è bisogno di prendere l’iniziativa (primerear), 

occorre osare: «Sogno una scelta missionaria capace di trasformare ogni cosa, perché le consuetudini, 

gli stili, gli orari, il linguaggio e ogni struttura ecclesiale diventino un canale adeguato per 
l’evangelizzazione del mondo attuale, più che per l’autopreservazione» (Eg, n. 27).  

In questa prospettiva di Chiesa, che ricolloca in una maniera diversa le componenti istituzionali 

e organizzative per essere più agile nell’assolvere al suo fine di annunciare la gioia del Vangelo, 

l’opzione fondamentale si chiama comunione missionaria. Il Papa è chiaro: dinanzi a una società 

ferita e stanca, la Chiesa deve tornare sulla strada, in una condizione di mendicanza, deve essere in 

grado di abitare su quella frontiera esistenziale e geografica dove concretamente si incontra, si 

abbraccia, si accompagna l’umanità: «Oggi, … sentiamo la sfida di scoprire e trasmettere la “mistica” 

di vivere insieme, di mescolarci, di incontrarci, di prenderci in braccio, di appoggiarci, di partecipare a 

questa marea un po’ caotica che può trasformarsi in una vera esperienza di fraternità, in una carovana 

solidale, in un santo pellegrinaggio... Chiudersi in sé stessi significa assaggiare l’amaro veleno 

dell’immanenza, e l’umanità avrà la peggio in ogni scelta egoistica che facciamo» (Eg, n. 87).  

In questa scelta tutta la Chiesa deve sentirsi coinvolta, riducendo le distanze tra l’amore di Dio e 

l’amore del prossimo, divenendo umanità aggiunta all’umanità di Gesù Cristo, perché la missione non 

è «una parte della mia vita, o un ornamento che mi posso togliere, non è un’appendice, o un momento 

tra i tanti dell’esistenza. È qualcosa che non posso sradicare dal mio essere se non voglio 

distruggermi. Io sono un missionario su questa terra, e per questo mi trovo in questo mondo. Bisogna 

riconoscere se stessi come marchiati a fuoco da tale missione di illuminare, benedire, vivificare, 

sollevare, guarire, liberare» (Eg, n. 273).  

Se la comunione è l’architrave dell’ecclesiologia conciliare e dell’antropologia cristiana, è 

altrettanto evidente che relazionalità e comunione non fanno l’unità se manca l’alterità. Si impone, 

allora, la domanda: come conciliare comunione e alterità nelle relazioni intra-ecclesiali e sociali? 



3 

Partiamo dal dato che l’individualismo ha intaccato le radici dell’umano costituendosi come forma 

della cultura di tanta parte del mondo, dove l’altro è una possibile minaccia prima di essere un uomo, 

dove la comunione non è un fatto spontaneo in quanto si deve confrontare, se non scontrare, con la 

paura dell’altro, che patologicamente si tramuta in paura verso ogni forma di alterità, fino al punto da 
identificare la differenza con la divisione.  

Giustamente papa Francesco ha scritto: «Il conflitto non può essere ignorato o dissimulato. 

Dev’essere accettato. Ma se rimaniamo intrappolati in esso, perdiamo la prospettiva, gli orizzonti si 

limitano e la realtà stessa resta frammentata. Quando ci fermiamo nella congiuntura conflittuale, 

perdiamo il senso dell’unità profonda della realtà» ( Eg, n. 226). La differenza deve essere mantenuta, 

perché è buona, dichiarava san Massimo il Confessore; la divisione è una perversione della differenza, 

ed è cattiva. Quando mistifichiamo il conflitto, o trasformiamo la differenza in divisione attraverso 

l’emarginazione o il rigetto dell’altro, noi moriamo. L’inferno è l’isolamento dall’altro, non è l’altro; 

per questo abbiamo bisogno di una nuova nascita, di una nuova cultura, quella dell’umiltà, del 

disinteresse e della beatitudine, veri tratti dell’umanesimo cristiano e coordinate di vita per la Chiesa 

italiana, come le ha definite papa Francesco a Firenze.  

Mendicanza, fragilità, voglia di scommettere; ma anche capacità di conoscere ed apprezzare la 

differenza. Qualche parola sulla necessità di conoscere e apprezzare la differenza. Anche all’interno 

della nostra Chiesa. Permettete che mi domandi e vi domandi: quanto si conosce di quello che si sta 

facendo nella Chiesa italiana in ordine a temi che sono rimbalzati qui, in questi giorni: ad esempio, 

sulla mobilità umana, sulla trasparenza nella gestione dei beni, sul dialogo? Su questi temi vi sono 

state e vi sono posizioni chiare di uomini e realtà di Chiesa, regolarmente fatti oggetto di attacchi da 

parte di media e uomini politici. Mi risulta che pochi, anche lodevolmente impegnati sui temi della 

pace e dell’accoglienza, si sono fatti sentire. Sui social vedo solo post al vetriolo di cosiddetti 

conservatori! Ho l’impressione che, per alcuni - gruppi o singoli - l’unico nemico da braccare e al 

quale impartire lezioni sia la Chiesa istituzionale! Perché, assieme a questa importante azione, non si 

riesce anche ad accompagnare lo sforzo di conoscere e far conoscere il cammino della Chiesa?  

3. Il Convegno ecclesiale di Firenze (9-13 Novembre 2017): le cinque vie  

Un buon punto di partenza mi sembrano le cinque vie – altrettanti verbi ed esercizi – che hanno 

scandito i lavori del Convegno ecclesiale di Firenze. Frutto anch’essi della Evangelii gaudium. Vie, 

verbi ed esercizi capaci di rimettere in moto una Chiesa, la nostra, spesso appesantita da strutture e 

sovrastrutture rivelatesi paralizzanti. E comunque tali da assorbire eccessive energie, bisognose di 
essere dirottate altrove e soprattutto in direzioni più prossime al Vangelo.  

La prima via è quella dell’USCIRE. Essa chiede innanzitutto di decentrare il modo abituale di 

guardare alla realtà che ci colloca sempre al centro mentre le cose stanno diversamente. Questa via 

impegna a guardare le cose da vicino, senza frapporre i nostri pregiudizi consolidati e lasciandosi 

misurare dalla realtà che è sempre più stimolante delle nostre idee su di essa. Percorrere questa via 

vuol dire ritrovare il realismo che non ci consegna ad astratti principi né si lascia stanare dalla 

complessità di una cultura che annaspa, sotto l’impulso di una tecnica e di una economia che 
snaturano gli esseri umani.  

Poi c’è la via dell’ANNUNCIARE, che indica la missione della Chiesa chiamata a dar voce al 

Vangelo di cui molti hanno perso il gusto, confondendolo con una delle morali e delle ideologie a 

disposizione nel mercato del sacro. Camminare su questa via significa riproporre il volto autentico di 

Dio come è testimoniato dalla vicenda di Gesù di Nazareth consentendo quella conoscenza di prima 
mano che sempre affascina e convince anche i più lontani.  

Quindi c’è la via dell’ABITARE che tradisce la scelta di una condivisione non episodica o di 

facciata, ma una vera adesione alla serie dei problemi sul tappeto con l’impegno a porvi rimedio. Il 

cattolicesimo italiano si è sempre distinto per il suo carattere popolare, cioè di immersione dentro le 

fatiche e le sofferenze della gente. Questa strada va percorsa ancora grazie alla capacità della 

comunità cristiana di essere là dove molti se ne vanno, garantendo presidi di umanità e di socialità 

laddove anche le istituzioni tendono a battere in ritirata. Non sono solo le parrocchie dislocate nei 



4 

nuovi quartieri-dormitorio a essere chiamate in causa, ma anche e ancor prima la capacità di pensare 

alla città. Ciò sarà possibile solo grazie a persone che facciano dell’impegno politico un’occasione di 
trasformazione al di là di facili populismi e di abituali conservatorismi.  

Ancora, la via dell’EDUCARE ci si para davanti provocandoci a ritrovare la strada maestra di 

quella formazione delle persone e delle coscienze prima e al di là di altri pur necessari investimenti. 

La qualità viene sempre prima della quantità e soltanto un’educazione che insegni a pensare 

criticamente e offra un percorso di maturazione nei valori abilita a un esercizio della libertà che resta 
la meta della vita umana, anche se spesso contraddetta da sempre nuove e sofisticate contraffazioni.  

Infine, ci si imbatte nella via del TRASFIGURARE che svela una maniera di guardare alle cose 

che non è prigioniera dei dati di fatto e si lascia ispirare da un’altra percezione che fa vedere oltre le 

apparenze. L’attualità di san Francesco non passa forse da questa sua capacità di leggere la vita intera 

e la stessa morte sotto tale prospettiva?  

 


