https://combonianum.org/ FP Italiano 9/2017

La Chiesa torni sulle strade con lo stile del mendicante

L’intervento del vescovo Nunzio Galantino, segretario generale della Cei, al 75° Corso di studi
della Pro Civitate Christiana ad Assisi

1. Giacobbe: «mendicanza» e «fragilita», vie di comunione

Introduco questo mio intervento lasciandomi guidare dall’intenso e, a tratti, drammatico
racconto che occupa I’intero capitolo 32 del libro della Genesi. Parto precisamente dal resoconto che i
messaggeri di Giacobbe gli fanno di ritorno dalla missione da questi voluta presso il fratello Esau, in
cerca di riconciliazione con lui. «... Egli stesso — raccontano i messaggeri — sta venendo incontro e ha
con sé quattrocento uomini ». «Giacobbe — scrive 1’autore biblico — si spaventd molto e si senti
angustiato» (Gn 32, 7-8a). Sappiamo tutti come e dove finiranno lo spavento e I’angustia di Giacobbe:
«...Esau gli corse incontro, lo abbraccio, gli si getto al collo, lo bacio e piansero» (Gn 33,4). Non
solo. Piu avanti si legge: «Esau disse: ‘“Partiamo e mettiamoci in viaggio: io camminero davanti a te”»
(Gn 33,12). Tra lo stato di paura e di angustia di Giacobbe e I’abbraccio tenero e intenso tra lui e Suo
fratello Esau, sta tutto il dramma personale e familiare vissuto da Giacobbe. Ma vi & anche la
descrizione della lotta drammatica ingaggiata da Giacobbe con Dio «fino allo spuntare dell’aurora»
(Gn 32, 25).

Ho scelto di introdurre la mia riflessione con questa icona biblica perché, oggi piu che mai mi
sembra che il dramma di Giacobbe non sia estraneo alla vita della Chiesa. Alla vita della nostra
Chiesa. «Si spavento molto — si dice di Giacobbe — e si senti angustiato». Lo stesso spavento e la
stessa angustia che a me capita di vivere personalmente e che mi capita di vedere anche disegnati sul
volto e nelle parole di tanti credenti. Con reazioni molto diversificate tra loro. Molto spesso si tratta di
reazioni scomposte, nei modi e nelle parole. Non sempre, infatti, il modo di reagire nostro ricalca
quello di Giacobbe che gli permise, come si legge ancora nel libro della Genesi (33, 18), di arrivare
«sano e salvo alla citta di Sichemy.

E vero, inizialmente, Giacobbe mette in atto soltanto strategie umane. Egli infatti mette in piedi
tutta una tattica: regali, divisione degli accampamenti, messaggi di pace. Calcola le probabilita, le
possibili reazioni. Cerca insomma di salvare il salvabile. Giacobbe é solo ed é angustiato. Sente la
solitudine e il limite del suo tentativo di amare a partire da se stesso e dai suoi mezzi. Davanti a lui
sembra aprirsi una sola possibilita: la vendetta del fratello e quindi una cocente sconfitta. Eppure, €
proprio li che Giacobbe fa un’esperienza imprevista: 1’esperienza della lotta con Dio. Una lotta che, lo
sappiamo, si conclude con una conquista: «Non ti chiamerai piu Giacobbe, ma Israele, perché hai
combattuto con Dio e con gli uomini e hai vinto!» (Gn, 32,29).

Nella lotta e grazie alla lotta, Giacobbe conquista qualcosa di piu grande, di piu bello. Non lo
conquista grazie alla sua tattica. Dopo la lotta ¢ 1’esperienza di “mendicanza” a Penuel, Giacobbe
«alzo gli occhi e vide arrivare Esau». Incontro suo fratello e con lui riprese il cammino, fino a quando
Esal non decise di tornarsene per conto proprio a Seir, mentre Giacobbe parti per Succot.

Giacobbe ha combattuto con Dio, ma - cito da una conferenza di padre Mauro Giuseppe Lepori
- come «la sua vittoria diventa una ferita, una fragilita, che lo segnera per sempre, che determinera,
come un’anca slogata, ogni passo dell’esistenza. L’uomo che ha vinto Dio non potra piu fare un solo
passo senza ricordarsi, fin nel dolore della carne, che ha lottato col Signore e che la sua vittoria lo ha
reso piu fragile. Il faccia a faccia di Giacobbe col Signore, cioé la benedizione di Dio, si riflette sui
rapporti umani e diventa comunione fraterna. Nel rapporto col Signore, Giacobbe ha ritrovato il
rapporto col fratello, ha imparato il rapporto col fratello. Il rapporto con Dio € la verita, anzi la
possibilita stessa dei rapporti umani. Uno ritrova il fratello perduto, ritrovando il faccia a faccia col
Padre. Nel faccia a faccia col Signore si impara il faccia a faccia con la sua immagine in noi, e questa
immagine & comunione, una comunione donata, ricomposta per grazia, gratuita e sorprendente».


https://combonianum.org/

2. Sulla via della comunione: insieme

La stessa comunione alla quale non smette di richiamarci papa Francesco. La stessa comunione
che con tanta fatica cerchiamo tutti di perseguire. La stessa comunione che vediamo tante volte
tradita. E alla comunione, che ¢ insieme “dono” e “compito”, che siamo chiamati. La prima cosa che
sento di poter ¢ dover sottolineare, in questo momento storico della nostra Chiesa, ¢ I'invito a
rinnovare la nostra fiducia nella diffusa volonta a creare comunione. Vivere nella convinzione che gli
altri non la desiderino — e che la loro azione sia pregiudizialmente orientata ad altro e comungue in
direzione contraria alla comunione e al Vangelo di Gesu — fa di noi dei presuntosi. Ci trasforma in
giudici implacabili degli altri. Unici capaci di identificare e di indicare percorsi di comunione; anche
facendo ricorso a linguaggi inaccettabili, carichi di intolleranza.

Penso, a questo proposito, che a tutti venga chiesto di ingaggiare, come Giacobbe, una lotta per
recuperare uno stile di “mendicanza”. Finché si ¢ fidato solo di se stesso e delle sue tattiche, Giacobbe
ha continuato a vivere nella paura e nell’angustia. La lotta che, pur vincitore, lo ha fatto scoprire
fragile é stata la via alla comunione e quella che lo ha rimesso in cammino verso orizzonti nuovi e
conquiste insperate: «Acquistd — si legge in Gn 33, 19s — quella porzione di campagna dove aveva
piantato la tenda. Qui eresse un altare e lo chiamo “El, Dio d’Israele”».

Mendicanza e consapevolezza della propria fragilita. Ritengo siano gli atteggiamenti
indispensabili da recuperare per leggere quanto sta avvenendo. Non solo nella Chiesa. Oggi bisogna
decentrarsi per vedere veramente se stessi, occorre un differente punto di osservazione per leggere le
situazioni della Chiesa e degli uomini, per operare un attento discernimento e garantire una
testimonianza profetica, oltre che operativa. Non comprendere questo significa restare prigionieri del
passato o di un futuro che sta solo nella nostra testa. Tutti. Anche quelli che ritengono di aver avuto,
come un cromosoma e in esclusiva, il dono della profezia.

Mendicanza, ripeto, e consapevolezza della propria fragilita. Questo é il tempo per andare oltre
una semplice ricomprensione teologica del significato e rapporto tra Chiesa locale e universale, oltre
la spinosa dicotomia tra doni gerarchici e carismatici, oltre i silenzi di alcuni teologi e pastoralisti;
dove questo “oltre” significa avere a cuore la trasformazione missionaria della Chiesa, perché il tempo
presente ¢ un’opportunita non un problema. Oggi c’¢ bisogno di prendere I’iniziativa (primerear),
occorre osare: «Sogno una scelta missionaria capace di trasformare ogni cosa, perché le consuetudini,
gli stili, gli orari, il linguaggio e ogni struttura ecclesiale diventino un canale adeguato per
I’evangelizzazione del mondo attuale, piu che per ’autopreservazione» (Eg, n. 27).

In questa prospettiva di Chiesa, che ricolloca in una maniera diversa le componenti istituzionali
e organizzative per essere piu agile nell’assolvere al suo fine di annunciare la gioia del Vangelo,
I’opzione fondamentale si chiama comunione missionaria. Il Papa ¢ chiaro: dinanzi a una societa
ferita e stanca, la Chiesa deve tornare sulla strada, in una condizione di mendicanza, deve essere in
grado di abitare su quella frontiera esistenziale e geografica dove concretamente si incontra, Si
abbraccia, si accompagna 1’umanita: «Oggi, ... sentiamo la sfida di scoprire e trasmettere la “mistica”
di vivere insieme, di mescolarci, di incontrarci, di prenderci in braccio, di appoggiarci, di partecipare a
questa marea un po’ caotica che puo trasformarsi in una vera esperienza di fraternita, in una carovana
solidale, in un santo pellegrinaggio... Chiudersi in sé stessi significa assaggiare I’amaro veleno
dell’immanenza, e 'umanita avra la peggio in ogni scelta egoistica che facciamo» (Eg, n. 87).

In questa scelta tutta la Chiesa deve sentirsi coinvolta, riducendo le distanze tra I’amore di Dio e
I’amore del prossimo, divenendo umanita aggiunta all’'umanita di Gesu Cristo, perché la missione non
e «una parte della mia vita, o un ornamento che mi posso togliere, non ¢ un’appendice, 0 un momento
tra i tanti dell’esistenza. E qualcosa che non posso sradicare dal mio essere se non voglio
distruggermi. lo sono un missionario su questa terra, e per questo mi trovo in questo mondo. Bisogna
riconoscere se stessi come marchiati a fuoco da tale missione di illuminare, benedire, vivificare,
sollevare, guarire, liberare» (Eg, n. 273).

Se la comunione ¢ D’architrave dell’ecclesiologia conciliare e dell’antropologia cristiana, ¢
altrettanto evidente che relazionalita e comunione non fanno ’'unita se manca l’alterita. Si impone,
allora, la domanda: come conciliare comunione e alterita nelle relazioni intra-ecclesiali e sociali?



3

Partiamo dal dato che I’individualismo ha intaccato le radici dell’'umano costituendosi come forma
della cultura di tanta parte del mondo, dove I’altro ¢ una possibile minaccia prima di essere un uomo,
dove la comunione non € un fatto spontaneo in quanto si deve confrontare, se non scontrare, con la
paura dell’altro, che patologicamente si tramuta in paura verso ogni forma di alterita, fino al punto da
identificare la differenza con la divisione.

Giustamente papa Francesco ha scritto: «ll conflitto non pud essere ignorato o dissimulato.
Dev’essere accettato. Ma se rimaniamo intrappolati in esso, perdiamo la prospettiva, gli orizzonti si
limitano e la realta stessa resta frammentata. Quando ci fermiamo nella congiuntura conflittuale,
perdiamo il senso dell’unita profonda della realta» ( Eg, n. 226). La differenza deve essere mantenuta,
perche e buona, dichiarava san Massimo il Confessore; la divisione é una perversione della differenza,
ed é cattiva. Quando mistifichiamo il conflitto, o trasformiamo la differenza in divisione attraverso
I’emarginazione o il rigetto dell’altro, noi moriamo. L’inferno ¢ I’isolamento dall’altro, non ¢ ’altro;
per questo abbiamo bisogno di una nuova nascita, di una nuova cultura, quella dell’umilta, del
disinteresse e della beatitudine, veri tratti dell’'umanesimo cristiano e coordinate di vita per la Chiesa
italiana, come le ha definite papa Francesco a Firenze.

Mendicanza, fragilita, voglia di scommettere; ma anche capacita di conoscere ed apprezzare la
differenza. Qualche parola sulla necessita di conoscere e apprezzare la differenza. Anche all’interno
della nostra Chiesa. Permettete che mi domandi e vi domandi: quanto si conosce di quello che si sta
facendo nella Chiesa italiana in ordine a temi che sono rimbalzati qui, in questi giorni: ad esempio,
sulla mobilita umana, sulla trasparenza nella gestione dei beni, sul dialogo? Su questi temi vi sono
state e vi sono posizioni chiare di uomini e realta di Chiesa, regolarmente fatti oggetto di attacchi da
parte di media e uomini politici. Mi risulta che pochi, anche lodevolmente impegnati sui temi della
pace e dell’accoglienza, si sono fatti sentire. Sui social vedo solo post al vetriolo di cosiddetti
conservatori! Ho I’impressione che, per alcuni - gruppi o0 singoli - 'unico nemico da braccare e al
quale impartire lezioni sia la Chiesa istituzionale! Perché, assieme a questa importante azione, non si
riesce anche ad accompagnare lo sforzo di conoscere e far conoscere il cammino della Chiesa?

3. Il Convegno ecclesiale di Firenze (9-13 Novembre 2017): le cinque vie

Un buon punto di partenza mi sembrano le cinque vie — altrettanti verbi ed esercizi — che hanno
scandito i lavori del Convegno ecclesiale di Firenze. Frutto anch’essi della Evangelii gaudium. Vie,
verbi ed esercizi capaci di rimettere in moto una Chiesa, la nostra, spesso appesantita da strutture e
sovrastrutture rivelatesi paralizzanti. E comunque tali da assorbire eccessive energie, bisognose di
essere dirottate altrove e soprattutto in direzioni piu prossime al VVangelo.

La prima via ¢ quella dell’USCIRE. Essa chiede innanzitutto di decentrare il modo abituale di
guardare alla realta che ci colloca sempre al centro mentre le cose stanno diversamente. Questa via
impegna a guardare le cose da vicino, senza frapporre i nostri pregiudizi consolidati e lasciandosi
misurare dalla realta che & sempre piu stimolante delle nostre idee su di essa. Percorrere guesta via
vuol dire ritrovare il realismo che non ci consegna ad astratti principi né si lascia stanare dalla
complessita di una cultura che annaspa, sotto I'impulso di una tecnica e di una economia che
snaturano gli esseri umani.

Poi c¢’¢ la via dell’ ANNUNCIARE, che indica la missione della Chiesa chiamata a dar voce al
Vangelo di cui molti hanno perso il gusto, confondendolo con una delle morali e delle ideologie a
disposizione nel mercato del sacro. Camminare su questa via significa riproporre il volto autentico di
Dio come e testimoniato dalla vicenda di Gesu di Nazareth consentendo quella conoscenza di prima
mano che sempre affascina e convince anche i piu lontani.

Quindi ¢’¢ la via dell’ABITARE che tradisce la scelta di una condivisione non episodica o di
facciata, ma una vera adesione alla serie dei problemi sul tappeto con I’impegno a porvi rimedio. Il
cattolicesimo italiano si & sempre distinto per il suo carattere popolare, cioe di immersione dentro le
fatiche e le sofferenze della gente. Questa strada va percorsa ancora grazie alla capacita della
comunita cristiana di essere la dove molti se ne vanno, garantendo presidi di umanita e di socialita
laddove anche le istituzioni tendono a battere in ritirata. Non sono solo le parrocchie dislocate nei



4

nuovi quartieri-dormitorio a essere chiamate in causa, ma anche e ancor prima la capacita di pensare
alla citta. Cio sara possibile solo grazie a persone che facciano dell’impegno politico un’occasione di
trasformazione al di la di facili populismi e di abituali conservatorismi.

Ancora, la via deI’EDUCARE ci si para davanti provocandoci a ritrovare la strada maestra di
quella formazione delle persone e delle coscienze prima e al di 1a di altri pur necessari investimenti.
La qualita viene sempre prima della quantita e soltanto un’educazione che insegni a pensare
criticamente e offra un percorso di maturazione nei valori abilita a un esercizio della liberta che resta
la meta della vita umana, anche se spesso contraddetta da sempre nuove e sofisticate contraffazioni.

Infine, ci si imbatte nella via del TRASFIGURARE che svela una maniera di guardare alle cose
che non ¢ prigioniera dei dati di fatto e si lascia ispirare da un’altra percezione che fa vedere oltre le
apparenze. L’attualita di san Francesco non passa forse da questa sua capacita di leggere la vita intera
e la stessa morte sotto tale prospettiva?



