
http://combonianum.org/  FP Français 7/2015 

Aux frontières de l’altérité. 

Axel Kahn 

L’homme seul n’existe pas car il ne serait alors pas pleinement humain. Etre social, d’une 

incroyable sensibilité à l’empreinte mentale laissée par ses contacts avec autrui, ce n’est qu’intégré 

à une société humaine engendrant sa culture propre qu’il peut profiter des potentialités cognitives 

que lui confèrent ses gènes. Nombreux sont les exemples d’enfants sauvages, esseulés depuis leur 

plus jeune âge dans un environnement animal, qui témoignent de cette évidence : sans les autres, 

l’individu ne peut pas être lui et devenir le sujet de sa propre vie.  

Nécessité et évidence de l’Autre  

Sans l’autre, sans son influence édificatrice de mon esprit, je ne suis presque rien et n’ai sans 

doute pas accès à la conscience de moi. Sans moi, l’autre est tel que je serais sans lui. 

L’humanisation d’Homo sapiens passe par cette auto-construction de soi qui exige le contact avec 

l’autre, la reconnaissance de sa singularité. Puisque je n’ai pu me construire et me connaître que 

grâce à lui, j’en déduis qu’il en est de même dans son cas, que je lui suis nécessaire autant qu’il l’est 

pour moi. Ainsi, les conditions d’exercice par l’homme de la plénitude de ses moyens mentaux le 

conduisent de façon inéluctable à la perception de l’énigme de l’altérité. 

Enigme puisque cet autre grâce auquel je me suis édifié et qui a eu besoin de moi pour faire 

de même n’est clairement pas moi. D’ailleurs, eut-il été possible que j’accède à la conscience de 

moi en ne commerçant qu’avec moi-même, avec mon image ou mon double de chair, en imaginant 

que je puisse me reproduire par clonage ? Sans doute pas, car toute relation enrichissante exige la 

différence, l’apport mutuel permettant aux deux protagonistes du dialogue d’enrichir l’un et l’autre 

leur entendement singulier et franchir ainsi une étape d’une progression continue.  

Il est bien sûr possible de progresser par un exercice de pensée solitaire, mais seulement 

lorsqu’on en a acquis la capacité. Un homme façonné par son contact avec ses semblables dans une 

société de culture a la capacité, en une certaine mesure, de dialoguer avec une image mentale de 

l’autre, c’est-à-dire de soupeser des points de vue différents. Si jamais n’a pu se développer 

l’hypothèse d’une pensée différente, l’échange et le dialogue avec autrui (ou l’idée qu’on en a) sont 

impossibles et l’esprit se réduit à une enceinte close où ne peut résonner, s’atténuant peu à peu, que 

l’écho de soi-même.  

Ainsi n’ai-je pu émerger de moi pour m’observer et me connaître que grâce au feu d’un esprit 

différent que j’ai contribué moi-même à développer et à entretenir. Il en va comme dans un âtre où 

une bûche isolée, même incandescente, engendre quelques fumées mais pas de flammes, à moins 

qu’elle ne se trouve soumise à la chaleur d’autres bûches à son contact, qui s’enflamment elles aussi. 

L’ambivalence du rapport à autrui demeure irréductible. En effet, considérons deux êtres, ou 

plus. Leur interaction les a fait ce qu’ils sont, et leur a permis tout à la fois d’en prendre conscience et 

de reconnaître les influences humaines qui les ont révélé à eux-mêmes. Pour autant, l’altérité de 

l’autre, condition nécessaire à l’édification mutuelle des personnes, est absolue et définitive. Ceux 

dont je dépends tant, dont je suis conduit à reconnaître le rôle essentiel dans mon avènement à la 

qualité de sujet, je ne puis néanmoins les connaître. Extérieurs à moi, je n’aurais jamais la capacité de 

les appréhender dans leur authenticité et dans leur totalité. Eux-mêmes sont bien sûr dans la même 

situation d’impuissance en ce qui me concerne. Toute notre vie, nous ressentirons néanmoins la 

nécessité d’observer le reflet de nous-mêmes dans ce miroir déformant aux propriétés étranges que 

constitue autrui. Son indifférence à notre égard nous rendra fou et nous nous perdrons en supputations 

quant à ce qu’il pense de nous, ce qu’il imagine que nous pensons nous-même. Une grande partie de 

nos pensées, de nos efforts auront pour but d’influencer, de manipuler cette appréhension par l’autre 

de notre réalité, sans jamais aucune certitude d’y parvenir. Nous sommes vis-à-vis de l’autre comme 

un être cherchant la confirmation de son existence à travers l’observation de son reflet dans les yeux 



2 

et l’esprit de l’entourage, miroir infidèle mais irremplaçable. Nous nous épuisons à tenter de 

remodeler notre image réfléchie selon l’idéal de ce que nous aimerions être, sans jamais maîtriser 

complètement les propriétés bizarres de l’esprit d’autrui qui nous reflète. 

L’étranger  

Lorsque la distance s’accroît avec l’autre, il devient étrange. Extérieur au groupe dont la 

culture m’a forgé, nous n’avons jamais eu l’occasion de nous construite l’un l’autre, de nous 

apprivoiser. Notre différence excède à ce point ce qui me sépare des miens, que j’ai peine à me 

reconnaître en lui, et cela est sans doute réciproque. Son visage, parfois, ses vêtements et ses 

habitudes, les mets et les boissons qu’il affectionne, les pensées qui l’habitent, les symboles 

auxquels il se réfère constituent autant d’obstacles à ce que nous soyons le miroir, même déformant, 

l’un de l’autre, à ce que s’enchevêtrent nos idées et que communient nos émotions. C’est un 

étranger, il m’est indifférent ou m’apparaît menaçant, ce qui engendre dans l’un et l’autre cas une 

sourde hostilité entre nous. Le mépris, le sentiment de son insignifiance au regard d’autrui 

constituent des agressions psychologiques d’une incroyable violence ; chacun reposant sur l’autre 

pour s’instituer dans son humanité, je suis l’ennemi de qui je méprise ou néglige. S’il m’apparaît 

constituer une menace pour ce qui m’importe, moi, les miens ou mes valeurs, c’est lui qui devient 

mon ennemi. De l’étrangeté à l’indifférence et à l’hostilité, ce sont tous les ressorts psychologiques 

des exclusions et des racismes que nous venons de passer en revue. Il suffira qu’ils entrent en 

résonance avec un mal-être social, un fanatisme nationaliste, idéologique ou religieux pour qu’ils 

débouchent sur de sanglants conflits ou l’immolation des boucs émissaires. 

Et pourtant, quelle richesse dans l’étranger, d’autant plus précieuse qu’elle nous est inconnue 

et difficile d’accès. Il est impossible de douter qu’il s’est construit lui aussi dans sa culture propre, 

selon les principes universels de la co-édification intersubjective au sein d’une société humaine. Il a 

gravi, comme nous, les niveaux de conscience et d’entendement le menant à un univers symbolique 

cohérent, avec ses concepts et ses références, mais plus ou moins différent du nôtre. Il a, en d’autres 

termes, exploré une autre contrée du monde des idées que nous, contrée à laquelle nous n’aurions 

jamais eu accès, dont peut-être nous n’aurions jamais eu connaissance. Rien ne permet de supposer 

que l’univers psychique de l’étranger soit moins performant, moins créatif, moins bouleversant que 

celui qui fonde la culture des miens, celle qui, en interaction avec mes propres particularités, m’a 

fait ce que je suis et ce que je pense. 

En d’autres termes, un continent inconnu de l’esprit m’est dévoilé, que je pourrais connaître, 

dont l’exploration élargira mon horizon intellectuel, me fera faire l’expérience d’émotions 

insoupçonnées, m’enrichira toujours en tant que maître responsable et conscient de ma vie. 

L’étranger me tend la main, il me propose de découvrir ses trésors, je l’initierai aux nôtres. Nous 

ferons tous deux, si nous avons pu nous ouvrir l’un à l’autre, curieux de notre différence, des 

progrès inouïs dans l’appréhension de nous-mêmes et du monde. 

L’histoire témoigne de la fécondité de l’hybridation et des dangers de l’endogamie culturelles. 

L’Egypte ancienne échange avec le monde assyrien et mésopotamien, les Phéniciens s’enrichissent 

de leurs influences réciproques et leurs interactions avec le monde grec laissent des traces profondes 

chez les uns et les autres qui par l’intermédiaire initial des Etrusques sont à l’origine de la culture 

romaine, et ainsi de suite jusqu’à la fin des temps si le processus n’est pas interrompu par un 

phénomène de globalisation symbolique aussi bien qu’économique. Ramener toutes les valeurs à 

leur dimension marchande à l’échelle de la planète possède, en effet, un puissant pouvoir 

d’homogénéisation nuisant à la fécondité des échanges puisque c’est de la confrontation des 

différences que naissent l’idée et l’enfant nouveaux. La réaction à une telle évolution vers un 

schéma standard de pensée à l’échelle de la planète prend souvent la forme d’un repli 

communautaire en deçà de frontières psychiques que l’on s’ingénie à rendre aussi protectrices, 

c’est-à-dire aussi étanches que possible. L’étranger redevient alors inconnaissable, indifférent ou 

menaçant. Le racisme est de retour. 



3 

La différence radicale de la personne handicapée  

Naître, vivre et mourir, telle est la sempiternelle litanie de tout destin. Entre les deux termes, 

l’épanouissement de la vie est sévèrement contraint par les limites de la nature, posant à l’homme la 

question de la liberté. 

Personne n’est libre de faire tout ce qu’il voudrait. Malgré notre désir de nous mêler aux oies 

sauvages dans le ciel, d’accompagner les dauphins dans leurs plongées profondes, de demeurer, 

toujours, jeunes, beaux et actifs, nous ne le pouvons pas. C’est pourquoi l’homme a inventé les 

ballons et les avions, les appareils de plongée et les sous-marins, les ordinateurs, les robots et les 

prothèses, et qu’il dépense tant d’énergie à contrecarrer les manifestations du vieillissement. 

Que dire, alors, de tous ceux qui sont bien plus limités dans la réalisation de leurs désirs que 

ne l’est le commun des mortels. Il ne s’agit plus ici de voler, mais simplement de se mouvoir, 

d’appréhender le monde qui nous entoure malgré des organes des sens défaillants, d’être acteur de 

sa vie malgré des retards ou des désordres mentaux plus ou moins importants. Dans certains cas, la 

douleur de chaque instant alourdit encore le fardeau d’être vivant. 

D’un point de vue médical, la prévention du handicap est un devoir qui relève de la raison 

d’être de la médecine : éviter que la sphère des possibilités naturelles de l’homme ne soit limitée par 

des processus appelés, dès lors, pathologiques. Lorsque la personne affectée par un handicap est 

née, elle est cependant à l’évidence, une personne à part entière, jouissant de la plénitude de ses 

droits et fondée à attende de la société l’aide spécifique dont elle a besoin. Il s’agit pour des nations 

riches et développées telles que la nôtre, telle que l’Europe dans son ensemble, de mobiliser leurs 

moyens techniques et financiers, leurs citoyens, pour permettre à leurs enfants marquées par le sort 

de rétablir autant qu’il est possible leur autonomie de décision et d’action.  

A quoi serviraient les fruits de nos efforts, de notre travail, les biens que nous créons ou 

acquerrons, s’ils n’étaient pas aussi des outils de la solidarité envers qui le requiert ? et qui plus que 

les personnes handicapées ? 

Admettre la légitimité d’une prévention du handicap n’est en rien contradictoire avec la 

reconnaissance de la dignité des personnes handicapées. A l’inverse, noter combien la présence 

d’enfants handicapés dans une classe peut constituer une circonstance enrichissante, profondément 

humanisante pour tous leurs camarades ; être ébloui par la tendresse réciproque entre des parents et 

leur fils ou leur fille souffrant d’un handicap plus ou moins sévère, se trouver comme irradié par ce 

sentiment lumineux de bonté et d’amour, ne conduit pas à une vision naïve du handicap vu comme 

une chance, voire une bénédiction. S’il n’est pas toujours synonyme de malheur, le handicap est au 

moins une entrave, une épreuve imposée. La surmonter peut conduite à la révélation de la richesse 

de l’esprit humain, constituer un hymne à la volonté par laquelle il s’exprime, mais s’efforcer de la 

prévenir n’est pas illégitime. 

Il apparaît en effet juste de tenter, lorsque cela est possible, d’éviter que des obstacles indus 

n’entravent l’expression des potentialités humaines. Cette opinion, sans doute consensuelle, devrait 

déboucher sur des actions concrètes : par des mesures de santé publique, d’hygiène, de 

pharmacovigilance, tout faire pour diminuer la prévalence des désordres congénitaux à l’origine des 

handicaps constitutionnels, pour mener une politique efficace d’éducation à la santé et de prévention 

des risques de nature à réduire la fréquence des maladies et des accidents générateurs de handicap. 

Lorsque le mal est fait, que la personne est là, avec son handicap, il s’agit alors de l’aider, elle 

et sa famille, à surmonter autant qu’il se peut les difficultés et les obstacles qui se présentent, à tout 

le moins d’y faire face. (…) Indépendamment des sacrifices nécessaires à l’accomplissement de 

notre devoir envers nos concitoyens en difficulté, il convient déjà de les accueillir. Or, c’est dans le 

regard des gens « normaux » que, souvent, se manifeste d’abord le rejet. 

Il existe un continuum allant de l’altérité identitaire à la différence radicale : nos frères, les 

nôtres, les étrangers, et ceux que nous ressentons de la gêne à dénommer tant ils s’écartent des canons 

de l’humanité affichés par notre société. Le héros des temps modernes, celui auquel il convient de 



4 

s’identifier, est jeune, beau et performant. Or, il existe des personnes qui apparaissent bien vite 

vieilles et usées, nous agressent par leurs difformités et s’avèrent, en général improductives.  

Ce sont différentes formes de retards mentaux sévères, ou bien des désordres du corps 

confinant à la monstruosité (…) Quelle place pour (eux) ? Et, pire encore, pour cet enfant apeuré et 

douloureux, au visage marqué, figé, dépourvu de tout moyen de s’imposer ? Incapable de produire 

et de rapporter, il ne vaut que par la valeur qu’on lui reconnaît. Il existe, certes, mais pour personne, 

pas même pour lui, à moins qu’on ne l’accueille. 

Mais pourquoi l’accueillir ? Parce qu’il est enfant de Dieu, notre frère, pour les croyants. Mais 

pour les autres ? Parce que le peuple français s’y est engagé à travers divers textes de lois depuis 

1975, au moins lorsque la volonté de la mère informée de l’état du fœtus avant la naissance a été que 

le bébé vienne au monde. Ce respect de la liberté de la femme, en accord avec son conjoint, fût de la 

part des parlementaires français la reconnaissance qu’elle est impliquée au premier chef par la 

décision à prendre, et que personne ne peut se substituer à elle pour déterminer ce qu’il convient de 

faire. 

Cependant, cette liberté plie aujourd’hui sous les coups redoublés d’un eugénisme normatif 

inculquant à chacun l’idée selon laquelle la naissance d’enfants de qualité altérée est un déni du 

progrès des techniques médicales qui permettent de l’éviter. Les tribunaux ont plusieurs fois statué en 

ce sens : des enfants lourdement handicapés ne pouvaient être indemnisés de leur handicap qu’à la 

condition d’être nés « par erreur », leur mère n’ayant pu l’éviter du fait d’une erreur de diagnostic 

prénatal. En revanche, s’ils ont été voulus en connaissance de cause, droit que la loi reconnaît bien sûr 

à la femme, ou bien si leur handicap résulte d’un aléa imprévisible et indétectable, alors ils n’auront 

rien. De toute façon quelle que soit la loi, et son respect, elle ne suffit pas à adoucir les cours. 

Reposons donc la question, pourquoi les accueillir, au moins quand ils sont là, ces enfants si fragiles, 

par delà la référence à la loi divine ou à celle des hommes ? Parce que c’est un devoir qu’il est 

difficile à un être responsable de méconnaître et, le cas échéant, aussi une source possible de bonheur. 

Ce petit d’homme dépend de nous pour accéder au bien-être, ressentir du plaisir, connaître des 

joies. Nous ne pouvons douter qu’il le peut, comme, hélas, qu’il est aussi vulnérable à la douleur et 

à la terreur, toutes émotions dont la valeur positive ou négative nous est familière. Comment, en 

conscience, se savoir responsable du sort de cet enfant qui procède de la communauté humaine, de 

cette personne, et lui imposer des douleurs et des malheurs dont nous avons éprouvé la rudesse ? Le 

devoir sans satisfaction est cependant bien fragile mais la menace en est-elle si grande ? Ecoutons 

ceux qui se sont affrontés à ce type de situation, par vocation ou parce que la vie l’a commandé. A 

la condition expresse que l’aide nécessaire soit apportée, que la contrainte matérielle de tous les 

instants et l’angoisse du lendemain n’aboutissent pas à une totale insensibilité émotionnelle, au rejet 

d’une épreuve insupportable, quel prodige que le sourire confiant de l’enfant apaisé, que ce regard 

qui s’éclaire de l’amour donné et des merveilles qu’il peut accomplir. 

L’effort consenti librement pour donner tout le bonheur possible à qui ne peut ni le demander, 

ni le conquérir, recèle une source possible d’ineffable joie. En absence du soutien indispensable, 

matériel et psychologique, des structures adaptées, en particulier aux cas les plus sévères, ce peut 

être là, à l’inverse, le facteur déclenchant d’un malheur terrifiant auquel personne ne résistera, ni le 

sujet affecté, ni sa famille, ni son entourage.  

La voie lucide, responsable, généreuse et par conséquent humaine, qu’il revient à notre 

société d’emprunter repose au total sur des principes clairs. Prévenir le handicap autant qu’il est 

possible. Informer les familles, les écouter, discuter avec elles. Leur faire confiance, ne pas se 

substituer à elles pour déterminer ce qu’il convient de faire dans les cas limites, ceux des troubles et 

des malformations les plus graves, les aider à assumer leur choix. Respecter tous les droits des 

personnes handicapées, les faire bénéficier d’une solidarité collective qui leur est due. Mobiliser 

tous les moyens nécessaires à leur accueil digne et chaleureux, à leur épanouissement maximal, à 

leur insertion naturelle au sein de la cité, quand cela se peut. Sinon, créer les conditions pour que, 

malgré tout, puisse se produire le prodige du regard aimant libéré par lequel une mère, un père 

manifestent toute la dignité du lien à leur enfant.  



5 

L’autre au sortir de la vie  

Plus encore que le mythe de l’immortalité, c’est celui de l’éternelle jeunesse qui fait rêver. A 

défaut d’éternité, la plupart des humains se satisferaient de vivre jeune tout au long de leur 

existence, même si celle-ci doit être de durée limitée. A l’inverse, un vieillissement continu que rien 

n’interromprait jamais serait une malédiction. La mort apparaîtrait alors des plus désirables. De tout 

temps les poètes ont chanté la beauté et les plaisirs de la jeunesse, les misères de la vieillesse. 

Encore celles-ci étaient-elles jadis en partie atténuées par l’intégration des anciens au tissu familial, 

la réputation de sagesse dont ils jouissaient, le respect qu’on leur portait. Ce sont ces « lots de 

consolation » que semblent avoir perdus nos vieux d’aujourd’hui. Le monde appartient, je l’ai déjà 

rappelé, aux personnes jeunes, belles, actives et productives. Les sujets âgés, déjà dépourvus 

d’avenir, sont aussi de plus en plus dépossédés d’une raison d’être au présent.  

Si la mort est un échec, la vieillesse est vécue comme un désastre, qu’il faut masquer, lui 

aussi. D’abord, tout mettre en ouvre pour en cacher les stigmates sur le corps : l’hygiène de vie, les 

onguents, les teintures, les soins, les implants, les prothèses, la chirurgie sont successivement mis en 

ouvre pour y pourvoir. Puis, lorsque la peau parcheminée, les cheveux rares, les chairs flasques, la 

démarche hésitante, la vue basse, l’audition dégradée, les mains tremblantes et la voix chevrotante 

ne peuvent plus être dissimulés, c’est le vieillard que l’on retranche de la cité, que l’on enferme 

dans sa chambre, à l’hospice ou à la maison de retraite : il s’agit d’épargner ce spectacle déprimant 

aux citoyens actifs, et donc pleinement vivants. Il se dit même de plus en plus que la vieillesse est 

une déchéance qu’il serait légitime d’éviter en reconnaissant à chacun le droit de mourir « dans la 

dignité », c’est-à-dire avant que d’être vieux. Notre société aspire à la fois à l’immortalité des êtres 

jeunes et à l’euthanasie des grands vieillards, deux manières d’exorciser les défaillances de la 

médecine triomphante, la sénescence et la mort.  

Des moyens considérables ont de ce fait été mobilisés pour des ans réparer l’irréparable 

outrage. Grâce à l’hygiène, aux cosmétiques et à la médecine, de grands succès ont déjà été 

remportés contre le vieillissement ; les sexagénaires, jadis ancêtres cacochymes, sont souvent de 

nos jours des citoyens actifs et fringants. Grâce à l’ingéniosité des biologistes de la reproduction, les 

femmes peuvent mettre des enfants au monde à cet âge. Il n’empêche, vieillir, plus lentement que 

jadis, et mourir, en moyenne, de plus en plus vieux, restent des invariants de la condition humaine. 

L’augmentation de la longévité et la réduction concomitante de la natalité aboutissent même à 

l’accroissement de la proportion des personnes âgées : la collectivité, hantée par l’image de la 

jeunesse, vieillit, cela contribuant à ceci. Le déni de cette réalité la conduit à privilégier un modèle 

de plus en plus inadapté à ce qu’elle sera. L’assise des bénéficiaires risque donc d’en être de plus en 

plus réduite, malgré les promesses alléguées de la génétique et des cellules souches. La médecine et 

la biologie ne seront pas à elles seules suffisantes pour surmonter ce problème : il y faudra aussi de 

la lucidité, celle d’accepter l’humanité telle qu’elle devient, riche de la coexistence entre souvent 

quatre générations solidaires. 

Si chacune d’entre elles, en particulier celle des aînés, perçoit dans le regard des autres la 

justification de son existence, de la considération pour le rôle qu’elle joue dans la cohérence du tissu 

humain, alors l’essentiel sera préservé. Chaque âge se verra reconnu son anneau électif d’épanouis-

sement, chacun enlacé comme dans le symbole olympique, plus près du début ou plus près de la fin. 

Au total, tout témoigne de ce que l’individu n’existe que par l’autre, en fonction de l’autre 

dont le pouvoir tient à son unicité, à sa différence avec tous les êtres qu’il contribue à édifier autant 

qu’il est façonné par eux. La différence est féconde et, pour qui en prend conscience, l’altérité 

radicale est richesse. A ce titre, l’indifférence ou le rejet sont amputations.  

Texte extrait de "Voici l’homme" Conférences de carême à Notre-Dame de Paris (Parole et 

Silence 2006).  

 


