http://combonianum.org/

Primera predicacion de Cuaresma 2015
Del P. Raniero Cantalamessa.

El padre Raniero Cantalamessa, predicador de la Casa Pontificia, ha comenzado este viernes en el
Vaticano con las tradicionales predicaciones que hace en el tiempo de Cuaresma, dirigidas a la
Curia Romana. En la meditacion de esta mafiana no ha participado el papa Francisco, debido a que
estaba regresando de sus Ejercicios Espirituales en las afueras de Roma. El padre Cantalamessa ha
propuesto a la Curia Romana unas reflexiones sobre la ‘Evangelii gaudium’ del papa Francisco.

“LA ALEGRIA DEL EVANGELIO LLENA EL CORAZON Y LA VIDA”.
Reflexiones sobre la “Evangelii gaudium” del papa Francisco.

Me gustaria aprovechar la ausencia del Santo Padre, en esta primera meditacion de Cuaresma,
para proponer una reflexion sobre su Exhortacion apostolica Evangelii gaudiun, que no me habria
atrevido a hacer en su presencia. No se tratara, por supuesto, de un comentario sistematico, sino sélo
de reflexionar juntos y asumir algunos de sus puntos clave.

1. El encuentro personal con Jesus de Nazaret

Escrita al concluir el Sinodo de los Obispos sobre la nueva evangelizacion, la exhortacion
presenta tres polos de interés que se entrelazan entre si: el sujeto, el objeto y el método de la
evangelizacion: quién debe evangelizar, qué se debe evangelizar, como se debe evangelizar. Sobre el
sujeto evangelizador, el Papa dice que se compone de todos los bautizados:

“En virtud del Bautismo recibido, cada miembro del Pueblo de Dios se ha convertido en
discipulo misionero (cf. Mt 28,19). Cada uno de los bautizados, cualquiera que sea su funcion en la
Iglesia y el grado de ilustracion de su fe, es un agente evangelizador, y seria inadecuado pensar en un
esquema de evangelizacion llevado adelante por actores calificados donde el resto del pueblo fiel sea
solo receptivo de sus acciones. La nueva evangelizacion debe implicar un nuevo protagonismo de
cada uno de los bautizados” (n. 120).

Esta afirmacion no es nueva. La habia expresado el beato Pablo V1 en la Evangelii nuntiandi,
San Juan Pablo Il en la Christifideles laici; Benedicto XV1 habia insistido sobre el papel especial
reservado en ella para la familia (1). Incluso antes de esto, la llamada universal a evangelizar habia
sido proclamada por el decreto Apostolicam actuasitatem del Concilio Vaticano Il. Una vez he
escuchado a un laico americano comenzar asi una intervencion evangelizadora: “Dos mil quinientos
obispos, reunidos en el Vaticano, me han escrito para que venga a anunciaros el Evangelio”. Todos,
por supuesto, tenian curiosidad por saber quién era este hombre. Y entonces él, que también era un
hombre lleno de humor, explicd que los dos mil quinientos obispos eran los que estaban reunidos en
el Vaticano para el Concilio Vaticano Il y habian escrito el documento sobre el apostolado de los
laicos. El tenia toda la razon: ese documento no estaba dirigida a todos y nadie; estaba dirigido a todos
los bautizados, y él lo tomo con razén como dirigido personalmente a él.

No es, por lo tanto, en este punto donde se tiene que buscar la novedad de la EG del papa
Francisco. El no hace mas que reiterar lo que sus predecesores habian inculcado en varias ocasiones.
La novedad debe buscarse en otra parte, en el llamamiento que dirige a los lectores al comienzo de la
carta, y que constituye, creo, el corazén de todo el documento: “Invito a cada cristiano, en cualquier
lugar y situacion en que se encuentre, a renovar ahora mismo su encuentro personal con Jesucristo o,
al menos, a tomar la decision de dejarse encontrar por El, de intentarlo cada dia sin descanso. No hay
razén para que alguien piense que esta invitacion no es para élI” (EG, n. 3).

Esto quiere decir que el objetivo final de la evangelizacion no es la transmision de una doctrina,
sino el encuentro con una persona, Jesucristo. La posibilidad de un encuentro cara a cara depende del
hecho de que Jesus, resucitado, estd vivo y quiere caminar al lado de cada creyente, asi como
realmente andaba con los dos discipulos en el camino a Emaus; es mas, como estaba en sus corazones
cuando regresaban a Jerusalén, después de recibirlo en el pan partido.



2

En el lenguaje catolico “el encuentro personal con Jesls” nunca ha sido un concepto muy
familiar. En lugar de encuentro “personal”, se preferia la idea del encuentro eclesial, que se lleva a
cabo, es decir, a través de los sacramentos de la Iglesia. La expresion tenia, para nuestros oidos
catolicos, unas resonancias vagamente protestantes. El Papa no piensa evidentemente a un encuentro
personal que sustituye al eclesial; sdlo quiero decir que el encuentro eclesial debe ser también un
encuentro libre, querido, espontaneo, no puramente nominal, legal o consuetudinario..

Para entender lo que significa tener un encuentro personal con Jesus, debemos echar un vistazo,
por somero que sea, a la historia de la Iglesia. ;Como se convertian en cristianos en los tres primeros
siglos de la Iglesia? Con todas las diferencias de un individuo a otro y de un lugar a otro, esto ocurria
después de una larga iniciacion, el catecumenado, y era el resultado de una decision personal, incluso
también arriesgada por la posibilidad del martirio.

Las cosas cambiaron cuando el cristianismo se convirtio, inicialmente en una religion tolerada
(edicto de Constantino en el 313) y después, en poco tiempo, en la religién favorecida, cuando no
incluso la impuesta. A principios del siglo V, el emperador Teodosio Il emitié una ley segun la cual
solo los bautizados podian acceder a los cargos publicos. A esto se sumo el hecho de las invasiones
barbaras que en breve tiempo cambiaron por completo la disposicion politica y religiosa del imperio.
Europa Occidental se convirtié en un conjunto de reinos barbaros, con una poblacion en algunos casos
arriana, en la mayoria pagana.

En las regiones del antiguo imperio (sobre todo en oriente y en ltalia centro meridional) ser
cristianos ya no era una decision del individuo, sino de la sociedad, mas aun ahora que el bautismo se
administraba casi siempre a los nifios. En cuanto a los reinos barbaros, en su interior regia la
costumbre que la poblacién seguia la decision del jefe. Cuando, en la noche de Navidad del 498 o
499, el rey de los francos Clodoveo se hizo bautizar en Reims por el obispo de San Remigio, todo su
pueblo lo siguid. (Esta es la razon por la que Francia ha tenido el titulo de “Hija primogénita de la
Iglesia”). Asi comenzd la practica del bautismo en masa; mucho antes de la Reforma protestante
estaba en marcha la norma: “Cuius regio eius et religio”: la religion del rey es también la del reino.

En esta situacion, el énfasis no se pone méas en el momento y la forma en que uno llega a ser
cristiano, es decir, sobre como llegar a la fe, sino sobre las exigencias morales de la misma fe, sobre el
cambio de costumbres; en otras palabras, sobre la moral. La situacidn, sin embargo, fue menos grave
de lo que pueda parecernos hoy, ya que, con todas las contradicciones que sabemos, sin embargo, la
familia, la escuela, la cultura y poco a poco también la sociedad ayudaban, casi espontaneamente, a
absorber la fe. Por no hablar de que, desde el comienzo de la nueva situacion, nacieron formas de
vida, como la vida monastica y luego las diversas 6rdenes religiosas, en las que el bautismo era vivido
en toda su radicalidad y la vida cristiana era el resultado de una decision personal, a menudo heroica.

Esta situacion llamada “de cristiandad” ha cambiado radicalmente y no es este el caso para
detenerse a ilustrar los tiempos y las formas del cambio. S6lo tenemos que saber que ya no es como
en los siglos pasados en los que se formaron la mayoria de nuestras tradiciones y de nuestra propia
mentalidad. El advenimiento de la modernidad, comenzada con el humanismo, acelerada por la
Revolucion Francesa y la lustracion, la emancipacion del Estado de la Iglesia, la exaltacion de la
libertad individual y la autodeterminacion y para finalizar la secularizacion radical en la que ha
derivado, han cambiado profundamente la situacion de la fe en la sociedad.

De ahi la urgencia de una nueva evangelizacion, es decir, de una evangelizacion que se mueva a
partir de bases diferentes a las tradicionales, y teniendo en cuenta la nueva situacion. Se trata
basicamente de crear las oportunidades para que los hombres de hoy puedan tomar, en el nuevo
contexto, la decision personal libre y madura que los cristianos adoptaban al inicio cuando recibian el
bautismo y que les convertia en cristianos reales y no sélo nominales.

2. ¢Como responder a las nuevas exigencias?

Naturalmente no somos los primeros en plantearnos el problema. Para no remontarnos todavia
mas atras, recordemos el establecimiento, en 1972, del “Ritual de la Iniciacion Cristiana de Adultos”
(RICA) que propone una especie de camino catecumenal para el bautismo de los adultos. En algunos



3

paises con religion mixta, donde muchas personas piden el bautismo siendo adultos, esta herramienta
ha demostrado ser muy eficaz.

¢Pero qué hacer con la masa de cristianos ya bautizados que viven como cristianos solo de
nombre y no de hecho, completamente ajenos a la Iglesia y a la vida sacramental? La respuesta a este
problema ha surgido mas de Dios mismo que de la iniciativa humana. Y son los movimientos
eclesiales, grupos laicales y comunidades parroquiales renovadas, aparecidas después del Concilio. La
contribucion conjunta de todas estas realidades, a pesar de la gran variedad de estilos y la
composicion numerica, es que ellas son el contexto y el instrumento que permite a muchas personas
adultas tomar una decision personal por Cristo, tomarse en serio su bautismo, convertirse en sujetos
activos de la Iglesia.

San Juan Pablo |1 veia en estos movimientos y comunidades parroquiales vivas “los signos de
una nueva primavera de la Iglesia”. En la Novo millennio ineunte escribia: “Tiene gran importancia
para la comunion el deber de promover las diversas realidades de asociacion, que tanto en sus
modalidades mas tradicionales como en las mas nuevas de los movimientos eclesiales, siguen dando a
la Iglesia una viveza que es don de Dios constituyendo una auténtica primavera del Espiritu (2)”.

De la misma forma se ha expresado, en varias ocasiones, Benedicto XVI. En la homilia de la
Misa crismal del Jueves Santo de 2012, ha dicho: “Mirando a la historia de la época post-conciliar, se
puede reconocer la dinamica de la verdadera renovacion, que frecuentemente ha adquirido formas
inesperadas en momentos llenos de vida y que hace casi tangible la inagotable vivacidad de la Iglesia,
la presencia y la accion eficaz del Espiritu Santo”.

3. Porqué el evangelio llena de alegria el corazon y la vida del creyente.

Pero ahora volvamos a la carta del papa Francisco. Comienza con las palabras que han
inspirado el titulo del documento: “La alegria del Evangelio llena el corazén y la vida entera de los
que se encuentran con Jesus”. Existe un vinculo entre el encuentro personal con Jesus y experimentar
la alegria del Evangelio. La alegria del Evangelio, se experimenta s6lo mediante el establecimiento de
una relacion intima, de persona a persona, con Jesus de Nazaret.

Si no queremos que las palabras sean solo palabras, tenemos que plantearnos a este punto una
pregunta: ;por qué el Evangelio seria una fuente de alegria? ¢La expresién es solamente un eslogan
cémodo, o corresponde a la verdad? Mas aun, ¢por qué el Evangelio se llama asi: euangelion, o sea
buena noticia, noticia bella, gozosa? La mejor manera para descubrirlo es partir desde el momento en
el cual esta palabra aparece por primera vez en el Nuevo Testamento y precisamente en la boca de
Jests. Marcos al inicio de su Evangelio resume en pocas palabras el mensaje fundamental que Jesus
iba predicando en las ciudades y pueblos en donde iba, después de su bautismo en el Jordan:

“Después que Juan fue arrestado, Jesus se dirigié a Galilea. Alli proclamaba la Buena Noticia
de Dios, diciendo: El tiempo se ha cumplido y el Reino de Dios esta cerca; Convertios y creed en el
Evangelio” (Mc 1, 14-15).

A primera vista se diria que esta no es precisamente una noticia “gozosa”, una noticia alegre;
suena mas bien como una llamada de atencion severa, un llamamiento austero al cambio. En este
sentido este viene propuesto al inicio de la Cuaresma, en el Evangelio del primer domingo, y se
acompana con el rito de las cenizas en la cabeza: “jConvertios y creed en el Evangelio!”. Por eso es
vital entender el verdadero sentido de este inicio del Evangelio.

Antes de Jesus, convertirse significaba siembre “volver atras”, (como indica el mismo término
usado en hebreo, para indicar esta accion, o sea el término shub); significaba volver a la alianza
violada, mediante una renovada observancia de la ley. Dice el Sefior por boca del profeta Zacarias:
“convertios a mi [...], volved de vuestro camino perverso” (Zc 1, 3-4; cfr. también Jr 8, 4-
5).Convertirse tiene por lo tanto un significado principalmente ascético, moral y penitencial que se
actla cambiando la conducta de la propia vida. La conversion es vista como condicién para la
salvacion; el sentido es: convertios y seréis salvados; convertios y la salvacion llegara a vosotros.

Este es el significado predominante que la palabra conversion tiene en los labios de Juan el
Bautista (cfr. Lc 3, 4-6). Pero en la boca de Jesus este significado cambia: no porque Jesus se divertia



4

cambiando el sentido de las palabras, sino porque con él cambio la realidad. El significado moral pasa
a un segundo plano (al menos en el inicio de la predicacion), respecto a un significado nuevo, hasta
ahora desconocido. Convertirse no significa méas volver hacia atras; significa mas bien hacer un salto
hacia adelante y entrar mediante la fe en el Reino de Dios que vino en medio de los hombres.
Convertirse es tomar la decision llamada “decisién del momento” delante de la realizacion de las
promesas de Dios.

“Convertios y creed” no significan dos cosas distintas y sucesivas, sino la misma accion:
convertios, 0 sea, creed; jconvertios creyendo! Lo afirma también santo Tomas de Aquino: “Prima
conversio fit per fidem”, la primera conversion consiste en creer (3). Conversion y salvacion se han
intercambiado el lugar. No mas: pecado — conversion — salvacion

(Convertios y seréis salvados; convertios y la salvacion vendrd a vosotros™), sino mas bien:
pecado — salvacion — conversion. (“Convertios porque sois salvados; porque la salvacion ha venido a
vosotros”). Los hombres no han cambiado, no son ni mejores ni peores que antes, es Dios el que ha
cambiado v, en la plenitud del tiempo, ha enviado a su Hijo para que recibiéramos la adopcion como
hijos (cfr. Ga 4, 4).

Muchas parabolas evangélicas no hacen que reiterar este gozoso anuncio inicial. Una es la del
banquete. Un rey hizo un banquete para las bodas de su hijo; en la hora establecida envio a sus siervos
a llamar a los enviados (cfr. Mt 22, 1 ss.). Estos no habia pagado antes el precio como se hace en las
comidas sociales; no, el banquete es gratuito. Se trata solamente de aceptar o rechazar la
invitacion.Otra es la parébola de la oveja perdida. Jesus la concluye con las palabras: “Asi, les dijo
que hay mas alegria delante de los angeles de Dios por un solo pecador que se convierte”. (Lc 15,10).
Pero, ¢en qué consiste la conversion de la oveja? Quizés en que ella haya regresado al rebafio por si
misma? No, es el pastor que ha ido a buscarla y la ha llevado al rebafio cargada en su espalda.

San Pablo, en la carta a los romanos (3, 21 ss.), sera el anunciador indémito de esta
extraordinaria novedad evangélica, después que Jesus le hizo pasar esta experiencia dramética en su
vida. Asi recuerda el hecho que cambid el curso de su vida::

“Pero todo lo que hasta ahora consideraba una ganancia, [ser circunciso, judio, irreprensible por
lo que se refiere a la observancia de la ley], lo tengo por pérdida, a causa de Cristo. Méas aun, todo me
parece una desventaja comparado con el inapreciable conocimiento de Cristo Jesus, mi Sefior. Por él
he sacrificado todas las cosas, a las que considero como desperdicio, con tal de ganar a Cristo y estar
unido a €él, no con mi propia justicia —la que procede de la Ley— sino con aquella que nace de la fe en
Cristo, la que viene de Dios y se funda en la fe” (Flp 3, 7-9).

Por esto el Evangelio se Ilama Evangelio y es fuente de alegria. Nos habla de un Dios que, por
pura gracia, ha venido a nuestro encuentro en su Hijo Jests. Un Dios que “amo tanto al mundo, que
entregd a su Hijo Unico para que todo el que cree en él no muera, sino que tenga Vida eterna” (Jn 3, 16).

Muchos recuerdan del Evangelio casi solo la frase de Jesus: “El que quiera venir detras de mi, que
renuncie a si mismo, que cargue con su cruz y me siga” (Mt 16, 24) y se convencen de que el Evangelio
es sinénimo de sufrimiento y de negacién de si, y no de alegria. Pero profundicemos el discurso: “me
siga” ¢doénde? ¢Al Calvario, a la muerte de cruz? No, en el Evangelio, esto constituye la penultima
etapa, nunca la Gltima. Me siga, a través de la cruz, a la resurreccion, a la vida, ja la alegria sin fin!

4. La fe y las obras y el Espiritu Santo

Pero ¢no reducimos asi el Evangelio a una sola dimension, la de la fe, descuidando las obras? ;Y
como conciliar la explicacion apenas expuesta con otros pasajes del Nuevo Testamento donde la palabra
conversion esta dirigida a quien ha creido? A los apostoles que le seguian desde hace tiempo Jesus les
dijo un dia: “Si no cambiais y os hacéis como nifios, no entraréis en el reino de los cielos” (Mt 18, 3);
Juan, en el Apocalipsis, repite a cada una de las siete iglesias el imperativo “convertios” (metanoeson),
donde el sentido inequivoco de la palabra es: jvuelve al fervor primitivo, sé vigilante, cumple las obras
de antes, deja de acunarte en la ilusion de estar bien con Dios, sal de tu tibieza! (cfr. Ap 2-3).

La cosa se explica con una sencilla analogia con lo que sucede con la vida fisica. El nifio ni
puede hacer nada para ser concebido en el sentido de la madre; necesita del amor de dos padres que le



5

dan la vida; pero una vez que viene al mundo debe formar sus pulmones, respirar, mamar, o de lo
contrario la vida recibida se apaga. En este sentido se entiende la frase de Santiago: “La fe sin las
obras esta muerta (St 2, 26), en el sentido de que sin las obras la fe “muere”.

Este es también el sentido que la teologia catolico siempre ha dado a la definicion paulina de la
“la fe que obra por medio del amor” (Ga 5, 6). Uno no se salva por las buenas obras, pero no se salva
sin las buenas obras: podemos resumir asi lo que el concilio de Trento dice sobre este punto y que el
didlogo ecuménico hace mas y mas ampliamente compartido entre los cristianos.

La exhortacion apostolica del papa Francisco reflexiona esta sintesis entre fe y obra. Después de
haber iniciado hablando de la alegria del Evangelio que llena el corazon, en el cuerpo de la carta
recuerda todos los grandes “no” que el Evangelio pronuncia contra el egoismo, la injusticia, la
idolatria del dinero, y todos los grandes “si” que esto nos anima a decir al servicio del los otros, el
compromiso social, a los pobres.

La exigencia de compromiso que el Evangelio implica, no atenGa la promesa de alegria con la
que Jesus inaugura su ministerio y el Papa inicia su exhortacion, es mas, la refuerza. Esa gracia que
Dios ha ofrecido a los hombres enviando a su Hijo al mundo, ahora, que Jesls ha muerto y resucitado
y ha enviado al Espiritu Santo, no deja al creyente solo luchando con las exigencias de la ley de del
deber; pero hace en él y con él, mediante la gracia lo que él puede. Le da “una inmensa alegria en
medio de todas las tribulaciones” (2 Co 7, 4).

Es la certeza con la que el papa Francisco concluye su exhortacion. El Espiritu Santo, recuerda,
“viene en ayuda de nuestra debilidad” (Rm 8, 26) (EG, n. 280). El es nuestro gran recurso. La alegria
prometida por el Evangelio es fruto del Espiritu (Ga 5, 21), y no se mantiene si no gracias a un
continuo contacto con él.

En un reciente encuentro con los lideres de las Fraternidades carismaticas, el papa Francisco uso
el ejemplo de lo que sucede en la respiracion humana (4). Tiene dos fases: esta la inspiracion con la que
se recibe el aire y esta la espiracion con la que se expulsa el aire. Son, decia, un bonito simbolo de lo
que debe suceder en el organismo espiritual. Nosotros inspiramos el oxigeno que es el Espiritu Santo
mediante la oracion, la meditacién de la palabra de Dios, los sacramentos, la mortificacion, el silencio;
derramamos el Espiritu cuando vamos hacia los otros, en el anuncio de la fe y en las obras de la caridad.

El tiempo de cuaresma que acabamos de empezar, es, por excelencia, tiempo de inspiracion.
Hagamos, en este tiempo, respiraciones profundas; llenemos de Espiritu Santo los pulmones de nuestra
almay asi, sin que nos demos cuenta, nuestro aliento olera a Cristo. jBuena Cuaresma a todos!

(1) Benedicto XVI, Discurso a la Asamblea Plenaria del Pontificio Consejo para la Familia en 2011.
(2) Novo millennio ineunte, 46.
(3) Santo Tomas de Aquino, Summa theologiae, I-llae, g. 113, a,4.

(4) Discurso a los miembros de la “Catholic Fraternity of Charismatic Covenant Communities and
Fellowships ”, Viernes, 31 de octubre de 2014.



