http://combonianum.org/

Avent: deuxiéme prédication du P. Cantalamessa
« HEUREUX LES ARTISANS DE PAIX CAR ILS SERONT APPELES FILS DE DIEU »

La paix comme devoir
P. Raniero Cantalamessa

Le P. Cantalamessa a donné cette méditation ce vendredi matin, 12 décembre, au Vatican, en
présence du pape Francois et de ses collaborateurs.

Aprés une méditation sur la paix don de Dieu, dans la premiere prédication, voici maintenant
une réflexion sur la paix comme devoir et engagement a accomplir. Nous sommes appelés a suivre
I’exemple du Christ, en devenant des canaux qui fassent arriver la paix de Dieu jusqu’a nos freres.
Cette tache, Jésus I’indique a ses disciples quand il proclame: « Heureux les artisans de paix, car ils
seront appelés fils de Dieu » (Mt 5, 9).Le terme eirenopoioi ne désigne pas les « pacifiques » (que
I’on trouve dans la béatitude des doux, des non violents) ; mais plutét les « pacificateurs », ¢’est-a-
dire les personnes qui ceuvrent pour la paix, qui aident des ennemis a se réconcilier et qui font, eux
méme, le premier pas pour se réconcilier avec son frére. Dans le méme sens Saint Jacques dit : « Un
fruit de justice est semé dans la paix pour ceux qui produisent la paix » (Jac 3.18). « lls seront appelés
fils de Dieu », c’est-a-dire imitateurs de Dieu, car Dieu, c’est « le Dieu de la paix » (Rom 15,33).

1. La paix de Jésus et celle de César Auguste

Jésus ne nous a pas seulement exhorté a étre des artisans de paix, il nous a appris aussi, par
I’exemple et la parole, la maniére de le devenir. Il dit & ses disciples : « Je vous laisse la paix, je vous
donne ma paix ; ce n’est pas a la maniére du monde que je vous la donne. »(Jn 14, 27). A la méme
époque, un autre grand homme proclamait la paix au monde. On a retrouvé en Asie Mineure une
copie du fameux « index des entreprises » de César Auguste, dans lequel I’empereur romain classe,
parmi ses plus grandes ceuvres, celle d’avoir établi dans le monde la paix romaine. Une paix, écrit-il,
« obtenue par des victoires » (parta victoriis pax)(1).

Jésus révele qu’il existe une autre fagcon d’ceuvrer pour la paix. Sa paix est une « paix fruit de
victoires » elle aussi, mais fruit de victoires sur soi et non sur les autres, de victoires spirituelles, et
non militaires. Sur la croix, écrit saint Paul, Jésus « en sa personne, a tué la haine » (Eph. 2,16): il a
tué la haine et non I’ennemi, il la tuée en lui, et non chez I’autre.

Le chemin qui conduit a la paix, proposé par I’Evangile, a un sens qui ne vaut pas seulement
dans le domaine religieux mais aussi dans le domaine politique. Aujourd’hui nous voyons bien que la
seule maniere d’assurer la paix c’est de tuer I’hostilité, pas I’ennemi. Les ennemis se détruisent par les
armes, I’hostilité se détruit par le dialogue. J’ai lu qu’un jour quelqu’un avait reproché a Abraham
Lincoln d’étre trop courtois avec ses adversaires politiques et lui avait rappelé que son devoir était
plutdt de les détruire. 1l avait alors répondu: « Mais n’est-ce pas détruire mes ennemis que d’en faire
des amis? »

C’est la situation du monde qui réclame dramatiquement que I’on change la méthode d’ Auguste
par celle du Christ. Qu’y a-t-il au fond de certains conflits apparemment insolubles, sinon la volonté
et Pespoir secret d’arriver un jour a détruire I’ennemi? Malheureusement, on peut appliquer a
«I’ennemi » ce que Tertullien disait des premiers chrétiens persécutés : « Semen est sanguis
chritianorum »: le sang des chrétiens est semence d’autres chrétiens. Le sang des ennemis est lui
aussi semence d’autres ennemis; au lieu de les détruire, il les multiplie.

« Nous ne saurions nous résigner a la continuation des conflits comme si une amélioration de la
situation n’était pas possible ! —a déclaré pape Francois au cours de sa recente visite en Turquie, en se
référant a la situation au Moyen Orient - Avec 1’aide de Dieu, nous pouvons et nous devons toujours
renouveler le courage de la paix ! » Une fagon d’étre des artisans de paix — souvent la seule qu’il nous



reste — c¢’est de prier pour la paix. Quand il n’est plus possible d’agir sur les « causes secondes », nous
pouvons toujours, par la priere, « agir sur la Cause Premiere ». L’Eglise ne se lasse pas de le faire
chaque jour, durant la messe, en lancgant cette vibrante priere: « Donne la paix, Seigneur, & nos jours »,
da pacem Domine in diebus nostris.

L’Evangile peut contribuer a la paix politique mais aussi a la paix sociale. On répéte souvent
I’affirmation du prophéte Isaie: «1’ceuvre de la justice sera la paix » (Is 32,17). A ce propos,
I’exhortation apostolique « Evangelii gaudium » met le doigt sur la plaie et dénonce ouvertement ce
qui constitue aujourd’hui la plus grande des injustices et entraves a la paix :

« La paix sociale ne peut pas étre comprise comme un irénisme ou comme une pure absence de
violence obtenue par I’imposition d’un secteur sur les autres. Ce serait de méme une fausse paix que
celle qui servirait d’excuse pour justifier une organisation sociale qui réduit au silence ou tranquillise
les plus pauvres, de maniere a ce que ceux qui jouissent des plus grands bénéfices puissent conserver
leur style de vie sans heurt, alors que les autres survivent comme ils peuvent. Les revendications
sociales qui ont un rapport avec la distribution des revenus, 1’intégration sociale des pauvres et les
droits humains ne peuvent pas étre étouffés sous prétexte de construire un consensus de bureau ou une
paix éphémere, pour une minorité heureuse. La dignité de la personne humaine et le bien commun
sont au-dessus de la tranquillité de quelques-uns qui ne veulent pas renoncer a leurs priviléges. ».(2)

2. Paix entre les religions

Pour les artisans de paix, s’ouvre aujourd’hui un nouveau champ de travail, difficile et urgent :
promouvoir la paix entre les religions. Le parlement mondial des religions, lors d’une séance a
Chicago en 1993, a fait cette proclamation: « Il n’y a pas de paix entre les nations sans paix entre les
religions et il n’y a pas de paix entre les religions sans dialogue entre les religions ».

La raison fondamentale qui permet un dialogue loyal entre les religions repose sur le fait que «
nous avons tous un seul Dieu ». Le pape saint Grégoire VII, en 1076, écrivait a un prince musulman
d’Afrique du nord: « Nous croyons et nous confessons un seul Dieu, méme si nous le faisons de
maniéres diverses, chaque jour le louant et le vénérant comme créateur des siécles et souverain de ce
monde ».(3) C’est de cette vérité que partit aussi saint Paul dans son discours a I’aréopage d’ Athénes :
« En lui nous avons la vie, le mouvement et 1’étre » (cf. AC 17,28).

Nous avons, subjectivement, des idées différentes sur Dieu. Pour nous, chrétiens, Dieu est « le
Pere de notre Seigneur Jésus Christ » que I’on ne connait pleinement qu’ «a travers lui » ; Mais
objectivement, nous savons bien qu’il ne peut y avoir qu’un seul Dieu. Chaque peuple et langue a son
nom et sa propre théorie sur le soleil, certaines plus exactes, d’autres moins, mais de soleil il n’y en a
qu’un !

Notre foi en I’Esprit Saint est un autre fondement théologique du dialogue. Comme Esprit de la
rédemption et Esprit de gréce, il est le lien de paix qui unit entre eux les baptisés des différentes
confessions chrétiennes; mais comme Esprit de la création, ou Esprit créateur, il est un lien de paix
entre les croyants de toutes les religions, voire entre tous les hommes de bonne volonté. « Toute
Vérité, quel que soit celui qui la dit — écrit Saint Thomas d’Aquin —, vientde I'Esprit-Saint »4. Comme
cet Esprit créateur guidait vers le Christ les prophétes de I’ Ancien Testament (1Pt 1,11), nous croyons
nous chrétiens que, d’une facon que Dieu seul connait, il guide vers le Christ et son mystére pascal les
personnes qui vivent en dehors de I’Eglise (cf. Gaudium et spes, 22).

Puisque 1’on parle de paix entre les religions, il convient d’avoir une pensée a part pour la paix
entre Israél et I’Eglise. Le pape, dans « Evangelii gaudium », porte lui aussi une attention particuliere
a ce dialogue et il conclut par ces mots :

« Méme si certaines convictions chrétiennes sont inacceptables pour le Judaisme, et I’Eglise ne
peut pas cesser d’annoncer Jésus comme Seigneur et Messie, il existe une riche complémentarité qui
nous permet de lire ensemble les textes de la Bible hébraique et de nous aider mutuellement a
approfondir les richesses de la Parole, de méme qu’a partager beaucoup de convictions éthiques ainsi
que la commune préoccupation pour la justice et le développement des peuples.”(EG, 249).



Pour Paul, la paix entre juifs et paiens est la premiére paix accomplie par Jésus sur la croix. Il
écrit dans sa Lettre aux Ephésiens: « C’est lui, le Christ, qui est notre paix : des deux, le Juif et le
paien, il a fait une seule réalité ; par sa chair crucifiée, il a détruit ce qui les séparait, le mur de la
haine ; il a supprimé les prescriptions juridiques de la loi de Moise. Ainsi, a partir des deux, le Juif et
le paien, il a voulu créer en lui un seul Homme nouveau en faisant la paix, et réconcilier avec Dieu les
uns et les autres en un seul corps par le moyen de la croix ; en sa personne, il a tué la haine » (Eph. 2,
14-16).

Dans la tradition chrétienne, ce texte a donné lieu a deux représentations iconographiques
différentes et opposées. Dans 1’'une, on voit deux femmes tournées, 1’une et lautre, vers Jésus en croix.
C’est le cas du crucifix de saint Damien a Assise. Les deux figures, représentées de chaque coté des
mains du crucifié — contrairement aux explications que 1’on donne d’habitude — ne sont pas des anges
(elles ne portent pas d’ailes et ce sont des figures de femmes). Dans la ligne de la Lettre aux
Ephésiens, I’'une des deux femmes représente la Synagogue et 1’autre I’Eglise, unies, non séparées,
par la croix du Christ.

Pour s’en convaincre, il suffit de comparer cette icone a celle, plus tardive, de I’Ecole de
Dionisij (XV s.) ou I’on voit toujours deux femmes, mais 1’une, I’Eglise, poussée par un ange vers la
croix, I’autre chassée par un ange loin d’elle.

La premiére image représente 1’idéal et I’intention divine, comme décrit par saint Paul; la
seconde relate comment les choses, hélas, se sont passées dans la réalité de I’histoire. Un jour j’ai
montré ces deux images a un ami rabbin. Celui-ci, ému, a commenté: « Peut-étre que 1’histoire de nos
relations aurait été différente si la deuxiéme vision n’avait pas prévalu sur la premiere ». La fidélité a
I’histoire nous oblige a dire que s’il en fut ainsi, au moins au début, les chrétiens n’en furent pas les
seuls responsables.

Nous devons nous réjouir et remercier Dieu d’étre tous aujourd’hui, au moins en esprit, des
partisans de la vision du crucifix de Saint Damien et non de 1’autre vision opposée. Nous voulons que
la croix du Christ serve a rapprocher entre eux juifs et chrétiens et non a les opposer ; que méme la
célébration de la croix du Vendredi Saint, au lieu de I’entraver, favorise ce dialogue fraternel.

3. Think globally, act locally

Un slogan trés a la mode dit: « Think globally, act locally »: penser au niveau mondial, agir au
niveau local. Cette maxime s’applique particulierement bien a la paix. Il faut penser a la paix
mondiale, mais agir pour la paix au niveau local. La paix ne se fait pas comme la guerre. Faire la
guerre demande une longue préparation : former de grosses armées, élaborer des stratégies, sceller des
alliances et se lancer dans I’attaque en rangs serrés. Malheur a celui qui voudrait partir en premier,
tout seul, individuellement ; il serait voué & une défaite certaine.

Faire la paix requiert exactement I’inverse: de commencer tout de suite, voire tout seul et par
une simple poignée de main. La paix se fait « artisanalement », a dit récemment le pape Francois.
Tout comme des milliards de gouttes d’eau sales ne feront jamais un océan d’eau propre, des milliards
d’hommes et de familles sans paix ne feront jamais une humanité en paix.

Nous qui sommes réunis ici, nous devons nous aussi faire quelque chose pour étre dignes de
parler de paix. Jésus, écrit encore 1’apdtre, est venu annoncer « la paix pour ceux qui étaient loin, la
paiX pour ceux qui étaient proches »(Eph 2,18). La paix avec ceux qui « sont proches » est souvent
plus difficile qu’avec ceux qui « sont loin ». Comment pouvons-nous, nous chrétiens, nous dire des
promoteurs de paix, si c’est pour apres nous disputer entre nous? Je ne me réfere pas, en ce moment,
aux divisions entre catholiques, orthodoxes, protestants, pentecdtistes, ¢’est-a-dire entre les différentes
confessions chrétiennes ; je me référe aux divisions qui existent souvent entre les membres de notre
Eglise catholique, a cause de traditions, tendances ou rites différents.

Rappelons les paroles sévéres de 1’ Apotre aux Corinthiens: « Freres, je vous exhorte au nom de
notre Seigneur Jésus Christ : ayez tous un méme langage ; qu’il n’y ait pas de division entre vous,
soyez en parfaite harmonie de pensées et d’opinions. Il m’a été rapporté a votre sujet, mes fréres, par



les gens de chez Chloé, qu’il y a entre vous des rivalités. Je m’explique. Chacun de vous prend parti
en disant : « Moi, j’appartiens a Paul », ou bien : « Moi, j’appartiens a Apollos », ou bien : « Moi,
j’appartiens a Pierre », ou bien : « Moi, j’appartiens au Christ ».Le Christ est-il donc divisé ? Est-ce
Paul qui a éte crucifie pour vous ?” (1 Cor 1, 10-13).

Le théme de la Journée mondiale pour la paix de 1’année en cours est « La fraternité,
fondement et route pour la paix ». Je cite les premiéres paroles de ce message: « La fraternité est une
dimension essentielle de I’homme, qui est un étre relationnel. La vive conscience d’étre en relation
nous amene a voir et a traiter chaque personne comme une vraie sceur et un vrai frére ; sans cela, la
construction d’une société juste, d’une paix solide et durable devient impossible. »

Le texte parle de la famille comme premier endroit pour se construire et apprendre a vivre en
vrais fréres. Mais le message s’applique aussi a d’autres réalités de I’Eglise: aux familles religieuses,
aux communautés paroissiales, au synode des évéques, a la curie romaine. « Vous étes tous freres »
(Mt 23, 8), nous a dit Jésus, et si cette parole ne s’applique pas a I’intérieur de 1’Eglise, au cercle le
plus étroit de ses ministres, a qui s’applique-t-elle?

Les Actes des ap6tres nous présentent le modéle d’une communauté vraiment fraternelle, « tous
d’accord entre eux », Soit une communauté avec « un seul ceeur et une seule dme » (Ac 4, 32). Certes,
tout ceci ne saurait se réaliser sans I’intervention du Saint Esprit, comme ce fut le cas aussi pour les
apotres. Avant la Pentecbte, ceux-ci ne formaient pas un seul cceur et une seule ame ; ils discutaient
souvent de qui parmi eux était le plus grand ou méritait le plus de s’asseoir a la droite et a la gauche
de Jésus. La venue du Saint Esprit les transforma compléetement ; pour employer une expression de
Teilhard de Chardin, « les décentra d’eux-mémes et les recentra sur le Christ ».

Les anciens Péres de I’Eglise et la liturgie ont compris I’intention de Luc de créer, dans le récit
de Pentec6te, un parallélisme entre ce qui se passe a la PentecOte et ce qui s’était passé a Babel. Mais
on ne saisit pas toujours le message contenu dans ce rapprochement. Pourquoi a Babel, tout en parlant
la méme langue, a un certain moment personne ne comprend plus les autres, alors qu’a la Pentecote,
bien que parlant tous des langues différentes (parthes, élamites, crétois, arabes...), chacun comprend
les apOtres?

Une précision tout d’abord. Les constructeurs de la tour de Babel, n’étaient pas des athées qui
voulaient défier le ciel, mais des hommes pieux et religieux qui voulaient construire un temple a
plusieurs terrasses, appelé ziggourat, dont on trouve encore quelque vestige en Mésopotamie. Ce qui les
rend encore bien plus proches de nous que nous le pensions. Ou réside alors leur grand péché? Ceux-ci
s’apprétent a commencer leur ceuvre en disant 1’'un a 1’autre: « Allons! Fabriquons des briques et
mettons-les & cuire ! ... Batissons-nous une ville, avec une tour dont le sommet soit dans les cieux.
Faisons-nous un nom, pour ne pas étre disséminés sur toute la surface de la terre. »(Gen 11,3-4).

IIs veulent construire un temple a la divinité et non pour la gloire de la divinité ; pour devenir
célebres, pour se faire un nom, le leur et non celui de Dieu. Dieu est instrumentalisé, il doit servir leur
gloire. Les apotres aussi, a la Pentecbte ils commencent a construire une ville et une tour, la cité de
Dieu qui est I’Eglise, mais non pas pour se faire un nom mais pour honorer celui de Dieu: « Nous les
entendons parler dans nos langues des merveilles de Dieu » (Ac 2, 11), s’exclame ’assemblée. Ils
sont complétement absorbes par le désir de glorifier Dieu, ne pensent plus a eux-mémes ni a se faire
un nom.

Saint Augustin en a tiré la base de sa grande ceuvre La Cité de Dieu. Il existe, dit-il, deux cités
dans le monde: la cité¢ de Satan, appelée Babylone, et la cité¢ de Dieu, appelée Jérusalem. L’une est
construite sur I’amour de soi jusqu’au mépris de Dieu, I’autre sur ’amour de Dieu jusqu’a se sacrifier
pour lui. Ces deux villes sont deux chantiers ouverts jusqu’a la fin du monde et chacun doit choisir
dans lequel des deux il veut travailler dans sa vie.

Toute initiative, voire la plus spirituelle, comme 1’est, par exemple, la nouvelle évangélisation,
releve de Babel ou de la Pentecdte. (Et naturellement aussi cette méditation que je suis en train de
donner). Tout est « Babel » si on s’en sert pour se faire un nom ; tut est « Pentecte » si, en dépit du
sentiment naturel de réussir et de recevoir une approbation, on rectifie constamment sa propre
intention, en plagant la gloire de Dieu et le bien de 1’Eglise au-dessus de tous ses désirs personnels. Il



conviendrait parfois de se répéter les paroles que Jésus prononga un jour a ses adversaires: « Ce n’est
pas moi qui recherche ma gloire! » (Jn 8, 50).

L’Esprit Saint n’annule pas les différences, il n’aplanit pas automatiquement les divergences.
Nous le voyons a ce qu’il se passe aussitot apres la Pentecote. Il y a d’abord divergence sur la
distribution des vivres aux veuves, puis celle bien plus sérieuse sur la question de savoir s’il faut
accueillir les paiens au sein de I’Eglise et sous quelles conditions. Mais, nous ne voyons pas se former
entre eux de partis ou de clans. Chacun exprime sa propre conviction avec respect et liberté; Paul va
consulter Pierre a Jérusalem, et a d’autres occasions il ne craint pas de lui faire remarquer une
incohérence (cf. Gal 2,14). Cela leur permet, au terme du débat de Jérusalem, d’annoncer le résultat a
I’Eglise par ces mots: « L’Esprit Saint et nous-mémes avons décidé... » (Acl5, 28).

De cette maniére, chaque assemblée d’Eglise eut un mode¢le a suivre. Avec une différence due
au fait que la nous nous trouvons dans une phase embryonnaire, dans laquelle les divers ministéres ne
sont pas encore définis clairement et ou 1’on n’a pas encore pris acte (il n’y en avait pas eu ni le temps
ni la nécessité), du primat conféré a Pierre, si bien que c’est a lui et a ses successeurs de faire la
synthése et de dire le dernier mot.

J’évoquais la curie. Quel don pour I’Eglise si celle-ci était un exemple de fraternité! Elle I’est
déja, du moins beaucoup plus que ce que veulent faire croire le monde et ses médias ; mais elle peut le
devenir encore plus. La diversit¢ d’opinions, nous I’avons vu, ne doit pas étre un obstacle
insurmontable. Il suffit, avec I’aide de I’Esprit Saint, de remettre chaque jour Jésus et le bien de
I’Eglise au centre de ses propres intentions et non le triomphe de son opinion personnelle. Saint Jean
XXIII, dans I’encyclique « Ad Petri Cathedram » (1959), utilise une célébre phrase, d’origine
incertaine, mais a jamais d’actualité: « In necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus vero
caritas »: Dans les choses nécessaires, I'unité ; dans les choses douteuses, liberté; mais en toute chose,
la charite.

« S’1l est vrai que, dans le Christ, on se réconforte les uns les autres, si ’on s’encourage avec
amour, si I’on est en communion dans I’Esprit, si I’on a de la tendresse et de la compassion, alors,
pour que ma joie soit complete, ayez les mémes dispositions, le méme amour, les mémes sentiments ;
recherchez I'unité. Ne soyez jamais intrigants ni vaniteux, mais ayez assez d’humilité pour estimer les
autres supérieurs a vous-mémes. Que chacun de vous ne soit pas préoccupé de ses propres intéréts ;
pensez aussi a ceux des autres. » (Fil 2, 1-4).

Ces paroles, Saint Paul les adresse a ses chers fideles de Philippes, mais je suis sir qu’elles
expriment aussi le désir du Saint-Pére, a 1’égard de tous ses collaborateurs et de nous tous.

Concluons par la priere pour I'unité et la paix de I’Eglise que la liturgie nous fait réciter a la
messe: « Seigneur Jésus Christ, tu as dit a tes Apbtres : " Je vous laisse la paix, je vous donne ma
paix", ne regarde pas nos péchés mais la foi de ton Eglise ; pour que ta volonté s'accomplisse, donne-
lui toujours cette paix, et conduis-la vers l'unité parfaite, toi qui regnes pour les siecles des siecles.
Amen».

Traduction francaise de Zenit

1 Monumentum Ancyranum, ed. Th. Mommsen, 1883.

2 Evangelii gaudium, 218.

3 St. Grégoire VII, Epistolae, 11, 21 (PL 148, 451).

4 S. Thomas de Aquino, Summa theologica, I-1laeg. 109, a. 1 ad 1



