
https://combonianum.org/   FP português 4/2017 

Quando S. José dorme 
Card. Joseph Ratzinger 

S. José, Bento XVI e um retábulo português 

Há pouco tempo vi em casa de uns amigos uma 

representação de S. José que me fez pensar muito. É um 

alto-relevo proveniente de um retábulo português da época 

barroca, em que se mostra a noite da fuga para o Egito. Vê-

se uma tenda aberta, e, perto dela, um anjo de pé. Dentro da 

tenda, José está a dormir, mas vestido com a indumentária 

própria de um peregrino, calçado com botas altas, 

necessárias para uma caminhada difícil. Se na primeira 

impressão parece um pouco ingénuo que o viajante apareça 

também como adormecido, pensando melhor começamos a 
perceber o que a imagem nos quer sugerir.  

Os silêncios 

José dorme, é verdade, mas está simultaneamente disposto a ouvir a voz do anjo (Mt 2,13ss). 

Parece depreender-se da cena o que o Cântico dos Cânticos tinha proclamado: eu dormia, mas o meu 

coração estava vigilante (Ct 5,2). Os sentidos exteriores repousam, mas o fundo da alma pode ser 

tocado. Nessa tenda aberta temos a representação do homem que, desde o mais profundo do seu ser, 

pode ouvir o que vibra no seu interior ou lhe é dito desde as alturas, do homem cujo coração está 

suficientemente aberto para receber aquilo que o Deus vivo e o seu anjo lhe querem comunicar. Nessa 

profundidade, a alma de qualquer homem pode encontrar-se com Deus. Nessa profundidade, Deus 
fala a cada um de nós e mostra-nos como está próximo. 

Contudo, na maior parte das vezes encontramo-nos invadidos por cuidados, inquietações, 

expectativas e desejos de toda a espécie, tão repletos de imagens e carências produzidas pela vida de 

cada dia, que, por muito que vigiemos exteriormente, é-nos pedida a vigilância interior e, com ela, o 

som das vozes que nos falam desde o mais íntimo da alma. Esta está tão sobrecarregada e são tantas 
as muralhas erguidas no seu interior, que a voz suave do Deus próximo não consegue fazer-se ouvir.  

Com a chegada da Idade Moderna, os homens têm vindo a dominar cada vez mais o mundo e a 

dispor das coisas à medida dos seus desejos; mas estes avanços no nosso domínio sobre as coisas, e 

no conhecimento do que com elas podemos fazer, limitaram, por outro lado, a nossa sensibilidade, de 

tal maneira que o nosso universo se tornou unidimensional. Estamos dominados pelas nossas coisas, 

por todos os objetos que as nossas mãos alcançam, e que servem de instrumentos para produzir outros 

objetos. No fundo, não vemos outra coisa senão a nossa própria imagem, e estamos incapacitados para 
ouvir a voz profunda que, desde a Criação, nos fala também hoje da bondade e da beleza de Deus. 

Esse José que dorme, mas que ao mesmo tempo está preparado para ouvir o que ecoe no seu íntimo 

e desde o alto - porque não é outra coisa o que o Evangelho deste dia acaba de nos dizer -, é o homem em 

que se unem o recolhimento íntimo e a prontidão. A partir da tenda aberta da sua vida, convida a 

retirarmo-nos um pouco do bulício dos sentidos; para que recuperemos também nós o recolhimento; para 

que saibamos dirigir o olhar para o interior e para o alto, para que Deus possa tocar a nossa alma e 

comunicar-lhe a sua palavra. A Quaresma é um tempo especialmente adequado para nos afastarmos das 
vicissitudes quotidianas, e dirigirmos novamente os nossos passos pelos caminhos do interior. 

Levanta-se e acolhe os planos de Deus 

Passamos ao segundo ponto. Esse José que vemos pronto para se levantar e, como diz o 

Evangelho, cumprir a vontade de Deus (Mt 1,24; 2,14). Assim toma contacto com o núcleo da vida de 

Maria, a resposta que ela ia dar no momento decisivo da sua existência: Eis aqui a serva do Senhor 

https://combonianum.org/


2 

(Lc 1,38). São José reage assim: Aqui tens o teu servo! Dispõe de mim! A sua resposta coincide com 

a de Isaías no momento de receber o chamamento: Eis-me aqui, Senhor. Envia-me (Is 6,8, juntamente 

com 1 Sam 3,8ss). Esse chamamento preencherá toda a sua vida daqui em diante. Mas também há 

outro texto da Escritura que vem a propósito: o anúncio que Jesus faz a Pedro quando lhe diz: Levar-

te-ão onde tu não queiras ir (Jo 21,10). José, com a sua celeridade, tomou-o como regra da sua vida: 

porque está preparado para se deixar conduzir, embora a direção não seja a que ele quer. Toda a sua 

vida é uma história desta correspondência.  

Começou com a mensagem do anjo sobre o segredo da maternidade divina de Maria, o mistério 

da vinda do Messias. De repente, a ideia que tinha feito de uma vida discreta, simples e agradável, 

fica transtornada quando se sente associado à aventura de Deus entre os homens. Tal como sucedera 

no caso de Moisés perante a sarça-ardente, encontrou-se face a face com um mistério em que lhe cabe 

ser testemunha e co-participante. Muito brevemente saberá o que isso implica: que o nascimento do 

Messias não pode acontecer em Nazaré. Tem de partir para Belém, que é a cidade de David; porém, 

também não acontecerá aí: porque os seus não o receberam (cf. Jo 1,11). Já aponta para a hora da 

Cruz: porque o Senhor terá de nascer fora de portas, num estábulo. Logo depois, chega a nova 

mensagem do anjo, a saída do Egito, onde irá sofrer a sorte dos que não têm casa nem pátria: 
refugiados, estrangeiros, desenraizados que procuram um lugar para se instalar com os seus.  

Irá regressar, mas sem terem terminado os perigos. Mais tarde vai sofrer a dolorosa experiência 

dos três dias durante os quais Jesus está perdido (Lc 2,46), esses três dias que são como um presságio 

dos que mediarão entre a Cruz e a Ressurreição: dias em que o Senhor desapareceu e se sente o seu 

vazio. E, do mesmo modo que o Ressuscitado, não irá regressar para viver entre os seus com a 

familiaridade daqueles dias que terminaram. Pelo contrário, diz: Não me detenhas, pois ainda não subi 

para o Pai, e poderás estar comigo quando subires também (cf. Jo 20,17). Assim, agora, quando Jesus 

é encontrado no Templo, reaparece em primeiro plano o mistério de Jesus naquilo que ele tem de 

distanciamento, de ponderação e de grandeza. José sente-se, de certo modo, posto no seu lugar por 

Jesus, mas ao mesmo tempo encaminhado para o alto. Eu devia ocupar-me das coisas de meu Pai (Lc 

2,19). É como se lhe dissesse: Tu não és meu pai, mas guardião que, ao ser-te confiada esta missão, 
recebeste o encargo de proteger o mistério da Encarnação.  

E, finalmente, José morrerá sem ter visto manifestar-se a missão de Jesus. No seu silêncio 

ficarão sepultados todos os seus padecimentos e esperanças. A vida deste homem não foi como a 

daquele que, pretendendo a realização de si próprio, procura somente em si os recursos de que 

necessita para fazer da sua vida o que quer. Foi o homem que se nega a si mesmo, que se deixa levar 

para onde não queria ir. Não fez da sua vida coisa própria, mas algo para entregar. Não se deixou 

guiar por um plano que o seu intelecto tivesse concebido, e a sua vontade decidido, mas, respondendo 

aos desejos de Deus, renunciou à sua vontade para se entregar à de Outro, à vontade grandiosa do 

Altíssimo. E é exatamente nesta renúncia total a si próprio que o homem se descobre.  

Porque a verdade é assim: somente se soubermos perder-nos, se nos dermos, podemos 

encontrar-nos. Quando isto sucede, não é a nossa vontade que prevalece, mas a do Pai à qual Jesus se 

submeteu: não se faça a minha vontade, mas a tua (Lc 22,42). E, tal como então, cumpre-se o que 

dizemos no Pai-Nosso: Seja feita a tua Vontade assim na terra como no Céu. Por isso S. José, com a 

sua renúncia, com o seu abandono, que de certo modo adiantava a imitação de Jesus crucificado, nos 
ensina os caminhos da fidelidade, da ressurreição e da vida. 

Sempre a caminho 

Falta-nos um terceiro aspeto: olhando para este José, que está vestido como peregrino, 

compreendemos que, a partir do momento do Mistério, a sua existência seria a de quem está sempre a 

caminho, num constante peregrinar. A sua vida foi assim uma vida marcada pelo sinal de Abraão: 

porque a História de Deus entre os homens, que é a história dos seus eleitos, começa com a ordem que 

o pai desta estirpe recebeu: Sai da tua terra para seres um estrangeiro (cf. Gn 12,1; Heb 9,8ss). E por 

ter sido uma réplica da vida de Abraão, José aparece-nos como uma antevisão da existência do 

cristão. Podemos comprová-lo com particular vivacidade na primeira Carta de S. Pedro e na de Paulo 



3 

aos Hebreus. Como cristãos que somos – dizem-nos os Apóstolos - devemos considerar-nos 

estrangeiros, peregrinos e hóspedes (cf. 1 Ped 1,17; 2,11; Heb 13,14): porque a nossa morada, ou 

como diz S. Paulo na sua Carta aos Filipenses, a nossa cidadania está nos Céus (cf. Fl 3,20). 

Hoje em dia, estas palavras sobre o Céu soam mal: porque tendemos a acreditar que afastar-nos 

de cumprir as nossas obrigações na terra nos aliena do nosso mundo. Tendemos a acreditar que a 

nossa vocação é somente fazer da Terra um Paraíso. Porém, acontece que na realidade, ao comportar-

nos desse modo, o que estamos a fazer é precisamente destruir a Criação. Porque, no fundo, os 

anseios do homem apontam na direção do infinito. Daí que, hoje mais do que nunca, nos demos conta 

que unicamente Deus consegue saciar o homem por completo. Estamos feitos de tal forma, que as 

coisas finitas nos deixam sempre insatisfeitos, porque precisamos de muito mais: necessitamos do 
Amor inesgotável, da Verdade e da Beleza ilimitadas. 

Embora esse anseio seja irreprimível, podemos retirá-lo dos nossos horizontes e procurarmos o 

infinito naquilo que não no-lo pode dar. Querendo ter o Céu já na terra, esperamos e exigimos tudo 

dela e da atual sociedade. Porém, na sua intenção de extrair do finito o infinito, o homem espezinha a 

terra e impossibilita uma ordenada convivência social com os outros, porque os vê como ameaça ou 

obstáculo. Somente quando aprendermos novamente a dirigir o nosso olhar para o Céu, brilhará 

também a terra em todo o seu esplendor. Só quando dermos vida às grandes esperanças dos nossos 

ânimos com a ideia de um eterno estar com Deus, e nos sentirmos novamente peregrinos a caminho 

da Eternidade, em vez de nos apegarmos a esta terra, só então os nossos anseios irradiarão para este 
mundo para que tenha também ele esperança e paz. 

Por tudo isto, demos graças a Deus neste dia porque nos deu esse Santo, que nos fala de 

recolhimento com Ele; que nos ensina a prontidão e a obediência e a atitude dos caminhantes que se 

deixam dirigir por Deus; e que, por isso mesmo, nos diz a maneira de servir igualmente a nossa terra. 

Imploremos a graça para que, mostrando também nós vigilância e prontidão, sejamos um dia 
recebidos por Deus, que é o nosso autêntico destino de caminhantes. 

Card. Joseph Ratzinger (Bento XVI) Roma, 19.3.1992  

In "S. José Maria Escrivá" 

 

http://pt.josemariaescriva.info/artigo/quando-s-jose-dorme

