https://combonianum.orq/ FP.pt 12/2016

CARTA APOSTOLICA
Misericordia et misera

DO SANTO PADRE FRANCISCO
NO TERMO DO JUBILEU EXTRAORDINARIO DA MISERICORDIA

Francisco
a quantos lerem esta Carta Apostélica, misericordia e paz!

Misericordia e misera (misericordia et misera) sdo as duas palavras que Santo Agostinho utiliza
para descrever o encontro de Jesus com a adultera (cf. Jo 8, 1-11). N&o podia encontrar expressdo
mais bela e coerente do que esta, para fazer compreender o mistério do amor de Deus quando vem ao
encontro do pecador: «Ficaram apenas eles dois: a misera e a misericérdia».[1] Quanta piedade e
justica divina nesta narracdo! O seu ensinamento, a0 mesmo tempo que ilumina a conclusédo do
Jubileu Extraordinario da Misericordia, indica o caminho que somos chamados a percorrer no futuro.

1. Esta pagina do Evangelho pode, com justa razdo, ser considerada como icone de tudo o que
celebramos no Ano Santo, um tempo rico em misericordia, a qual pede para continuar a ser celebrada
e vivida nas nossas comunidades. Com efeito, a misericordia ndo se pode reduzir a um paréntese na
vida da Igreja, mas constitui a sua propria existéncia, que torna visivel e palpavel a verdade profunda
do Evangelho. Tudo se revela na misericordia; tudo se compendia no amor misericordioso do Pai.

Encontraram-se uma mulher e Jesus: ela, adultera e — segundo a Lei — julgada passivel de
lapidacédo; Ele que, com a sua pregacdo e o dom total de Si mesmo que O levara até a cruz,
reconduziu a lei mosaica ao seu intento originario genuino. No centro, ndo temos a lei e a justica
legal, mas o amor de Deus, que sabe ler no coracdo de cada pessoa incluindo o seu desejo mais oculto
e que deve ter a primazia sobre tudo. Entretanto, nesta narracdo evangélica, ndo se encontram o
pecado e 0 juizo em abstrato, mas uma pecadora e o Salvador. Jesus fixou nos olhos aquela mulher e
leu no seu coracdo: la encontrou o desejo de ser compreendida, perdoada e libertada. A miséria do
pecado foi revestida pela misericordia do amor. Da parte de Jesus, nenhum juizo que ndo estivesse
repassado de piedade e compaixao pela condicdo da pecadora. A quem pretendia julga-la e condené-la
a morte, Jesus responde com um longo siléncio, cujo intuito é deixar emergir a voz de Deus tanto na
consciéncia da mulher como nas dos seus acusadores. Estes deixam cair as pedras das maos e vdo-se
embora um a um (cf. Jo 8, 9). E, depois daquele siléncio, Jesus diz: «Mulher, onde estdo eles?
Ninguém te condenou? (...) Também Eu n&o te condeno. Vai e de agora em diante ndo tornes a pecar»
(8, 10.11). Desta forma, ajuda-a a olhar para o futuro com esperanca, pronta a recomecar a sua vida; a
partir de agora, se quiser, podera «proceder no amor» (Ef 5, 2). Depois que se revestiu da
misericordia, embora permaneca a condicdo de fraqueza por causa do pecado, tal condicdo é
dominada pelo amor que consente de olhar mais além e viver de maneira diferente.

2. Alias Jesus ensinara-o claramente quando, em casa dum fariseu que O convidara para
almogar, se aproximou d’Ele uma mulher conhecida por todos como pecadora (cf. Lc 7, 36-50). Esta
ungira com perfume os pés de Jesus, banhara-os com as suas lagrimas e enxugara-0s com 0S Seus
cabelos (cf. 7, 37-38). A reacdo escandalizada do fariseu, Jesus retorquiu: «S&o perdoados 0s seus
muitos pecados, porque muito amou; mas aquele a quem pouco se perdoa, pouco ama» (7, 47).

O perdéo é o sinal mais visivel do amor do Pai, que Jesus quis revelar em toda a sua vida. Ndo
ha pagina do Evangelho que possa ser subtraida a este imperativo do amor que chega até ao perdao.
Até nos altimos momentos da sua existéncia terrena, ao ser pregado na cruz, Jesus tem palavras de
perdao: «Perdoa-lhes, Pai, porque nao sabem o que fazem» (Lc 23, 34).

Nada que um pecador arrependido coloque diante da misericordia de Deus pode ficar sem o
abraco do seu perddo. E por este motivo que nenhum de nds pode por condicdes & misericordia; esta
permanece sempre um ato de gratuidade do Pai celeste, um amor incondicional e ndo merecido. Por
iS50, ndo podemos correr o risco de nos opor a plena liberdade do amor com que Deus entra na vida
de cada pessoa.


https://combonianum.org/

A misericordia é esta agdo concreta do amor que, perdoando, transforma e muda a vida. E assim
que se manifesta 0 seu mistério divino. Deus é misericordioso (cf. Ex 34, 6), a sua misericordia €
eterna (cf. Sal 136/135), de geragdo em geragdo abracga cada pessoa que confia n’Ele e transforma-a,
dando-lhe a sua prépria vida.

3. Quanta alegria brotou no coracdo destas duas mulheres: a adultera e a pecadora! O perdéo fé-
las sentirem-se, finalmente, livres e felizes como nunca antes. As lagrimas da vergonha e do
sofrimento transformaram-se no sorriso de quem sabe que é amado. A misericordia suscita alegria,
porque 0 coracdo se abre a esperanca duma vida nova. A alegria do perddo € indescritivel, mas
transparece em nos sempre que a experimentamos. Na sua origem, estd 0 amor com que Deus vem ao
nosso encontro, rompendo o circulo de egoismo que nos envolve, para fazer também de nos
instrumentos de misericordia.

Como sdo significativas, também para nds, estas palavras antigas que guiavam 0s primeiros
cristdos: «Reveste-te de alegria, que é sempre agradavel a Deus e por Ele bem acolhida. Todo o
homem alegre trabalha bem, pensa bem e despreza a tristeza. (...) Viverdo em Deus todas as pessoas
que afastam a tristeza e se revestem de toda a alegria».[2] Experimentar a misericdrdia da alegria; ndo
no-la deixemos roubar pelas varias aflicbes e preocupacfes. Que ela permaneca bem enraizada no
nosso coragdo e sempre nos faca olhar com serenidade a vida do dia-a-dia.

Numa cultura frequentemente dominada pela tecnologia, parecem multiplicar-se as formas de
tristeza e soliddo em que caem as pessoas, incluindo muitos jovens. Com efeito, o futuro parece estar
refém da incerteza, que ndo permite ter estabilidade. E assim que muitas vezes surgem sentimentos de
melancolia, tristeza e tédio, que podem, pouco a pouco, levar ao desespero. Ha necessidade de
testemunhas de esperanca e de alegria verdadeira, para expulsar as quimeras que prometem uma
felicidade facil com paraisos artificiais. O vazio profundo de tanta gente pode ser preenchido pela
esperanca que trazemos no coracao e pela alegria que brota dela. Ha tanta necessidade de reconhecer a
alegria que se revela no coracao tocado pela misericérdia! Por isso guardemos como um tesouro estas
palavras do Apdstolo: «Alegrai-vos sempre no Senhor!» (Flp 4, 4; cf. 1 Ts 5, 16).

4. Celebramos um Ano intenso, durante o qual nos foi concedida, em abundancia, a graca da
misericordia. Como um vento impetuoso e salutar, a bondade e a misericordia do Senhor derramaram-
se sobre 0 mundo inteiro. E perante este olhar amoroso de Deus, que se fixou de maneira tdo
prolongada sobre cada um de nos, ndo se pode ficar indiferente, porque muda a vida.

Antes de mais nada, sentimos necessidade de agradecer ao Senhor, dizendo-Lhe: «V0s
abencoastes a vossa terra (...). Perdoastes as culpas do vosso povo» (Sal 85/84, 2.3). Foi mesmo
assim: Deus esmagou as nossas culpas e lancou ao fundo do mar os nossos pecados (cf. Miq 7, 19); ja
ndo Se lembra deles, langou-os para tras de Si (cf. Is 38, 17); como o Oriente estd afastado do
Ocidente, assim os nossos pecados estdao longe d’Ele (cf. Sal 103/102, 12).

Neste Ano Santo, a Igreja pdde colocar-se a escuta e experimentou com grande intensidade a
presenca e proximidade do Pai, que, por obra do Espirito Santo, Ihe tornou mais evidente o dom e o
mandato de Jesus Cristo relativo ao perddo. Foi realmente uma nova visita do Senhor ao meio de nos.
Sentimos o seu sopro vital efundir-se sobre a Igreja, enquanto, mais uma vez, as suas palavras
indicavam a missdo: «Recebei o Espirito Santo. Aqueles a quem perdoardes os pecados, ficardo
perdoados; aqueles a quem os retiverdes, ficardo retidos» (Jo 20, 22-23).

5. Agora, concluido este Jubileu, é tempo de olhar para diante e compreender como se pode
continuar, com fidelidade, alegria e entusiasmo, a experimentar a riqueza da misericérdia divina. As
nossas comunidades serdo capazes de permanecer vivas e dindmicas na obra da nova evangelizacdo
na medida em que a «conversdo pastoral», que estamos chamados a viver,[3] for plasmada dia ap6s
dia pela forca renovadora da misericordia. Nao limitemos a sua acdo; ndo entristecamos o Espirito que
indica sempre novas sendas a percorrer para levar a todos o Evangelho da salvacéo.

Em primeiro lugar, somos chamados a celebrar a misericordia. Quanta riqueza esta presente na
oragdo da Igreja, quando invoca a Deus como Pai misericordioso! Na liturgia, ndo s6 se evoca
repetidamente a misericérdia, mas é realmente recebida e vivida. Desde o inicio até ao fim da
Celebracéo Eucaristica, a misericordia reaparece varias vezes no didlogo entre a assembleia orante e 0



coracdo do Pai, que rejubila quando pode derramar o seu amor misericordioso. Logo na altura do
pedido inicial de perddo com a invocacdo «Senhor, tende piedade de nds», somos tranquilizados:
«Deus todo-poderoso tenha compaixdo de nos, perdoe 0s nossos pecados e nos conduza a vida
eterna». E com esta confianca que a comunidade se redine na presenca do Senhor, especialmente no
dia semanal que recorda a ressurreicdo. Muitas oracOes ditas «coletas» procuram recordar-nos o
grande dom da misericérdia. No tempo da Quaresma, por exemplo, rezamos com estas palavras:
«Deus, Pai de misericordia e fonte de toda a bondade, que nos fizestes encontrar no jejum, na oragdo e
no amor fraterno os remédios do pecado, olhai benigno para a confissdo da nossa humildade, de modo
que, abatidos pela consciéncia da culpa, sejamos confortados pela vossa misericérdia».[4] Mais
adiante, somos introduzidos na Ora¢do Eucaristica pelo Prefacio que proclama: «Na vossa infinita
misericordia, de tal modo amastes 0 mundo que nos enviastes Jesus Cristo, nosso Salvador, em tudo
semelhante a0 homem, menos no pecado».[5] Alias a propria Oracdo Eucaristica IV é um hino a
misericordia de Deus: «Na vossa misericordia, a todos socorrestes, para que todos aqueles que Vos
procuram Vos encontrem». E «tende misericordia de nds, Senhor»[6] é a suplica premente que o0
sacerdote faz na Oragdo Eucaristica para implorar a participacéo na vida eterna. Depois do Pai-Nosso,
0 sacerdote prolonga a oracdo invocando a paz e a libertacdo do pecado, «ajudados pela vossa
misericordia» e, antes da saudacdo da paz que os participantes trocam entre si como expressdo de
fraternidade e amor mutuo a luz do perddo recebido, o celebrante reza de novo: «N&o olheis aos
nossos pecados, mas a fé da vossa Igreja».[7] Através destas palavras, pedimos com humilde
confianca o dom da unidade e da paz para a Santa Mée Igreja. Assim a celebracdo da misericordia
divina culmina no Sacrificio Eucaristico, memorial do mistério pascal de Cristo, do qual brota a
salvacdo para todo o ser humano, a historia e o mundo inteiro. Em suma, cada momento da
Celebragéo Eucaristica faz referimento a misericdrdia de Deus.

Mas, em toda a vida sacramental, é-nos dada com abundéncia a misericordia. Realmente é
significativo que a Igreja tenha querido fazer explicitamente apelo a misericordia na formula dos dois
sacramentos chamados «de cura»: a Reconciliacdo e a Un¢do dos Enfermos. Assim reza a formula da
absolvicdo: «Deus, Pai de misericordia, que, pela morte e ressurreicdo de seu Filho, reconciliou o
mundo consigo e infundiu o Espirito para a remissdo dos pecados, te conceda, pelo ministério da
Igreja, o perddo e a paz»;[8] e ao ungir a pessoa doente: «Por esta santa Ungéo e pela sua piissima
misericordia, o Senhor venha em teu auxilio com a graca do Espirito Santo».[9] Deste modo, a
referéncia a misericordia na oracdo da Igreja, longe de ser apenas parenética, é altamente realizadora,
ou seja, enquanto a invocamos com fé, é-nos concedida; enquanto a confessamos viva e real,
efetivamente transforma-nos. Este é um conteldo fundamental da nossa fé, que devemos conservar
em toda a sua originalidade: ainda antes e acima da revelacdo do pecado, temos a revelacdo do amor
com que Deus criou 0 mundo e os seres humanos. O amor € o primeiro ato com que Deus Se deu a
conhecer e vem ao nosso encontro. Por isso mantenhamos o coragédo aberto a confianca de ser amados
por Deus. O seu amor sempre nos precede, acompanha e permanece connosco, Ndo obstante 0 NOSso
pecado.

6. Neste contexto, assume significado particular também a escuta da Palavra de Deus. Cada
domingo, a Palavra de Deus €é proclamada na comunidade cristd, para que o Dia do Senhor seja
iluminado pela luz que dimana do mistério pascal.[10] Na Celebracdo Eucaristica, ¢ como se
assistissemos a um verdadeiro didlogo entre Deus e 0 seu povo. Com efeito, na proclamacao das
Leituras biblicas, repassa-se a historia da nossa salvacao através da obra incessante de misericordia
que € anunciada. Deus fala-nos ainda hoje como a amigos, «convive» connosco[11] oferecendo-nos a
sua companhia e mostrando-nos a senda da vida. A sua Palavra faz-se intérprete dos nossos pedidos e
preocupacdes e, simultaneamente, resposta fecunda para podermos experimentar concretamente a sua
proximidade. Qudo grande importancia adquire a homilia, onde «a verdade anda de méos dadas com a
beleza e o bem»,[12] para fazer vibrar o coracdo dos crentes perante a grandeza da misericordial
Recomendo vivamente a preparacdo da homilia e o cuidado na sua proclamacdo. Sera tanto mais
frutuosa quanto mais o sacerdote tiver experimentado em si mesmo a bondade misericordiosa do
Senhor. Comunicar a certeza de que Deus nos ama ndo é um exercicio de retdrica, mas condicdo de
credibilidade do préprio sacerdécio. Por conseguinte, viver a misericordia € a via mestra para fazé-la



tornar-se um verdadeiro anincio de consolagdo e conversdo na vida pastoral. A homilia, como
também a catequese, precisam de ser sempre sustentadas por este coracéo pulsante da vida crista.

7. A Biblia é a grande narracdo que relata as maravilhas da misericordia de Deus. Nela, cada
pagina esta imbuida do amor do Pai, que, desde a cria¢do, quis imprimir no universo o0s sinais de seu
amor. O Espirito Santo, através das palavras dos profetas e dos escritos sapienciais, moldou a histdria
de Israel no reconhecimento da ternura e proximidade de Deus, ndo obstante a infidelidade do povo.
A vida de Jesus e a sua pregacdo marcam, de forma determinante, a histéria da comunidade crista, que
compreendeu a sua missdo com base no mandato que Cristo lhe confiou de ser instrumento
permanente da sua misericordia e do seu perdao (cf. Jo 20, 23). Através da Sagrada Escritura, mantida
viva pela fé da Igreja, o Senhor continua a falar a sua Esposa, indicando-Ihe as sendas a percorrer para
que o Evangelho da salvagio chegue a todos. E meu vivo desejo que a Palavra de Deus seja cada vez
mais celebrada, conhecida e difundida, para que se possa, através dela, compreender melhor o
mistério de amor que dimana daquela fonte de misericordia. Claramente no-lo recorda o Apostolo:
«Toda a Escritura € inspirada por Deus e adequada para ensinar, refutar, corrigir e educar na justica»
(2 Tm 3, 16).

Seria conveniente que cada comunidade pudesse, num domingo do Ano Liturgico, renovar o
compromisso em prol da difus&o, conhecimento e aprofundamento da Sagrada Escritura: um domingo
dedicado inteiramente a Palavra de Deus, para compreender a riqueza inesgotavel que provém
daquele dialogo constante de Deus com o0 seu povo. N&o ha de faltar a criatividade para enriquecer o
momento com iniciativas que estimulem os crentes a ser instrumentos vivos de transmissédo da
Palavra. Entre tais iniciativas, conta-se certamente uma difusdo mais ampla da lectio divina, para que,
através da leitura orante do texto sagrado, a vida espiritual encontre apoio e crescimento. A lectio
divina sobre os temas da misericordia consentira verificar a grande fecundidade que deriva do texto
sagrado, lido a luz de toda a tradicao espiritual da Igreja, que leva necessariamente a gestos e obras
concretas de caridade.[13]

8. A celebracdo da misericordia tem lugar, duma forma muito particular, no sacramento da
Reconciliacdo. Este € 0 momento em que sentimos o0 abraco do Pai, que vem ao nosso encontro para
nos restituir a graca de voltarmos a ser seus filhos. Nos somos pecadores e carregamos cOnnosco 0
peso da contradicdo entre o que quereriamos fazer e aquilo que, ao inves, acabamos concretamente
por fazer (cf. Rm 7, 14-21); mas a graca sempre nos precede e assume o rosto da misericordia que se
torna eficaz na reconciliacdo e no perdao. Deus faz-nos compreender 0 seu amor imenso precisamente
a vista da nossa realidade de pecadores. A graca € mais forte, e supera qualquer possivel resisténcia,
porque o amor tudo vence (cf. 1 Cor 13, 7).

No sacramento do Perddo, Deus mostra o caminho da conversdo a Ele e convida a experimentar
de novo a sua proximidade. E um perd3o que pode ser obtido, comecando antes de mais nada por
viver a caridade. Assim no-lo recorda o apéstolo Pedro, quando escreve que «o amor cobre a multiddo
dos pecados» (1 Ped 4, 8). S6 Deus perdoa os pecados, mas também nos pede que estejamos prontos a
perdoar aos outros, como Ele perdoa a nds: «Perdoai-nos as nossas ofensas, assim como nos
perdoamos a quem nos tem ofendido» (Mt 6, 12). Como ¢ triste quando ficamos fechados em nds
mesmos, incapazes de perdoar! Prevalecem o ressentimento, a ira, a vinganca, tornando a vida infeliz
e frustrando o jubiloso compromisso pela misericordia.

9. Uma experiéncia de graca que a Igreja viveu, com tanta eficacia, no Ano Jubilar foi,
certamente, o servico dos Missionarios da Misericérdia. A sua acdo pastoral pretendeu tornar evidente
que Deus ndo pde qualquer barreira a quantos O procuram de coracdo arrependido, mas vai ao
encontro de todos como um Pai. Recebi muitos testemunhos de alegria pelo renovado encontro com o
Senhor no sacramento da Confissdo. Ndo percamos a oportunidade de viver a fé, inclusive como
experiéncia da reconciliacdo. «Reconciliai-vos com Deus» (2 Cor 5, 20): é o convite que ainda hoje
dirige o Apostolo a cada crente para Ihe fazer descobrir a forca do amor que o torna uma «nova
criagdo» (2 Cor 5, 17).

Quero expressar a minha gratidao a todos os Missionarios da Misericordia pelo valioso servigo
oferecido para tornar eficaz a graga do perddo. Mas este ministério extraordinario ndo termina com o



encerramento da Porta Santa. De facto desejo que permaneca ainda, até novas ordens, como sinal
concreto de que a graca do Jubileu continua a ser viva e eficaz nas varias partes do mundo. Sera
responsabilidade do Conselho Pontificio para a Promocdo da Nova Evangelizacdo seguir, neste
periodo, os Missionarios da Misericordia, como expressdo direta da minha solicitude e proximidade e
encontrar as formas mais coerentes para o exercicio deste precioso ministério.

10. Aos sacerdotes, renovo 0 convite para se prepararem com grande cuidado para 0 ministério
da Confissdo, que é uma verdadeira missao sacerdotal. Agradeco-vos vivamente pelo vosso servigo e
peco-vos para serdes acolhedores com todos, testemunhas da ternura paterna ndo obstante a gravidade
do pecado, solicitos em ajudar a refletir sobre 0 mal cometido, claros ao apresentar os principios
morais, disponiveis para acompanhar os fiéis no caminho penitencial respeitando com paciéncia o seu
passo, clarividentes no discernimento de cada um dos casos, generosos na concessao do perddo de
Deus. Como Jesus, perante a adultera, optou por permanecer em siléncio para a salvar da condenacao
a morte, assim também o sacerdote no confessionario seja magnanimo de coracao, ciente de que cada
penitente lhe recorda a sua prépria condicdo pessoal: pecador mas ministro da misericordia.

11. Gostaria que todos nés meditassemos as palavras do Apostolo, escritas no final da sua vida,
quando confessa a TimoOteo ser o primeiro dos pecadores, mas «justamente por isso alcancei
misericordia» (1 Tm 1, 16). As suas palavras tém uma forca que irrompe também em nds levando-nos
a refletir sobre a nossa existéncia vendo em agdo a misericordia de Deus na mudanca, conversao e
transformacio do nosso coragdo: «Dou gracas Aquele que me conforta, Cristo Jesus Nosso Senhor,
por me ter considerado digno de confianca, pondo-me ao seu servigco, a mim que antes fora blasfemo,
perseguidor e violento. Mas alcancei misericordia» (1 Tm 1, 12-13).

Por isso lembremos, com paix&o pastoral sempre renovada, as palavras do Apdstolo: «Tudo isto
vem de Deus, que nos reconciliou consigo por meio de Cristo e nos confiou o ministério da
reconciliacdo» (2 Cor 5, 18). Nos, primeiro, fomos perdoados, tendo em vista este ministério;
tornamo-nos testemunhas em primeira méao da universalidade do perddo. N&o ha lei nem preceito que
possa impedir a Deus de reabracar o filho que regressa a Ele reconhecendo que errou, mas decidido a
comecar de novo. Deter-se apenas na lei equivale a invalidar a fé e a misericordia divina. H4 um valor
preparatorio na lei (cf. Gal 3, 24), cujo fim é o amor (cf. 1 Tm 1, 5). Mas o cristdo é chamado a viver
a novidade do Evangelho, «a lei do Espirito que da vida em Cristo Jesus» (Rm 8, 2). Mesmo nos
casos mais complexos, onde se € tentado a fazer prevalecer uma justica que deriva apenas das normas,
deve-se crer na forca que brota da graca divina.

NOs, confessores, temos experiéncia de muitas conversdes que ocorrem diante dos nossos olhos.
Sintamos, portanto, a responsabilidade de gestos e palavras que possam chegar ao fundo do coracao
do penitente, para que descubra a proximidade e a ternura do Pai que perdoa. N&o invalidemos estes
momentos com comportamentos que possam contradizer a experiéncia da misericordia que se
procura; mas, antes, ajudemos a iluminar o espago da consciéncia pessoal com o amor infinito de
Deus (cf. 1 Jo 3, 20).

O sacramento da Reconciliacdo precisa de voltar a ter o seu lugar central na vida crista; para
iSs0 requerem-se sacerdotes que ponham a sua vida ao servico do «ministério da reconciliacdo» (2
Cor 5, 18), de tal modo que a ninguém sinceramente arrependido seja impedido de aceder ao amor do
Pai que espera 0 seu regresso e, a0 mesmo tempo, a todos seja oferecida a possibilidade de
experimentar a forca libertadora do perdéo.

Uma ocasido propicia pode ser a celebracdo da iniciativa 24 horas para o Senhor nas
proximidades do 1V domingo da Quaresma, que goza ja de amplo consenso nas dioceses e continua a
ser um forte apelo pastoral para viver intensamente o sacramento da Confissao.

12. Em virtude desta exigéncia, para que nenhum obstaculo exista entre o pedido de
reconciliacdo e o perddo de Deus, concedo a partir de agora a todos os sacerdotes, em virtude do seu
ministério, a faculdade de absolver a todas as pessoas que incorreram no pecado do aborto. Aquilo
que eu concedera de forma limitada ao periodo jubilar[14] fica agora alargado no tempo, ndo obstante
qualquer disposicdo em contrério. Quero reiterar com todas as minhas forgas que o aborto é um grave
pecado, porque pde fim a uma vida inocente; mas, com igual forca, posso e devo afirmar que ndo



existe algum pecado que a misericordia de Deus ndo possa alcancar e destruir, quando encontra um
coracdo arrependido que pede para se reconciliar com o Pai. Portanto, cada sacerdote faca-se guia,
apoio e conforto no acompanhamento dos penitentes neste caminho de especial reconciliagéo.

No Ano do Jubileu, aos fiéis que por variados motivos frequentam as igrejas oficiadas pelos
sacerdotes da Fraternidade de S&o Pio X, tinha-lhes concedido receber vélida e licitamente a
absolvicdo sacramental dos seus pecados.[15] Para o bem pastoral destes fiéis e confiando na boa
vontade dos seus sacerdotes para que se possa recuperar, com a ajuda de Deus, a plena comunh&o na
Igreja Catdlica, estabelego por minha prépria decisdo de estender esta faculdade para além do periodo
jubilar, até novas disposicGes sobre o assunto, a fim de que a ninguém falte jamais o sinal sacramental
da reconciliagdo através do perdéo da Igreja.

13. A misericOrdia possui também o rosto da consolacdo. «Consolai, consolai 0 meu povo» (Is
40, 1): séo as palavras sinceras que o profeta faz ouvir ainda hoje, para que possa chegar uma palavra
de esperanca a quantos estdo no sofrimento e na aflicdo. Nunca deixemos que nos roubem a esperanca
que provém da fé no Senhor ressuscitado. E verdade que muitas vezes somos sujeitos a dura prova,
mas ndo deve jamais esmorecer a certeza de que o Senhor nos ama. A sua misericordia expressa-se
também na proximidade, no carinho e no apoio que muitos irmaos e irmds podem oferecer quando
sobrevém os dias da tristeza e da aflicdo. Enxugar as lagrimas é uma agdo concreta que rompe 0
circulo de soliddo onde muitas vezes se fica encerrado.

Todos precisamos de consolagao, porque ninguém esta imune do sofrimento, da tribulacéo e da
incompreensdo. Quanta dor pode causar uma palavra maldosa, fruto da inveja, do ciime e da ira!
Quanto sofrimento provoca a experiéncia da traicdo, da violéncia e do abandono! Quanta amargura
perante a morte das pessoas queridas! E, todavia, Deus nunca esta longe quando se vivem estes
dramas. Uma palavra que anima, um abraco que te faz sentir compreendido, uma caricia que deixa
perceber o amor, uma oracdo que permite ser mais forte... sdo todas expressdes da proximidade de
Deus atraves da consolacdo oferecida pelos irméaos.

As vezes, podera ser de grande ajuda também o siléncio; porque em certas ocasibes ndo ha
palavras para responder as perguntas de quem sofre. Mas, a falta da palavra, pode suprir a compaixao
de quem esta presente, proximo, ama e estende a mao. Nao € verdade que o siléncio seja um ato de
rendi¢do; pelo contrario, € um momento de forca e de amor. O proprio siléncio pertence a nossa
linguagem de consolacdo, porque se transforma num gesto concreto de partilha e participagdo no
sofrimento do irméo.

14. Num momento particular como 0 nosso que, entre muitas crises, regista também a da
familia, é importante fazer chegar uma palavra de forca consoladora as nossas familias. O dom do
matriménio € uma grande vocacao, que se ha de viver, com a graca de Cristo, no amor generoso, fiel e
paciente. A beleza da familia permanece inalterada, apesar de tantas sombras e propostas alternativas:
«a alegria do amor que se vive nas familias é também o jubilo da Igreja».[16] A senda da vida que
leva um homem e uma mulher a encontrarem-se, amarem-se e prometerem reciprocamente, diante de
Deus, uma fidelidade para sempre, € muitas vezes interrompida pelo sofrimento, a trai¢éo e a solidao.
A alegria pelo dom dos filhos ndo esta imune das preocupacfes sentidas pelos pais com o seu
crescimento e formacéo, com um futuro digno de ser vivido intensamente.

A graca do sacramento do Matriménio ndo sé fortalece a familia, para que seja o lugar
privilegiado onde se vive a misericordia, mas também compromete a comunidade crista e toda a
atividade pastoral para pér em realce o grande valor propositivo da familia. Por isso, este Ano Jubilar
ndo pode perder de vista a complexidade da realidade familiar atual. A experiéncia da misericordia
torna-nos capazes de encarar todas as dificuldades humanas com a atitude do amor de Deus, que ndo
Se cansa de acolher e acompanhar.[17]

N&o podemos esquecer que cada um traz consigo a riqueza e o peso da sua prépria histéria, que
nos distingue de qualquer outra pessoa. A nossa vida, com as suas alegrias e os seus sofrimentos, é
algo Unico e irrepetivel que se desenrola sob o olhar misericordioso de Deus. Isto requer, sobretudo
por parte do sacerdote, um discernimento espiritual atento, profundo e clarividente, para que toda a
pessoa sem excecdo, em qualquer situagdo que viva, possa sentir-se concretamente acolhida por Deus,



participar ativamente na vida da comunidade e estar inserida naquele Povo de Deus que
incansavelmente caminha para a plenitude do reino de Deus, reino de justica, de amor, de perd&o e de
misericordia.

15. Reveste-se de particular importancia 0 momento da morte. A Igreja viveu sempre esta
dramatica passagem a luz da ressurrei¢do de Jesus Cristo, que abriu a estrada para a certeza da vida
futura. Temos aqui um grande desafio a abracar, sobretudo na cultura contemporanea que, muitas
vezes, tende a banalizar a morte até reduzi-la a simples ficgdo ou a oculta-la. Ao contrério, a morte ha
de ser enfrentada e preparada como uma passagem que, embora dolorosa e inevitavel, é cheia de
sentido: o ato extremo de amor para com as pessoas que se deixam e para com Deus a cujo encontro
se vai. Em todas as religides, 0 momento da morte — como alids o0 do nascimento — € acompanhado
por uma presenca religiosa. NOs vivemos a experiéncia das exéquias como uma oragdo cheia de
esperanca para a alma da pessoa falecida e para dar consolacdo aqueles que sofrem a separacdo da
pessoa amada.

Estou convencido de que hd necessidade, na pastoral animada por uma fé viva, de tornar
palpavel como os sinais litlrgicos e as nossas oragdes sio expressio da misericordia do Senhor. E Ele
proprio que oferece palavras de esperanca, porque nada nem ninguém podera separar-nos jamais do
seu amor (cf. Rm 8, 35.38-39). A partilha deste momento pelo sacerdote é um acompanhamento
importante, porque lhe permite viver a proximidade & comunidade cristd no momento de fraqueza,
solidéo, incerteza e pranto.

16. Termina o Jubileu e fecha-se a Porta Santa. Mas a porta da misericordia do nosso coragao
permanece sempre aberta de par em par. Aprendemos que Deus Se inclina sobre nés (cf. Os 11, 4),
para que também nds possamos imita-Lo inclinando-nos sobre os irmédos. A saudade que muitos
sentem de regressar a casa do Pai, que aguarda a sua chegada, é suscitada também por testemunhas
sinceras e generosas da ternura divina. A Porta Santa, que cruzamos neste Ano Jubilar, introduziu-nos
no caminho da caridade, que somos chamados a percorrer todos os dias com fidelidade e alegria. E a
estrada da misericordia que torna possivel encontrar tantos irmaos e irmas que estendem a méao para
que alguem a possa agarrar a fim de caminharem juntos.

Querer estar perto de Cristo exige fazer-se proximo dos irmaos, porque nada é mais agradavel
ao Pai do que um sinal concreto de misericérdia. Por sua propria natureza, a misericérdia torna-se
visivel e palpavel numa acao concreta e dinamica. Uma vez que se experimentou a misericordia em
toda a sua verdade, nunca mais se volta atras: cresce continuamente e transforma a vida. E, na
verdade, uma nova criacao que faz um coragdo novo, capaz de amar plenamente, e purifica os olhos
para reconhecerem as necessidades mais ocultas. Como sdo verdadeiras as palavras com que a Igreja
reza na Vigilia Pascal, depois da leitura da narragdo da criagdo: «Senhor nosso Deus, que de modo
admiravel criastes o0 homem e de modo mais admiravel o redimistes...»![18]

A misericordia renova e redime, porque é o encontro de dois coracfes: o0 de Deus que vem ao
encontro do coracdo do homem. Este inflama-se e o primeiro cura-o: 0 coracdo de pedra fica
transformado em coracéo de carne (cf. Ez 36, 26), capaz de amar, ndo obstante o seu pecado. Nisto se
nota que somos verdadeiramente uma «nova criagdo» (Gal 6, 15): sou amado, logo existo; estou
perdoado, por conseguinte renasco para uma vida nova; fui «misericordiado» e, consequentemente,
feito instrumento da misericordia.

17. Durante 0 Ano Santo, especialmente nas «sextas-feiras da misericérdia», pude verificar
concretamente a grande quantidade de bem que existe no mundo. Com frequéncia, ndo € conhecido
porque se realiza diariamente de forma discreta e silenciosa. Embora ndo facam noticia, existem
muitos sinais concretos de bondade e ternura para com os mais humildes e indefesos, 0s que vivem
mais sozinhos e abandonados. Ha verdadeiros protagonistas da caridade, que ndo deixam faltar a
solidariedade aos mais pobres e infelizes. Agradecemos ao Senhor por estes dons preciosos, que
convidam a descobrir a alegria de aproximar-se da humanidade ferida. Com gratiddo, penso nos
inumeros voluntarios que diariamente dedicam o seu tempo a manifestar a presenca e proximidade de
Deus com a sua entrega. O seu servico é uma genuina obra de misericdrdia, que ajuda muitas pessoas
a aproximar-se da Igreja.



8

18. E a hora de dar espaco a imaginagdo a propdsito da misericordia para dar vida a muitas
obras novas, fruto da graca. A Igreja precisa de narrar hoje aqueles «muitos outros sinais» que Jesus
realizou e que «ndo estdo escritos» (Jo 20, 30), de modo que sejam expressdo eloquente da
fecundidade do amor de Cristo e da comunidade que vive d’Ele. Ja se passaram mais de dois mil anos,
e todavia as obras de misericordia continuam a tornar visivel a bondade de Deus.

Ainda hoje populacGes inteiras padecem a fome e a sede, sendo grande a preocupacéo suscitada
pelas imagens de criancas que ndo tém nada para se alimentar. Multiddes de pessoas continuam a
emigrar dum pais para outro a procura de alimento, trabalho, casa e paz. A doenca, nas suas Varias
formas, € um motivo permanente de aflicio que requer ajuda, consolacdo e apoio. Os
estabelecimentos prisionais sdo lugares onde muitas vezes, a pena restritiva da liberdade, se juntam
transtornos por vezes graves devido as condi¢des desumanas de vida. O analfabetismo ainda é muito
difuso, impedindo aos meninos e meninas de se formarem, expondo-o0s a novas formas de escravidao.
A cultura do individualismo exacerbado, sobretudo no Ocidente, leva a perder o sentido de
solidariedade e responsabilidade para com os outros. O prdprio Deus continua a ser hoje um
desconhecido para muitos; isto constitui a maior pobreza e 0 maior obstaculo para o reconhecimento
da dignidade inviolavel da vida humana.

Em suma, as obras de misericdrdia corporal e espiritual constituem até aos nossos dias a
verificagdo da grande e positiva incidéncia da misericordia como valor social. Com efeito, esta impele
a arregacar as mangas para restituir dignidade a milhGes de pessoas que s&0 nossos irmaos e irmas,
chamados connosco a construir uma «cidade fiavel».[19]

19. Muitos sinais concretos de misericordia foram realizados durante este Ano Santo.
Comunidades, familias e individuos crentes redescobriram a alegria da partilha e a beleza da
solidariedade. Mas ndo basta. O mundo continua a gerar novas formas de pobreza espiritual e
material, que comprometem a dignidade das pessoas. E por isso que a Igreja deve permanecer
vigilante e pronta para individuar novas obras de misericérdia e implementa-las com generosidade e
entusiasmo.

Assim, ponhamos todo o esforco em dar formas concretas a caridade e, a0 mesmo tempo,
entender melhor as obras de misericordia. Com efeito, esta possui um efeito inclusivo pelo que tende
a difundir-se como uma nodoa de azeite e ndo conhece limites. E, neste sentido, somos chamados a
dar um novo rosto as obras de misericérdia que conhecemos desde sempre. De facto a misericordia
extravasa; vai sempre mais além, é fecunda. E como o fermento que faz levedar a massa (cf. Mt 13,
33), e como o gréo de mostarda que se transforma numa arvore (cf. Lc 13, 19).

A titulo de exemplo, basta pensar na obra de misericérdia corporal vestir quem esta nu (cf. Mt
25, 36.38.43.44). A mesma nos reconduz aos primérdios, ao jardim do Eden, quando Ad&o e Eva
descobriram que estavam nus e, ouvindo aproximar-Se o Senhor, tiveram vergonha e esconderam-se
(cf. Gn 3, 7-8). Sabemos que o Senhor castigou-o0s; no entanto, Ele «fez a Ad&o e a sua mulher tinicas
de peles e vestiu-0s» (Gn 3, 21). A vergonha é superada e a dignidade restituida.

Fixemos o olhar também em Jesus no Golgota. Na cruz, o Filho de Deus esta nu; a sua tunica
foi sorteada e levada pelos soldados (cf. Jo 19, 23-24); Ele ndo tem mais nada. Na cruz, manifesta-se
ao maximo a partilha de Jesus com as pessoas que perderam a dignidade, por terem sido privadas do
necessario. Assim como a Igreja é chamada a ser a «ttnica de Cristo»[20] para revestir o seu Senhor,
assim também ela se comprometeu a tornar-se solidaria com os nus da terra a fim de recuperarem a
dignidade de que foram despojados. Assim as palavras de Jesus — «estava nu e destes-me que vestir»
(Mt 25, 36) — obrigam-nos a ndo desviar o olhar das novas formas de pobreza e marginalizacdo que
impedem as pessoas de viverem com dignidade.

N&o ter trabalho nem receber um salario justo, ndo poder ter uma casa ou uma terra onde
habitar, ser discriminados pela fé, a raca, a posicao social... estas e muitas outras sdo condi¢bes que
atentam contra a dignidade da pessoa; frente a elas, a agdo misericordiosa dos cristdos responde, antes
de mais nada, com a vigilancia e a solidariedade. Hoje séo tantas as situagdes em que podemos
restituir dignidade as pessoas, consentindo-lhes uma vida humana. Basta pensar em tantos meninos e
meninas que sofrem violéncias de varios tipos, que lhes roubam a alegria da vida. Os seus rostos



tristes e desorientados permanecem impressos na minha mente; pedem a nossa ajuda para serem
libertados da escraviddo do mundo contemporaneo. Estas criancas sdo os jovens de amanh&; como
estamos a preparé-las para viverem com dignidade e responsabilidade? Com que esperanca podem
elas enfrentar o seu presente e o seu futuro?

O carater social da misericérdia exige que ndo permanecamos inertes mas afugentemos a
indiferenca e a hipocrisia para que os planos e os projetos ndo fiqguem letra morta. Que o Espirito
Santo nos ajude a estar sempre prontos a prestar de forma efetiva e desinteressada a nossa
contribuicdo, para que a justica e uma vida digna ndo permanegam meras palavras de circunstancia,
mas sejam 0 compromisso concreto de quem pretende testemunhar a presenca do Reino de Deus.

20. Somos chamados a fazer crescer uma cultura de misericordia, com base na redescoberta do
encontro com 0s outros: uma cultura na qual ninguém olhe para o outro com indiferenga, nem vire a
cara quando Vvé o sofrimento dos irmaos. As obras de misericdrdia sdo «artesanais»: nenhuma delas é
cOpia da outra; as nossas maos podem molda-las de mil modos e, embora seja Gnico o Deus que as
inspira e Unica a «matéria» de que sao feitas, ou seja, a propria misericdrdia, cada uma adquire uma
forma distinta.

Com efeito, as obras de misericordia, tocam toda a vida duma pessoa. Por isso, temos
possibilidade de criar uma verdadeira revolugédo cultural precisamente a partir da simplicidade de
gestos que podem alcancar o corpo e o espirito, isto €, a vida das pessoas. E um compromisso que a
comunidade cristd pode assumir, na certeza de que a Palavra do Senhor ndo cessa de a chamar para
sair da indiferenca e do individualismo em que somos tentados a fechar-nos levando uma existéncia
comoda e sem problemas. «Os pobres, sempre o0s tendes convosco» (Jo 12, 8): disse Jesus aos seus
discipulos. Ndo ha desculpa que possa justificar a incdria, quando sabemos que Ele Se identificou
com cada um deles.

A cultura da misericordia forma-se na oracdo assidua, na abertura docil a acdo do Espirito, na
familiaridade com a vida dos Santos e na solidariedade concreta para com os pobres. E um convite
premente para ndo se equivocar onde € determinante comprometer-se. A tentacdo de se limitar a fazer
a «teoria da misericérdia» € superada na medida em que esta se faz vida diaria de participacéo e
partilha. Alias, nunca devemos esquecer as palavras com que o0 apostolo Paulo — ao contar o encontro
depois da sua conversao com Pedro, Tiago e Jodo — pde em realce um aspeto essencial da sua misséo
e de toda a vida cristd: «S0 nos disseram que nos deviamos lembrar dos pobres — o que procurei fazer
com o maior empenho» (Gal 2, 10). Ndo podemos esquecer-nos dos pobres: trata-se dum convite hoje
mais atual do que nunca, que se imp&e pela sua evidéncia evangeélica.

21. Que a experiéncia do Jubileu imprima em nos estas palavras do apostolo Pedro: outrora
«ndo tinheis alcancado misericordia e agora alcancastes misericérdia» (1 Ped 2, 10). Ndo guardemos
ciosamente s6 para nds tudo o que recebemos; saibamos partilha-lo com os irmdos atribulados, para
que sejam sustentados pela forca da misericordia do Pai. As nossas comunidades abram-se para
alcancar a todas as pessoas que vivem no seu territério, para que chegue a todas a caricia de Deus
através do testemunho dos crentes.

Este é o tempo da misericérdia. Cada dia da nossa caminhada é marcado pela presenca de Deus,
gue guia 0s nossos passos com a forca da graca que o Espirito infunde no coracdo para o plasmar e
torna-lo capaz de amar. E o tempo da misericordia para todos e cada um, para que ninguém possa
pensar que é alheio & proximidade de Deus e a forca da sua ternura. E o tempo da misericordia para
que quantos se sentem fracos e indefesos, afastados e sozinhos possam individuar a presenca de
irm&os e irmas que os sustentam nas suas necessidades. E o tempo da misericordia para que os pobres
sintam pousado sobre si 0 olhar respeitoso mas atento daqueles que, vencida a indiferenca, descobrem
0 essencial da vida. E o tempo da misericordia para que cada pecador ndo se canse de pedir perddo e
sentir a méo do Pai, que sempre acolhe e abraca.

A luz do «Jubileu das Pessoas Excluidas Socialmente», celebrado quando ja se iam fechando as
Portas da Misericordia em todas as catedrais e santuarios do mundo, intui que, como mais um sinal
concreto deste Ano Santo extraordinario, se deve celebrar em toda a Igreja, na ocorréncia do XXXIII
Domingo do Tempo Comum, o Dia Mundial dos Pobres. Serd a mais digna preparacdo para bem



10

viver a solenidade de Nosso Senhor Jesus Cristo Rei do Universo, que Se identificou com 0os mais
pequenos e 0s pobres e nos ha de julgar sobre as obras de misericérdia (cf. Mt 25, 31-46). Sera um
Dia que vai ajudar as comunidades e cada batizado a refletir como a pobreza estd no dmago do
Evangelho e tomar consciéncia de que ndo podera haver justica nem paz social enquanto Léazaro jazer
a porta da nossa casa (cf. Lc 16, 19-21). Além disso este Dia constituird uma forma genuina de nova
evangelizacdo (cf. Mt 11, 5), procurando renovar o rosto da Igreja na sua perene agéo de conversao
pastoral para ser testemunha da misericérdia.

22. Sobre nds permanecem pousados os olhos misericordiosos da Santa Mé&e de Deus. Ela é a
primeira que abre a procissdo e nos acompanha no testemunho do amor. A Mae da Misericordia retne
a todos sob a protecdo do seu manto, como A quis frequentemente representar a arte. Confiemos na
sua ajuda materna e sigamos a indicacdo perene que nos da de olhar para Jesus, rosto radiante da
misericordia de Deus.

Dado em Roma, junto de S&o Pedro, em 20 de novembro — Solenidade de Nosso Senhor Jesus
Cristo Rei do Universo — do Ano do Senhor de 2016, quarto do meu pontificado.

FRANCISCO

[1] In Johannis 33, 5.

[2] Hermas, O Pastor, 42, 1-4.

[3] Cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium, 27.

[4] Missal Romano, 111 Domingo da Quaresma.

[5] Ibid., Prefacio VII dos Domingos do Tempo Comum.

[6] Ibid., Oracédo Eucaristica Il.

[7] 1bid., Ritos da Comunhao.

[8] Ritual da Peniténcia, n. 46.

[9] Ritual da Uncéo dos Enfermos, n. 76.

[10] Cf. Concilio Ecuménico Vaticano Il, Const. Sacrosanctum Concilium, 106.
[11] Idem,Const. dogm. Dei Verbum, 2.

[12] Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium, 142.

[13] Cf. Bento XVI, Exort. ap. pos-sinodal Verbum Domini, 86-87.

[14] Cf. Carta pela qual se concede a indulgéncia por ocasido do Jubileu da Misericdrdia, 1 de
setembro de 2015.

[15] Cf. ibidem.

[16] Francisco, Exort. ap. pds-sinodal Amoris laetitia, 1.

[17] Cf. ibid., 291-300.

[18] Missal Romano, Vigilia Pascal, Oracdo depois da Primeira Leitura.
[19] Bento XVI, Carta enc. Lumen fidei, 50.

[20] Cipriano, A unidade da Igreja Catolica, 7.



