https://combonianum.orq/ FP portugués 5/2021

Formagdo Permanente - portugués 5/2021 (1)

“CONVERTEI-VOS E CREDE NO EVANGELHO!”

Primeira Pregagdo, Quaresma de 2021
Fr. Raniero Cantalamessa, OFMCap.

Como de costume, dedicamos esta primeira meditagdo a uma introdu¢do geral ao tempo
quaresmal, antes de entrar no tema especifico no programa, uma vez concluido o retiro espiritual da
Curia. No Evangelho do primeiro domingo da Quaresma do ano B, ouvimos o anlincio programatico
com o qual Jesus inicia seu ministério publico: “O tempo estd cumprido, ¢ o reino de Deus esta
proximo. Convertei-vos e crede no Evangelho!”(Mc 1,15). Vamos meditar sobre este apelo sempre
presente de Cristo.

De conversdo, fala-se em trés momentos ou contextos diversos do Novo Testamento. Cada vez,
vem a luz uma sua componente nova. Juntas, as trés passagens nos ddo uma ideia completa sobre o que
¢ a metandia evangélica. Nao esta dito que devemos experimentd-las todas as trés juntas, com a
intensidade. H4 uma conversdo para cada estagao da vida. O importante ¢ que cada um de nos descubra
a que serve para si neste momento.

Convertei-vos, isto é, crede!

A primeira conversao ¢ aquela que ressoa no inicio da pregagao de Jesus e que esta resumida nas
palavras: “Convertei-vos e crede no Evangelho” (Mc 1,15). Procuremos entender o que significa aqui a
palavra conversdao. Antes de Jesus, converter-se significava sempre um “voltar atras” (o termo
hebraico, shub, significa inverter a rota, voltar nos proprios passos). Indicava o ato de quem, a um certo
ponto da vida, percebe estar “fora do rumo”. Entdo se detém, reconsidera; decide voltar a observancia
da lei e de retornar a alianga com Deus. A conversdo, neste caso, tem um significado fundamentalmente
moral e sugere a ideia de algo penoso a se cumprir: mudar costumes, deixar de fazer isso ou aquilo...

Nos labios de Jesus, este significado muda. Nao porque ele se divirta em mudar os significados
das palavras, mas porque, com sua vinda, mudaram as coisas. “Cumpriu-se o tempo, € esta proximo o
Reino de Deus!”. Converter-se nao significa mais voltar atras, a antiga alianga e a observancia da lei,
mas significa mais dar um salto adiante e entrar no Reino, agarrar a salvagao que veio aos homens
gratuitamente, por livre e soberana iniciativa de Deus.

“Arrependei-vos e crede” ndo significam duas coisas diversas e sucessivas, mas a mesma agao
fundamental: convertei-vos, isto ¢, crede! «Prima conversio fit per fidem», escreveu S. Tomds de
Aquino: a primeira conversao consiste em crer.[1] Tudo isso requer uma verdadeira “conversdo”, uma
mudanga profunda no modo de conceber as nossas relagdes com Deus. Exige passar da ideia de um
Deus que pede, que ordena, que ameaga, a ideia de um Deus que vem com as maos cheias para se dar
todo a nés. E a conversio da “lei” a “graga”, tio querida a Sdo Paulo.

“Se nao vos converterdes e nao vos tornardes como criangas...”

Escutemos agora a segunda passagem em que, no Evangelho, volta a se falar de conversao:

“Naquela hora, os discipulos aproximaram-se de Jesus e perguntaram: ‘Quem ¢ o maior no Reino
dos Céus?’ Jesus chamou uma crianca, colocou-a no meio deles e disse: ‘Em verdade vos digo, se nao
vos converterdes e naos vos tornardes como criangas, nao entrareis no Reino dos Céus’ (Mt 18,1-3).

Esta vez, sim, que converter-se significa voltar atras, at¢ mesmo a quando se era crianga! O
proprio verbo usado, strefo, indica inversdo de marcha. Esta € a conversao de quem ja entrou no Reino,
acreditou no evangelho, ja estd ha tempos no servigo de Cristo. E a nossa conversao!


https://combonianum.org/

O que supoe a discussao sobre quem € o maior? Que a preocupacao maior nao ¢ mais o reino, mas
o proprio lugar nele, o proprio eu. Cada um deles tinha algum titulo para aspirar a ser o maior: Pedro
tinha recebido a promessa do primado; Judas, a caixa; Mateus podia dizer que tinha deixado mais do
que os outros; André, que tinha sido o primeiro a segui-lo; Tiago e Jodo, que estiveram com ele no
Tabor... Os frutos desta situacao sao evidentes: rivalidades, suspeitas, confrontos, frustragao.

Jesus, de imediato, tira 0 véu. Nem como primeiros, deste modo nem se entra no reino! O
remédio? Converter-se, mudar completamente perspectiva e dire¢do. A que Jesus propde ¢ uma
verdadeira revolucdo copernicana. E preciso “descentralizar-se de si mesmo e recentralizar-se em
Cristo”.

Jesus fala mais simplesmente de um tornar-se crianga. Tornar-se crianga, para os apdstolos,
significava voltar a como eram no momento do chamado as margens do lago ou no posto de
arrecadagdo: sem pretensodes, sem titulos, sem confrontos entre si, sem invejas, sem rivalidades. Ricos
apenas de uma promessa (“Farei de vos pescadores de homens™) e de uma presenga, a de Jesus; a
quando eram ainda companheiros de aventura, ndo concorrentes pelo primeiro lugar. Também para nos,
tornar-se crianca significa voltar ao momento em que descobrimos sermos chamados, ao momento da
ordenagao sacerdotal, da profissdo religiosa, ou do primeiro verdadeiro encontro pessoal com Jesus.
Quando diziamos: “So6 Deus basta!”, ¢ acreditavamos.

“Nao és frio, nem quente”

O terceiro contexto em que recorre, martelante, o convite a conversado, ¢ dado pelas sete cartas as
Igrejas do Apocalipse. As sete cartas sdo dirigidas a pessoas e comunidades que, como nds, vivem ha
tempos a vida crista e, ainda mais, exercem nelas uma papel-guia. Sdo enderecadas ao anjo das diversas
Igrejas: “Ao anjo da igreja que esti em Efeso”. Néo se explica este titulo sendo em referéncia, direta ou
indireta, ao pastor da comunidade. Nao se pode pensar que o Espirito Santo atribua a anjos a
responsabilidade das culpas e desvios que sdo denunciados nas diversas igrejas, muito menos que o
convite a conversao seja dirigido a anjos ao invés de homens.

Das sete cartas do Apocalipse, a que deve nos fazer refletir mais do que as outras € a carta a Igreja
de Laodiceia. Conhecemos seu tom severo: “Conheco as tuas obras. Nao ¢€s frio, nem quente... porque
€s morno, nem frio nem quente, estou para vomitar-te de minha boca... S€ zeloso, pois, e arrepende-te”
(Ap 3,15ss). Aqui, trata-se da conversao da mediocridade e da tibieza.

Na historia da santidade cristd, o exemplo mais famoso da primeira conversdo, a do pecado a
graca, ¢ Santo Agostinho; o exemplo mais instrutivo da segunda conversao, a da tibieza ao fervor, ¢
Santa Teresa d’Avila. O que ela diz de si em seu Livro da Vida é certamente exagerado e ditado pela
delicadeza da sua consciéncia, mas, em todo caso, pode servir a todos nés para um util exame de
consciéncia.

“Comecei, pois, assim, de passatempo em passatempo, de vaidade em vaidade, de ocasido em
ocasido, a por novamente em risco a minha alma [...]. As coisas de Deus me davam prazer, € eu ndo
sabia desvencilhar-me daquelas do mundo. Queria conciliar estes dois inimigos entre si € t3o contrarios:
a vida do espirito com os justos e os passatempos dos sentidos”.

O resultado deste estado era uma profunda infelicidade:

“Caia e me reerguia, e me reerguia tdo mal que voltava a cair. Eu estava tdo por baixo em relacdo
a perfeicao, que quase nao me dava conta dos pecados veniais, € ndo temia os mortais como deveria,
pois ndo fugia de seus perigos. Posso dizer que a minha vida era das mais penosas que se possam
imaginar, pois eu ndo me deleitava nem com Deus, nem me sentia contente com o mondo. Quando
estava nos passatempos mundanos, o pensamento daquilo que eu devia a Deus me fazia transcorré-los
com pena; e quando estava com Deus, vinham-se a distrair os afetos do mundo”[2].

Muitos poderiam descobrir nesta andlise o real motivo da propria insatisfacdo e
descontentamento.



Falamos, portanto, de conversdo da tibieza. Sao Paulo exortava os cristdos de Roma com as
palavras: “Nao sejais lentos na solicitude, sede fervorosos no espirito” (Rm 12,11). Seria de se replicar:
“Mas, caro Paulo, justamente aqui estd o problema! Como passar da tibieza ao fervor, se alguém
fatalmente ai caiu?” Nos podemos, pouco a pouco, escorregar na tibieza, como se cai na areia movediga,
mas ndo podemos sair sozinhos, quase puxando-nos pelos cabelos.

Esta nossa objecao nasce do fato de que negligenciamos ou interpretamos mal o acréscimo “no
espirito” (en pneumati), que o Apodstolo pde na exortagdo: “sede fervorosos”. Em Paulo, a palavra
“Espirito” indica, ou inclui, quase sempre uma referéncia ao Espirito Santo. Jamais se trata
exclusivamente do nosso espirito ou da nossa vontade, exceto em I1Ts 5,23, onde indica uma
componente do homem, ao lado do corpo e da alma.

Somos herdeiros de uma espiritualidade que concebia o caminho de perfei¢do segundo as trés
etapas classicas: via purgativa, via iluminativa e via unitiva. Em outras palavras, ¢ preciso exercitar-se
longamente na renincia e na mortificagdo, antes de poder experimentar o fervor. H4 uma grande
sabedoria e uma experiéncia secular a base de tudo isso, € ai de se pensar que tudo esteja superado. Nao,
ndo esta superado, mas ndo € a Unica via que segue a graca de Deus. Um esquema assim rigido denota
uma lenta e progressiva mudanca do acento da graca ao esfor¢o do homem. Segundo o Novo
Testamento, hd uma circularidade e uma simultaneidade, por isso, se ¢ verdade que a mortificacao ¢
necessaria para chegar ao fervor do Espirito, ¢ também verdade que o fervor do Espirito é necessario
para chegar a praticar a mortificagdo. Uma ascese assumida sem um forte impulso inicial do Espirito
seria um esfor¢o morto, e ndo produziria nada sendo “vaidade da carne”. O Espirito nos ¢ dado para
estarmos condig¢des de nos mortificarmos, mais do que como prémio por termos nos mortificado. “Se,
pelo Espirito, matardes o procedimento carnal, entdo vivereis”, escreve o Apostolo (Rom 8,13),

Esta segunda via que vai do fervor a ascese e a pratica das virtudes foi a via que Jesus fez
percorrer os seus apostolos. Escreve o grande te6logo bizantino Cabasilas:

“Os apostolos e pais da nossa fé tiveram a vantagem de serem instruidos em toda doutrina e, ainda
mais, do Salvador em pessoa. [...] Contudo, mesmo tendo conhecido tudo isso, enquanto ndo foram
batizados [em Pentecostes, com o Espirito], ndo mostraram nada de novo, de nobre, de espiritual, de
melhor do que o antigo. Mas quando veio para eles o batismo e o Paraclito irrompeu em suas almas,
entdo se tornaram novos e abracaram uma vida nova, foram guia para os demais e fizeram arder a
chama do amor por Cristo em si nos outros. [...] Do mesmo modo, Deus conduz a perfei¢do todos os
santos vindos depois deles’[3].

Os Padres da Igreja expressavam tudo isso com a sugestiva imagem da “sébria embriaguez”. O
que levou muitos deles a retomar este tema, ja desenvolvido por Filon de Alexandria[4], foram as
palavras de Paulo aos Efésios:

“Nao vos embriagueis com vinho, que leva ao descontrole, mas enchei-vos do Espirito: entoai
Juntos salmos, hinos e canticos espirituais, cantai e salmodiai ao Senhor, de todo o coragdo” (Ef 5,18-
19).

A partir de Origenes, ndo se contam os textos dos Padres que ilustram este tema, jogando ora com
a analogia, ora com o contraste entre embriaguez material e embriaguez espiritual. Quem, em
Pentecostes, confundiu os apdstolos como embriagados, tinha razao — escrive Sao Cirilo de Jerusalém —;
erravam apenas em atribuir tal embriaguez ao vinho comum, enquanto que se tratava do “vinho novo”,
obtido a partir da “verdadeira videira” que ¢ Cristo; os apostolos estavam, sim, embriagados, mas
daquela sobria embriaguez que mata o pecado e da vida ao coragao[5].

Como fazer para retomar este ideal da sobria embriaguez e encarna-lo na presente situagdo
histérica e eclesial? Onde esta escrito, de fato, que um tdo “forte” de experimentar o Espirito era
prerrogativa exclusiva dos Padres e dos primeiros tempos da Igreja, mas que ja ndo o € mais para nos?
O dom de Cristo ndo ¢ limitado a uma época particular, mas oferecido a toda época. E justamente papel
do Espirito tornar universal a redengdo de Cristo, disponivel a cada pessoa, em cada ponto do tempo e
do espaco.



Uma vida crista cheia de esfor¢os ascéticos e de mortificagdo, mas sem o toque vivificante do
Espirito, pareceria — dizia um antigo Padre — uma Missa na qual fossem lidas tantas leituras,
cumprissem-se todos os ritos e levassem tantas ofertas, mas na qual ndo acontecessem a consagracao
das espécies por parte do sacerdote. Tudo permaneceria o que era antes, pao e vinho.

“Assim — concluia esse Padre — ¢ também para o cristdo. Se também ele tiver cumprido
perfeitamente o jejum e a vigilia, a salmodia e toda a ascese e toda virtude, mas ndo se cumpriu, pela
graca, no altar do seu coragdo, a mistica operagdo do Espirito, todo este processo ascético sera
incompleto e quase em vao, porque ele ndo tem a exultagdo do Espirito misticamente operante no
coragdo’’[6].

Quais sao os “lugares” onde o Espirito age hoje desta maneira pentecostal? Escutemos a voz de
Santo Ambrdésio, que foi o cantor por exceléncia, entre os Padres latinos, da sobria embriaguez do
Espirito. Apos ter recordado os dois “lugares” classicos onde sorver o Espirito — a Eucaristia e as
Escrituras —, ele acena a uma terceira possibilidade. Diz:

“H4 também uma outra embriaguez que se opera por meio da penetrante chuva do Espirito Santo.
Foi assim que, nos Atos dos Apdstolos, aqueles que falavam em linguas diversas pareciam aos ouvintes
como se estivessem cheios de vinho[7].

Ap6s ter recordado os meios “ordinarios”, Santo Ambrdsio, com estas palavras, acena a um meio
diverso, “extraordinario”, no sentido de que nao ¢ determinado antecipadamente, nao ¢ algo instituido.
Consiste em reavivar a experiéncia que os apostolos fizeram no dia de Pentecostes. Ambrosio
certamente ndo queria apontar para esta terceira possibilidade, para dizer aos ouvintes que esta era
excluida para eles, sendo reservada apenas aos apdstolos e a primeira geracao de cristdos. Ao contrario,
ele desejar estimular os seus fiéis a fazer a experiéncia daquela “chuva penetrante do Espirito” que se
verificou em Pentecostes. E o que Séo Jodo XXIII se repropunha com o Concilio Vaticano II: um “novo
Pentecostes” para a Igreja.

Portanto, para no6s ha a possibilidade de sorver o Espirito por esta nova via, dependente
unicamente da livre e soberana iniciativa de Deus. Um dos modos em que se manifesta aos nossos dias
este modo de agir do Espirito para além dos canais institucionais da graga ¢ o chamado “batismo no
Espirito”. Aceno a ele nesta sede sem qualquer intencdo de proselitismo, apenas para responder a
exortagdo que o Papa Francisco dirige aos adeptos da Renovagao Carismatica Catolica para
compartilhar com todo o povo de Deus esta “corrente de graga” que se experimenta no batismo do
Espirito.

A expressdo “Batismo no Espirito” procede do proprio Jesus. Referindo-se a préxima
Pentecostes, antes de subir ao céu, ele disse aos seus apostolos: “Jodo batizou com agua; vos, porém,
dentro de poucos dias, sereis batizados com o Espirito Santo” (At 1,5). Trata-se de um rito que nao tem
nada de exotérico, mas € feito mais de gestos de grande simplicidade, calma e alegria, acompanhados de
posturas de humildade, arrependimento, disponibilidade em se tornar criangas.

E uma renovagio e uma atualiza¢do ndo apenas do batismo e da crisma, mas de toda a vida crista:
para os casados, do sacramento do matrimdnio, para os sacerdotes, da sua ordenagdo, para os
consagrados, da sua profissdo religiosa. O interessado para tal se prepara, além de uma boa confissao,
participando de encontros de catequese, nos quais se pde em um contato vivo e alegre com as principais
verdades e realidades da fé: o amor de Deus, o pecado, a salvagdo, a vida nova, a transformag¢ao em
Cristo, os carismas, os frutos do Espirito. O fruto mais frequente e mais importante ¢ a descoberta do
que significa ter “uma relagdo pessoal” com Jesus ressuscitado e vivo. Na compreensdo catdlica, o
batismo no Espirito ndo ¢ um ponto de chegada, mas um ponto de partida rumo a maturidade crista e ao
compromisso eclesial.

E justo esperar que todos passem por esta experiéncia? E ela o tmico modo possivel para
experimentar a graca de um renovado Pentecostes, desejada pelo Concilio? Se, por batismo no Espirito,
pensarmos em um certo rito, em um certo contexto, devemos responder que ndo; certamente, nao € o
unico modo para fazer uma experiéncia forte do Espirito. Houve e ha intimeros cristdos que fizeram



uma experiéncia analoga, sem nada saber do batismo no Espirito, recebendo um evidente incremento de
graca ¢ uma nova ung¢do do Espirito apds um retiro, um encontro, uma leitura. At¢ um curso de
exercicios espirituais pode muito bem se concluir com uma especial invocagao do Espirito Santo, se
quem orienta fez uma experiéncia e os participantes o desejarem. O segredo ¢ dizer uma vez “Vinde,
Santo Espirito”, mas dizé-lo com todo o coragao, deixando o Espirito livre para vir da maneira que ele
quiser, ndo como gostariamos que ele viesse, possivelmente sem mudar nada em nossa maneira de viver
e orar.

O “batismo no Espirito” tem se revelado um meio simples e potente para renovar a vida de
milhdes de fié¢is em quase todas as Igrejas cristds. Nao se pode contar as pessoas que eram cristas so de
nome e, gragas a essa experiéncia, tornaram-se cristds de fato, dedicadas a oracdo de louvor e aos
sacramentos, ativas na evangelizagdo e prontas a assumir encargos pastorais na paroquia. Uma
verdadeira conversio da tibieza ao fervor! E o caso de dizer a nés mesmos o que Agostinho repetia a si
mesmo, quase com desdém, ao escutar historias de homens e mulheres que, em suo tempo,
abandonavam o mundo para se dedicar a Deus: “Si isti et istae, cur non ego?”[8]: Se estes e estas, por
que também nao eu?

Pecamos a Mae de Deus que nos obtenha a graga que obteve do Filho em Cané da Galileia. Por
sua oragdo, naquela ocasido, a 4gua se converteu em vinho. Pegcamos que, por sua intercessdo, a agua da
nossa tibieza se converta no vinho de um renovado fervor. O vinho que em Pentecostes provocou nos
apostolos a embriaguez do Espirito e os tornou “fervorosos no Espirito”.

Traduzido do italiano por P. Ricardo Farias

[1] S. Tomas, S.Th, I-Ilae, q. 113, a. 4.

[2] Cf. Teresa d’Avila, Livro da Vida, cc. 7-8.

[3] Cf. N. Cabasilas, Vita in Cristo, I1,8: PG 150,552ss.

[4] Cf. Filon de Alexandria, Legum allegoriae, [,84 (meth@ nefalios).
[5] Cf. S. Cirilo de Jerusalém, Cat. XVII,18-19 (PG 33, 989).

[6] Cf. Macario do Egito, in Filocalia, 3, Torino 1985, p. 325).

[7] Cf. Santo Ambroésio, Com. ao Salmo 35,19.

[8] Santo Agostinho, Confissoes, VIII, §,19.

www.vaticannews.va



	Formação Permanente - português 5/2021 (1)
	“CONVERTEI-VOS E CREDE NO EVANGELHO!”
	Primeira Pregação, Quaresma de 2021 Fr. Raniero Cantalamessa, OFMCap.
	Convertei-vos, isto é, crede!
	“Se não vos converterdes e não vos tornardes como crianças...”
	“Não és frio, nem quente”


