
https://combonianum.org/ FP português 5/2021

Formação Permanente - português 5/2021 (1)

“CONVERTEI-VOS E CREDE NO EVANGELHO!”

Primeira Pregação, Quaresma de 2021
Fr. Raniero Cantalamessa, OFMCap.

Como  de  costume,  dedicamos  esta  primeira  meditação  a  uma  introdução  geral  ao  tempo
quaresmal, antes de entrar no tema específico no programa, uma vez concluído o retiro espiritual da
Cúria. No Evangelho do primeiro domingo da Quaresma do ano B, ouvimos o anúncio programático
com o qual Jesus inicia  seu ministério  público: “O tempo está cumprido,  e o reino de Deus está
próximo. Convertei-vos e crede no Evangelho!”(Mc 1,15). Vamos meditar sobre este apelo sempre
presente de Cristo.

De conversão, fala-se em três momentos ou contextos diversos do Novo Testamento. Cada vez,
vem à luz uma sua componente nova. Juntas, as três passagens nos dão uma ideia completa sobre o que
é  a metanóia evangélica.  Não está  dito  que  devemos  experimentá-las  todas  as  três  juntas,  com a
intensidade. Há uma conversão para cada estação da vida. O importante é que cada um de nós descubra
a que serve para si neste momento.

Convertei-vos, isto é, crede!
A primeira conversão é aquela que ressoa no início da pregação de Jesus e que está resumida nas

palavras: “Convertei-vos e crede no Evangelho” (Mc 1,15). Procuremos entender o que significa aqui a
palavra  conversão.  Antes  de  Jesus,  converter-se  significava  sempre  um  “voltar  atrás”  (o  termo
hebraico, shub, significa inverter a rota, voltar nos próprios passos). Indicava o ato de quem, a um certo
ponto da vida, percebe estar “fora do rumo”. Então se detém, reconsidera; decide voltar à observância
da lei e de retornar à aliança com Deus. A conversão, neste caso, tem um significado fundamentalmente
moral e sugere a ideia de algo penoso a se cumprir: mudar costumes, deixar de fazer isso ou aquilo...

Nos lábios de Jesus, este significado muda. Não porque ele se divirta em mudar os significados
das palavras, mas porque, com sua vinda, mudaram as coisas. “Cumpriu-se o tempo, e está próximo o
Reino de Deus!”. Converter-se não significa mais voltar atrás, à antiga aliança e à observância da lei,
mas significa mais dar um salto adiante e entrar no Reino, agarrar a salvação que veio aos homens
gratuitamente, por livre e soberana iniciativa de Deus.

“Arrependei-vos e crede” não significam duas coisas diversas e sucessivas, mas a mesma ação
fundamental:  convertei-vos,  isto é,  crede! «Prima conversio fit  per fidem»,  escreveu S.  Tomás de
Aquino: a primeira conversão consiste em crer.[1] Tudo isso requer uma verdadeira “conversão”, uma
mudança profunda no modo de conceber as nossas relações com Deus. Exige passar da ideia de um
Deus que pede, que ordena, que ameaça, à ideia de um Deus que vem com as mãos cheias para se dar
todo a nós. É a conversão da “lei” à “graça”, tão querida a São Paulo.

“Se não vos converterdes e não vos tornardes como crianças...”
Escutemos agora a segunda passagem em que, no Evangelho, volta a se falar de conversão:

“Naquela hora, os discípulos aproximaram-se de Jesus e perguntaram: ‘Quem é o maior no Reino
dos Céus?’ Jesus chamou uma criança, colocou-a no meio deles e disse: ‘Em verdade vos digo, se não
vos converterdes e nãos vos tornardes como crianças, não entrareis no Reino dos Céus’” (Mt 18,1-3).

Esta vez, sim, que converter-se significa voltar atrás, até mesmo a quando se era criança! O
próprio verbo usado, strefo, indica inversão de marcha. Esta é a conversão de quem já entrou no Reino,
acreditou no evangelho, já está há tempos no serviço de Cristo. É a nossa conversão!

https://combonianum.org/


2

O que supõe a discussão sobre quem é o maior? Que a preocupação maior não é mais o reino, mas
o próprio lugar nele, o próprio eu. Cada um deles tinha algum título para aspirar a ser o maior: Pedro
tinha recebido a promessa do primado; Judas, a caixa; Mateus podia dizer que tinha deixado mais do
que os outros; André, que tinha sido o primeiro a segui-lo; Tiago e João, que estiveram com ele no
Tabor... Os frutos desta situação são evidentes: rivalidades, suspeitas, confrontos, frustração.

Jesus, de imediato,  tira  o véu. Nem como primeiros,  deste modo nem se entra  no reino! O
remédio?  Converter-se,  mudar  completamente  perspectiva  e  direção.  A  que  Jesus  propõe  é  uma
verdadeira  revolução  copernicana.  É  preciso  “descentralizar-se  de  si  mesmo  e  recentralizar-se  em
Cristo”.

Jesus fala  mais  simplesmente  de um tornar-se criança.  Tornar-se criança,  para os  apóstolos,
significava  voltar  a  como  eram  no  momento  do  chamado  às  margens  do  lago  ou  no  posto  de
arrecadação: sem pretensões, sem títulos, sem confrontos entre si, sem invejas, sem rivalidades. Ricos
apenas de uma promessa (“Farei de vós pescadores de homens”) e de uma presença, a de Jesus; a
quando eram ainda companheiros de aventura, não concorrentes pelo primeiro lugar. Também para nós,
tornar-se criança significa voltar ao momento em que descobrimos sermos chamados, ao momento da
ordenação sacerdotal, da profissão religiosa, ou do primeiro verdadeiro encontro pessoal com Jesus.
Quando dizíamos: “Só Deus basta!”, e acreditávamos.

“Não és frio, nem quente”
O terceiro contexto em que recorre, martelante, o convite à conversão, é dado pelas sete cartas às

Igrejas do Apocalipse. As sete cartas são dirigidas a pessoas e comunidades que, como nós, vivem há
tempos a vida cristã e, ainda mais, exercem nelas uma papel-guia. São endereçadas ao anjo das diversas
Igrejas: “Ao anjo da igreja que está em Éfeso”. Não se explica este título senão em referência, direta ou
indireta,  ao  pastor  da  comunidade.  Não  se  pode  pensar  que  o  Espírito  Santo  atribua  a  anjos  a
responsabilidade das culpas e desvios que são denunciados nas diversas igrejas, muito menos que o
convite à conversão seja dirigido a anjos ao invés de homens.

Das sete cartas do Apocalipse, a que deve nos fazer refletir mais do que as outras é a carta à Igreja
de Laodiceia. Conhecemos seu tom severo: “Conheço as tuas obras. Não és frio, nem quente... porque
és morno, nem frio nem quente, estou para vomitar-te de minha boca... Sê zeloso, pois, e arrepende-te”
(Ap 3,15ss). Aqui, trata-se da conversão da mediocridade e da tibieza.

Na história da santidade cristã, o exemplo mais famoso da primeira conversão, a do pecado à
graça, é Santo Agostinho; o exemplo mais instrutivo da segunda conversão, a da tibieza ao fervor, é
Santa Teresa d’Ávila. O que ela diz de si em seu Livro da Vida é certamente exagerado e ditado pela
delicadeza da sua consciência, mas, em todo caso, pode servir a todos nós para um útil exame de
consciência.

“Comecei, pois, assim, de passatempo em passatempo, de vaidade em vaidade, de ocasião em
ocasião, a pôr novamente em risco a minha alma [...]. As coisas de Deus me davam prazer, e eu não
sabia desvencilhar-me daquelas do mundo. Queria conciliar estes dois inimigos entre si e tão contrários:
a vida do espírito com os justos e os passatempos dos sentidos”.

O resultado deste estado era uma profunda infelicidade:

“Caía e me reerguia, e me reerguia tão mal que voltava a cair. Eu estava tão por baixo em relação
à perfeição, que quase não me dava conta dos pecados veniais, e não temia os mortais como deveria,
pois não fugia de seus perigos. Posso dizer que a minha vida era das mais penosas que se possam
imaginar, pois eu não me deleitava nem com Deus, nem me sentia contente com o mondo. Quando
estava nos passatempos mundanos, o pensamento daquilo que eu devia a Deus me fazia transcorrê-los
com pena; e quando estava com Deus, vinham-se a distrair os afetos do mundo”[2].

Muitos  poderiam  descobrir  nesta  análise  o  real  motivo  da  própria  insatisfação  e
descontentamento.



3

Falamos, portanto, de conversão da tibieza.  São Paulo exortava os cristãos de Roma com as
palavras: “Não sejais lentos na solicitude, sede fervorosos no espírito” (Rm 12,11). Seria de se replicar:
“Mas, caro Paulo, justamente aqui está o problema! Como passar da tibieza ao fervor,  se alguém
fatalmente aí caiu?” Nós podemos, pouco a pouco, escorregar na tibieza, como se cai na areia movediça,
mas não podemos sair sozinhos, quase puxando-nos pelos cabelos.

Esta nossa objeção nasce do fato de que negligenciamos ou interpretamos mal o acréscimo “no
espírito” (en pneumati), que o Apóstolo põe na exortação: “sede fervorosos”. Em Paulo, a palavra
“Espírito”  indica,  ou  inclui,  quase  sempre  uma  referência  ao  Espírito  Santo.  Jamais  se  trata
exclusivamente  do  nosso  espírito  ou  da  nossa  vontade,  exceto  em  1Ts  5,23,  onde  indica  uma
componente do homem, ao lado do corpo e da alma.

Somos herdeiros de uma espiritualidade que concebia o caminho de perfeição segundo as três
etapas clássicas: via purgativa, via iluminativa e via unitiva. Em outras palavras, é preciso exercitar-se
longamente  na renúncia e  na mortificação,  antes de poder  experimentar  o fervor.  Há uma grande
sabedoria e uma experiência secular à base de tudo isso, e ai de se pensar que tudo esteja superado. Não,
não está superado, mas não é a única via que segue a graça de Deus. Um esquema assim rígido denota
uma  lenta  e  progressiva  mudança  do  acento  da  graça  ao  esforço  do  homem.  Segundo  o  Novo
Testamento, há uma circularidade e uma simultaneidade, por isso, se é verdade que a mortificação é
necessária para chegar ao fervor do Espírito, é também verdade que o fervor do Espírito é necessário
para chegar a praticar a mortificação. Uma ascese assumida sem um forte impulso inicial do Espírito
seria um esforço morto, e não produziria nada senão “vaidade da carne”. O Espírito nos é dado para
estarmos condições de nos mortificarmos, mais do que como prêmio por termos nos mortificado. “Se,
pelo Espírito, matardes o procedimento carnal, então vivereis”, escreve o Apóstolo (Rom 8,13),

Esta segunda via que vai do fervor à ascese e à prática das virtudes foi a via que Jesus fez
percorrer os seus apóstolos. Escreve o grande teólogo bizantino Cabásilas:

“Os apóstolos e pais da nossa fé tiveram a vantagem de serem instruídos em toda doutrina e, ainda
mais, do Salvador em pessoa. [...] Contudo, mesmo tendo conhecido tudo isso, enquanto não foram
batizados [em Pentecostes, com o Espírito], não mostraram nada de novo, de nobre, de espiritual, de
melhor do que o antigo. Mas quando veio para eles o batismo e o Paráclito irrompeu em suas almas,
então se tornaram novos e abraçaram uma vida nova, foram guia para os demais e fizeram arder a
chama do amor por Cristo em si nos outros. [...] Do mesmo modo, Deus conduz à perfeição todos os
santos vindos depois deles”[3].

Os Padres da Igreja expressavam tudo isso com a sugestiva imagem da “sóbria embriaguez”. O
que levou muitos deles a retomar este tema, já desenvolvido por Fílon de Alexandria[4], foram as
palavras de Paulo aos Efésios:

“Não vos embriagueis com vinho, que leva ao descontrole, mas enchei-vos do Espírito: entoai
juntos salmos, hinos e cânticos espirituais, cantai e salmodiai ao Senhor, de todo o coração” (Ef 5,18-
19).

A partir de Orígenes, não se contam os textos dos Padres que ilustram este tema, jogando ora com
a  analogia,  ora  com  o  contraste  entre  embriaguez  material  e  embriaguez  espiritual.  Quem,  em
Pentecostes, confundiu os apóstolos como embriagados, tinha razão – escrive São Cirilo de Jerusalém –;
erravam apenas em atribuir tal embriaguez ao vinho comum, enquanto que se tratava do “vinho novo”,
obtido a partir  da “verdadeira videira” que é Cristo; os apóstolos estavam, sim, embriagados,  mas
daquela sóbria embriaguez que mata o pecado e dá vida ao coração[5].

Como fazer  para retomar  este  ideal  da sóbria  embriaguez  e  encarná-lo na presente situação
histórica e eclesial?  Onde está escrito,  de fato, que um tão “forte” de experimentar  o Espírito era
prerrogativa exclusiva dos Padres e dos primeiros tempos da Igreja, mas que já não o é mais para nós?
O dom de Cristo não é limitado a uma época particular, mas oferecido a toda época. É justamente papel
do Espírito tornar universal a redenção de Cristo, disponível a cada pessoa, em cada ponto do tempo e
do espaço.



4

Uma vida cristã cheia de esforços ascéticos e de mortificação, mas sem o toque vivificante do
Espírito,  pareceria  –  dizia  um  antigo  Padre  –  uma  Missa  na  qual  fossem  lidas  tantas  leituras,
cumprissem-se todos os ritos e levassem tantas ofertas, mas na qual não acontecessem a consagração
das espécies por parte do sacerdote. Tudo permaneceria o que era antes, pão e vinho.

“Assim –  concluía  esse  Padre  –  é  também  para  o  cristão.  Se  também  ele  tiver  cumprido
perfeitamente o jejum e a vigília, a salmodia e toda a ascese e toda virtude, mas não se cumpriu, pela
graça,  no  altar  do  seu  coração,  a  mística  operação  do  Espírito,  todo  este  processo  ascético  será
incompleto e quase em vão, porque ele não tem a exultação do Espírito misticamente operante no
coração”[6].

Quais são os “lugares” onde o Espírito age hoje desta maneira pentecostal? Escutemos a voz de
Santo Ambrósio, que foi o cantor por excelência, entre os Padres latinos, da sóbria embriaguez do
Espírito. Após ter recordado os dois “lugares” clássicos onde sorver o Espírito – a Eucaristia e as
Escrituras –, ele acena a uma terceira possibilidade. Diz:

“Há também uma outra embriaguez que se opera por meio da penetrante chuva do Espírito Santo.
Foi assim que, nos Atos dos Apóstolos, aqueles que falavam em línguas diversas pareciam aos ouvintes
como se estivessem cheios de vinho”[7].

Após ter recordado os meios “ordinários”, Santo Ambrósio, com estas palavras, acena a um meio
diverso, “extraordinário”, no sentido de que não é determinado antecipadamente, não é algo instituído.
Consiste  em  reavivar  a  experiência  que  os  apóstolos  fizeram  no  dia  de  Pentecostes.  Ambrósio
certamente não queria apontar para esta terceira possibilidade, para dizer aos ouvintes que esta era
excluída para eles, sendo reservada apenas aos apóstolos e à primeira geração de cristãos. Ao contrário,
ele desejar estimular os seus fiéis a fazer a experiência daquela “chuva penetrante do Espírito” que se
verificou em Pentecostes. É o que São João XXIII se repropunha com o Concílio Vaticano II: um “novo
Pentecostes” para a Igreja.

Portanto,  para  nós  há  a  possibilidade  de  sorver  o  Espírito  por  esta  nova  via,  dependente
unicamente da livre e soberana iniciativa de Deus. Um dos modos em que se manifesta aos nossos dias
este modo de agir do Espírito para além dos canais institucionais da graça é o chamado “batismo no
Espírito”.  Aceno a ele nesta sede sem qualquer intenção de proselitismo,  apenas para responder à
exortação  que  o  Papa  Francisco  dirige  aos  adeptos  da  Renovação  Carismática  Católica  para
compartilhar com todo o povo de Deus esta “corrente de graça” que se experimenta no batismo do
Espírito.

A  expressão  “Batismo  no  Espírito”  procede  do  próprio  Jesus.  Referindo-se  à  próxima
Pentecostes, antes de subir ao céu, ele disse aos seus apóstolos: “João batizou com água; vós, porém,
dentro de poucos dias, sereis batizados com o Espírito Santo” (At 1,5). Trata-se de um rito que não tem
nada de exotérico, mas é feito mais de gestos de grande simplicidade, calma e alegria, acompanhados de
posturas de humildade, arrependimento, disponibilidade em se tornar crianças.

É uma renovação e uma atualização não apenas do batismo e da crisma, mas de toda a vida cristã:
para  os  casados,  do  sacramento  do  matrimônio,  para  os  sacerdotes,  da  sua  ordenação,  para  os
consagrados, da sua profissão religiosa. O interessado para tal se prepara, além de uma boa confissão,
participando de encontros de catequese, nos quais se põe em um contato vivo e alegre com as principais
verdades e realidades da fé: o amor de Deus, o pecado, a salvação, a vida nova, a transformação em
Cristo, os carismas, os frutos do Espírito. O fruto mais frequente e mais importante é a descoberta do
que significa ter “uma relação pessoal” com Jesus ressuscitado e vivo. Na compreensão católica, o
batismo no Espírito não é um ponto de chegada, mas um ponto de partida rumo à maturidade cristã e ao
compromisso eclesial.

É  justo  esperar  que  todos  passem por  esta  experiência?  É  ela  o  único  modo  possível  para
experimentar a graça de um renovado Pentecostes, desejada pelo Concílio? Se, por batismo no Espírito,
pensarmos em um certo rito, em um certo contexto, devemos responder que não; certamente, não é o
único modo para fazer uma experiência forte do Espírito. Houve e há inúmeros cristãos que fizeram



5

uma experiência análoga, sem nada saber do batismo no Espírito, recebendo um evidente incremento de
graça e uma nova unção do Espírito  após um retiro,  um encontro,  uma leitura.  Até um curso de
exercícios espirituais pode muito bem se concluir com uma especial invocação do Espírito Santo, se
quem orienta fez uma experiência e os participantes o desejarem. O segredo é dizer uma vez “Vinde,
Santo Espírito”, mas dizê-lo com todo o coração, deixando o Espírito livre para vir da maneira que ele
quiser, não como gostaríamos que ele viesse, possivelmente sem mudar nada em nossa maneira de viver
e orar.

O “batismo no Espírito” tem se revelado um meio simples e potente para renovar a vida de
milhões de fiéis em quase todas as Igrejas cristãs. Não se pode contar as pessoas que eram cristãs só de
nome e, graças a essa experiência, tornaram-se cristãs de fato, dedicadas à oração de louvor e aos
sacramentos,  ativas  na  evangelização  e  prontas  a  assumir  encargos  pastorais  na  paróquia.  Uma
verdadeira conversão da tibieza ao fervor! É o caso de dizer a nós mesmos o que Agostinho repetia a si
mesmo,  quase  com  desdém,  ao  escutar  histórias  de  homens  e  mulheres  que,  em  suo  tempo,
abandonavam o mundo para se dedicar a Deus: “Si isti et istae, cur non ego?”[8]: Se estes e estas, por
que também não eu?

Peçamos à Mãe de Deus que nos obtenha a graça que obteve do Filho em Caná da Galileia. Por
sua oração, naquela ocasião, a água se converteu em vinho. Peçamos que, por sua intercessão, a água da
nossa tibieza se converta no vinho de um renovado fervor. O vinho que em Pentecostes provocou nos
apóstolos a embriaguez do Espírito e os tornou “fervorosos no Espírito”.

______________________________________

Traduzido do italiano por P. Ricardo Farias

[1] S. Tomás, S.Th, I-IIae, q. 113, a. 4.

[2] Cf. Teresa d’Ávila, Livro da Vida, cc. 7-8.

[3] Cf. N. Cabásilas, Vita in Cristo, II,8: PG 150,552ss.

[4] Cf. Fílon de Alexandria, Legum allegoriae, I,84  (methē nefalios).

[5] Cf. S. Cirilo de Jerusalém, Cat. XVII,18-19 (PG 33, 989).

[6] Cf. Macário do Egito, in Filocalia, 3, Torino 1985, p. 325).

[7] Cf. Santo Ambrósio, Com. ao Salmo 35,19.

[8] Santo Agostinho, Confissões, VIII, 8,19.

www.vaticannews.va


	Formação Permanente - português 5/2021 (1)
	“CONVERTEI-VOS E CREDE NO EVANGELHO!”
	Primeira Pregação, Quaresma de 2021 Fr. Raniero Cantalamessa, OFMCap.
	Convertei-vos, isto é, crede!
	“Se não vos converterdes e não vos tornardes como crianças...”
	“Não és frio, nem quente”


