https://combonianum.org/ FP.esp3/2018

Formacion Permanente - espafiol 3/2018

Espiritualidad desde abajo en los padres del desierto
Anselm Griin

La espiritualidad que nos ofrece la teologia moralizadora de los tiempos mas recientes parte
desde arriba.Ella nos presenta altos ideales, que hemos de alcanzar.Tales ideales son: el total
desprendimiento, el dominio de si mismo, la constante amistad, el amor desinteresado, el estar libre
de todo enojo y la superacion de la sexualidad.La espiritualidad desde arriba tiene ciertamente su
importancia para los jovenes, ya que ella les desafia y pone a prueba su fuerza, les impulsa a superarse
a si mismos y a proponerse metas.Pero, con demasiada frecuencia, también nos lleva a que
saltemos ,por encima de nuestra propia realidad.Nos identificamos tanto con el ideal, que olvidamos
nuestras propias debilidades y limitaciones, porque no responden a ese ideal.Esto produce una
division o separacion, pone a uno enfermo y, no pocas veces, se revela en nosotros en la separacion
entre el ideal y la realidad.Porque no podemos admitir que no respondemos al ideal, proyectamos
sobre los deméas nuestra impotencia.Y nos hacemos duros con ellos. (...)

Los padres del desierto nos ensefian una espiritualidad desde abajo.Ellos nos indican que hemos
de comenzar por nosotros mismos y nuestras pasiones.El camino hacia Dios, segun ellos, esta siempre
basado en el propio conocimiento.Evagrio Pontico lo formula asi: «;Quieres conocer a Dios? Aprende
antes a conocerte a ti mismo».Sin este conocimiento, estamos siempre en peligro de que nuestra idea
de Dios sea una pura proyeccion de nosotros mismos.Hay también devotos que huyen de su propia
realidad y se refugian en la piedad.A pesar de su oracion y de su piedad, no cambian, sino que se
sirven de la piedad para elevarse sobre los demads, para afirmarse mas en su impecabilidad, en su
incapacidad de cometer faltas.

En los padres del monacato encontramos un estilo totalmente distinto de piedad.Aqui lo primero
que se pide es honestidad y autenticidad.Esto, sin embargo; lleva a una comprension amorosa para
con todos aquellos que no van por el mismo camino.Poimén, un experimentado padre antiguo, explica
a un gran tedlogo la espiritualidad desde abajo.El famoso te6logo viene a hablar con el anciano sobre
la vida espiritual, sobre cosas del cielo, sobre el Dios uno y trino.Poimén le escucha sin responder
nada.Decepcionado, el tedlogo se disponia ya a abandonar al monje, cuando un acompafiante suyo se
acerca a Poimén y le dice: «Padre, este gran hombre, que en su entorno tiene tanto prestigio, viene
precisamente por usted. ¢,Por qué no le ha hablado?».El anciano le respondié: «El esta en las alturas y
habla de cosas celestiales; yo, en cambio, pertenezco a los de abajo y trato de cosas terrenas.Si €l
hubiera hablado de las pasiones del alma, yo le habria contestado muy gustosamente.Pero como habla
de cosas espirituales, yo de eso no entiendo» (Apo, 582).

Ese tedlogo partia de una espiritualidad desde arriba.Hablaba en seguida de Dios y de las cosas
espirituales.Para Poimén el camino espiritual comienza por las pasiones.A éstas es a las que hay que
prestar atencion primero, y con ellas es con las que hay que luchar.Sélo entonces entiende uno algo de
Dios.Si, el trato con las pasiones es, para ¢€l, el camino que lleva a Dios.

El encuentro de este tedlogo con Poimén termina con estas palabras de un discipulo de Poimén
al visitante decepcionado: "El anciano no habla facilmente de la Sagrada Escritura, pero, si alguno
trata con €l de las pasiones del alma, ¢l le responde".El te6logo recapacito, volvio a ¢l y le dijo: ";Qué
tengo que hacer cuando se hacen més fuertes en mi las pasiones del alma?".Entonces el anciano le
mird carifiosamente y le dijo: "Ahora es cuando has venido acertadamente.Abre tu boca, y yo la
llenaré con cosas buenas".El te6logo tenia gran necesidad de esto y exclamo: "Ciertamente éste es el
verdadero camino".Y regresé a s u tierra dando gracias a Dios, por haber podido encontrarse
personalmente con tal santo» (Apo, 582).

Hablando de las pasiones del alma, su conversacion se hizo sincera; los dos se tocaron
mutuamente el corazon y, juntos, tocaron también el corazéon de Dios, que se les hizo sentir
presentandose como la meta de su camino.


https://combonianum.org/

Del abad Antonio nos han llegado estas palabras: «Si ves que un monje joven se esfuerza en
llegar al cielo por su propia voluntad, agéarrale fuertemente por los pies y tira para abajo, porque eso
no le sirve de nada» (Smolitsch, 32).

A los jovenes no les hace bien meditar e ir demasiado pronto por el camino de la
mistica.Primero deben;j enfrentarse con su propia realidad.Deben examinar sus pasiones y luchar
contra ellas.Solo entonces podran ponerse en el camino interior, s6lo entonces podran afianzar su
corazon totalmente en Dios.Hoy dia hay muchos que quedan demasiado pronto fascinados por los
caminos espirituales.Creen que pueden ir por ellos sin antes haber hecho el dificil camino del propio
conocimiento, del encuentro con el lado oscuro de si mismos.Los monjes nos ponen en guardia contra
una espiritualidad celestial entusiasmante.Nos sucedera facilmente lo que a Icaro, que se hizo unas
alas de cera y, cuando se acercd al sol, cayd precipitado.Las alas que nos hacemos antes de
encontrarnos con nuestra propia realidad son s6lo de cera.No pueden sostenemos.

Los americanos denominan al camino de estos voladores Espiritual “bypassing”, reduccion
espiritual. Es muy peligroso servirnos de la meditacién para apartar de nosotros problemas que, en
realidad, tendriamos que resolver, problemas de nuestra aplastada sexualidad, de nuestra reprimida
agresividad y de nuestros miedos.Por eso, cuando los jovenes vienen con pensamientos demasiado
devotos, yo trato siempre de mirar con ellos al polo opuesto: al concreto de cada dia, al trabajo, a la
escuela, al estudio.No rechazo sus devotos pensamientos y caminos, ni les dejo en ridiculo.No es éste
mi estilo. En su piedad hay ciertamente mucho de verdadera nostalgia.Pero es importante que pise
tierra, para que, asi, pueda impregnar el cada dia y el trabajo.

San Benito describe esta espiritualidad desde abajo sobre la humildad, sobre la «humilitas».El
toma la escala de Jacob como modelo para nuestro camino hacia Dios.La paradoja estd en que
subimos a Dios cuando bajamos a nuestra propia realidad.Asi entiende €l las palabras de Jests: «El
que se humilla sera ensalzado» (Lc 14, 11; 18, 14).

A través de ese descender a nuestra condicion de tierra (humus-humilitas) entramos nosotros en
contacto con el cielo, con Dios.En la medida en que encontramos valor para descender a nuestras
propias pasiones, en esa misma medida ellas nos elevan hacia Dios.Por este motivo la humildad fue
tan alabada por los padres del monacato, ya que ella es el camino bajo hacia Dios, el camino sobre la
propia realidad hacia el verdadero Dios.Los entusiastas del cielo reflejan y encuentran sélo su propia
imagen de Dios, su propia proyeccion.

Isaac de Ninive se sirvi6 también repetidas veces de la imagen de la escala de Jacob como
modelo de elevacion a Dios a través del descender nosotros: «Esfuérzate por entrar en la camara del
tesoro, que esta en tu interior, y asi veras lo celestial, pues esto y aquello son una misma cosa.A través
de ese entrar, contemplards ambas realidades.La escala para subir al reino de los cielos esta en lo
escondido de tu alma.Sal de tus pecados, sumérgete en ti mismo, y encontraras alli la escala por la que
podras subir» (Isaak, 302).

A través de los pecados, hemos de bajar a nuestro fondo mas profundo.Desde alli podremos
subir hasta Dios.Este ascenso responde a la nostalgia original de hombre.La filosofia platonico gira,
precisamente, en torno a que el hombre, en su espiritu, suba a Dios.Los padres de la Iglesia ven en
Jesucristo, que primero descendid y luego subid a los cielos (Cf.Ef 4, 9), otro modelo para nuestra
elevacion hacia Dios.

Soélo el humilde, el que estd dispuesto a admitir su humus, su condicion de tierra, su condicion
de hombre, sus sombras, es el que experimentara al verdadero Dios.Asi, oimos constantemente la
alabanza de la humildad.La humildad es el camino hacia Dios y la sefial mas clara del hombre segun
el plan de Dios.La abadesa Theodora dice: «Ni la ascesis, ni las vigilias, ni ningtn trabajo laborioso
otorga la salvacion, sino solo la verdadera humildad... jLa humildad es la vencedora de los
demonios!» (Miller, 6).Y el demonio, que se introduce en la vida ascética de Macario, se ve obligado
a reconocer: «So6lo en una cosa eres superior a nosotros».Y al preguntarle el abad Macario: «;Y qué
es esa cosa?», €l le respondio: «Tu humildad.Por eso no puedo yo nada contra ti» (Miller, 11). Poimén



dice: «El hombre necesita la humildad y el temor de Dios como el aliento que sale de su nariz»
(Miller, 49).

La humildad es para el hombre el valor de reconocer la verdad, reconocer su condicion de tierra
y su condicion de hombre.Para conocer si uno era verdaderamente hombre de Dios, los monjes se
probaban unos a otros en la humildad. «Un monje fue alabado por los hermanos ante el abad
Antonio.Este le tomd por su cuenta, le puso a prueba para ver si podia aguantar las ofensas y, al
comprobar que no las aguantaba, le dijo: "T te pareces a un pueblo que, por delante, estd muy bien
adornado, pero que, por detras, ha sido arrasado por los ladrones"» (Apo, 15).

La bienaventurada Sinclética dice: «Asi como es imposible construir un barco sin clavos,
tampoco puede uno ser bienaventurado sin la humildad» (Apo, 1063).La humildad es la prueba de
una vida segln el espiritu de Dios.Ella es también el fundamento sobre el cual el monje edifica su
vida.Sin humildad esta siempre en peligro de manipular a Dios.LL.a humildad es la condicion para dejar
a Dios ser Dios, para descubrir el rastro de un Dios totalmente diferente.Cuanto mas se acerca uno a
Dios, tanto mas humilde se es, pues uno experimenta que, como hombre, estd muy lejos de la santidad
de Dios.La humildad es la respuesta a la experiencia de Dios.

Los monjes hablan también de que tenemos, que aprender la humildad. «A un anciano se le
preguntd qué era la humildad y ¢él respondié: "La humildad es una gran obra, es obra de Dios.El
camino para la humildad, sin embargo, es éste: Trabajar, tenerse a si mismo por pecador y someterse a
los demas".El hermano le pregunt6: ;Qué quiere decir someterse a los demas?".A lo que el anciano le
respondié "someterse a los demas significa no fijarse en las faltas de los otros sino en las propias, y
pedir constantemente a Dios"» (Apo, 1083).

El anciano le indic6é entonces algunos ejercicios concretos para aprender la humildad.Estos
ejercicios nos parecen hoy a nosotros demasiado negativos.Sin embargo, en ellos se trata de ver
propia realidad y aceptarla, en vez de preocuparse de los pecados de los demds.Humildad significa
seguir a Cristo en lo oculto y no gloriarse de lo bueno que uno hace.Asi, un padre anciano
dice:«Como un tesoro abierto, asi también la virtud publicada disminuye; y como la cera se derrite al
fuego, el alma decae de su limpia intencion y, por la alabanza, se derrite» (Apo, 1054).Y otro padre
del monacato: «Es imposible que plantas y semillas salgan al mismo tiempo.También es imposible,
afladid, gozar de la fama del mundo y, al mismo tiempo, dar frutos para el cielo» (Apo, 1053).El fruto
del santo Espiritu puede crecer en nosotros solo cuando renunciamos a mostrarlo a todos, a gloriarnos
ante los demas.

La espiritualidad desde abajo nos ensefia que a Dios se va por la observacion atenta y el sincero
conocimiento de uno mismo.Lo que Dios quiere de nosotros no lo conocemos en los altos ideales que
nos hacemos.En esto, frecuentemente, se expresa solo nuestra ambicion: queremos alcanzar altos
ideales para presentarnos como mejores ante los demas y ante Dios.La espiritualidad desde abajo
ensefia que yo puedo descubrir la voluntad de Dios en mi, mi vocacion, sélo cuando tengo el valor de
descender a mi realidad, de ocuparme de mis pasiones, de mis impulsos, de mis necesidades y de mis
deseos, y que el camino hacia Dios va a través de mis debilidades, de mi impotencia.En mi
impotencia reconozco lo que Dios quiere de mi, lo que ¢l puede hacer de mi cuando me llena de su
gracia.

La espiritualidad desde arriba, por ejemplo, reacciona a la rabia reprimiéndola o sofocandola:
«No se puede tener rabia.Como cristiano, he de ser siempre amable y equilibrado.Por tanto, he de
dominar mi rabia».En cambio, la espiritualidad desde abajo me ensefia a preguntarle a mi rabia qué es
lo que Dios me quiere decir con ella. al vez me descubra una herida profunda.En mi rabia tal vez me
encuentre con el nifio herido en mi, que reacciona asi, impotente, a las heridas de los padres o de los
profesores.Tal vez me indique que he dado a otros demasiado poder sobre mi.La rabia seria entonces
la fuerza liberadora del poder de otros, para abrirme a Dios.Y no seria mala, sino la sefial que me
indicase el camino hacia mi verdadero ser.



A través de mi rabia me pongo en contacto con la fuente de mi energia, de la que brota incluso
el espiritu de Dios en mi.Asi, la rabia me lleva a Dios, que quiere darme la vida.Ella se defiende de
todo lo que, en mi quisiera quitarme la vida de Dios.Donde estda mi mayor problema, alli esta también
mi mayor oportunidad, alli mi tesoro.Alli entro en contacto con mi verdadero ser. Alli quisiera
hacerse vivo algo, florecer algo.

El camino hacia Dios va por el encuentro conmigo mismo, por abajarme a mi propia realidad.

Yo me he encontrado con una persona que tenia frecuentes depresiones.Cada vez que no hacia
mucho caso de otra hermana o la criticaba, caia como en un pozo.Ella habia pensado liberarse de su
hipersensibilidad y sus depresiones a través de la meditacion; pero, en el acompafiamiento, se vio
claramente que lo que queria era servirse de Dios para poder presentarse como mejor ante si y ante los
demas, para verse libre de su patoldgica sensibilidad.Queria servirse de Dios, superar sus depresiones
yendo a Dios.Pero en los coloquios vio cada vez mds claro que éste era un camino equivocado y
descubrié que debia encontrar a Dios a través de todo eso.Cuando caia en sus depresiones y entraba
en contacto con su incapacidad para superarse, cuando veia que habia herido profundamente a una
hermana y que esto no hacia mas que causar sufrimiento, entonces es cuando, sobre el fundamento de
estos sentimientos, de su impotencia, pudo ella experimentar una paz profunda. Entonces es cuando
pudo llegar a Dios.Y tuvo la experiencia de que de ningin modo debia superar su
hipersensibilidad.Podia dejar de luchar y entregarse a Dios.Esto la hacia verdaderamente
libre.Entonces se encontraba con el verdadero Dios, el Dios que la sacaba de lo hondo, del mas
profundo lodo, e Dios que iba con ella a través del fuego y del agua.Entonces es cuando se sentia
tocada en su corazon por Dios, se desvanecian todas sus imaginaciones acerca de Dios y
experimentaba al Dios verdadero como el Dios que la sostenia, la hacia libre, la queria.

Doroteo de Gaza dijo en cierta ocasion: «Tu caida, dice el profeta (Jer 2, 19), sera la que te
eduque» (Dorotheus, 41).Cuando hemos caido, cuando nos hemos apartado de Dios, entonces
aprendemos una leccion que no nos pueden ensefiar nuestras virtudes.Precisamente donde nos
encontramos con nuestra impotencia, alli es donde nos vemos abiertos a Dios.Dios nos forma
precisamente a través de nuestros fallos, de nuestras defecciones.Asi es como €l nos conduce por el
camino de la humildad, que es el tnico que lleva a Dios.

Para Doroteo es precisamente entonces cuando nosotros creemos que «nada sucede sin Dios...
Dios sabia que esto era bueno para mi alma y por eso sucedi6.De todo lo que Dios permite, no hay
nada sin sentido, que no tenga una finalidad.Por el contrario, todo esta lleno de sentido y sucede segun
un plan» (Dorotheus, 117s).Todo tiene un sentido.También mis pasiones, también mis pecados.Ellos
me indican, mucho mejor que mi disciplina, que Dios es el tnico garante del éxito de mi vida.Yo no
puedo ofrecer ninguna garantia, caeré siempre.Pero Dios me lleva por el camino de su glorificacion
sobre todos los acantilados, sobre todos los abismos.

(...) A primera vista muchos de los dichos de los padres antiguos nos pareceran extrafios y tal
vez demasiado duros y severos.Pero si los miramos mejor y los escuchamos mas detenidamente,
veremos que ellos nos llevan a un mundo de amor y de misericordia, de verdad y de libertad, que nos
introducen en el misterio de Dios y en el misterio del hombre.Por eso son mistagogicos, que
introducen en el misterio, y no moralizadores, que insisten en nuestra manera correcta de ser. (...)

Anselm Griin, La sabiduria de los padres del desierto



	Formación Permanente - español 3/2018
	Espiritualidad desde abajo en los padres del desierto Anselm Grün

