
Santissimo Corpo e Sangue di Cristo (Anno B) Commento
Marco 14, 12-16.22-26

Il dono di tutta la vita di Gesù
Enzo Bianchi

Questa festa dell’Eucaristia, o del Corpo del Signore (Messale di Pio V), o solennità del Santissimo
Corpo e Sangue di Cristo (Messale di Paolo VI), come la solennità della Triunità di Dio celebrata
domenica scorsa è tardiva. Infatti, è stata istituita nel XIII secolo, e nel secolo seguente ha faticato a
imporsi in occidente, restando invece sempre sconosciuta nella tradizione ortodossa. L’intenzione della
chiesa è quella di proporre, fuori del santissimo triduo pasquale, la contemplazione, l’adorazione e la
celebrazione del mistero eucaristico del quale viene fatto memoria il giovedì santo, in coena Domini.
Quanto al brano evangelico scelto, il messale italiano in questa annata B propone la lettura del racconto
dell’ultima cena nel vangelo secondo Marco, che ora tentiamo di comprendere come parola del Signore.

Prima del suo arresto e della sua morte in croce, Gesù ha voluto celebrare la Pasqua con i suoi discepoli,
e proprio per questo durante il suo ultimo soggiorno a Gerusalemme, nel primo giorno della festa dei
pani azzimi, invia due suoi discepoli affinché preparino l’occorrente per la cena pasquale. Gesù sa di
essere braccato, di non potersi fidare neppure di tutti i suoi discepoli, perché uno l’ha ormai tradito (cf.
Mc 14,10-11), dunque predispone ogni cosa perché quella cena pasquale possa avvenire, ma agisce con
molta circospezione, come se non volesse che si sappia dove la celebrerà. Per questo i due discepoli da
lui inviati devono incontrare un uomo che porta una brocca d’acqua (cosa insolita, perché erano le
donne a svolgere tale operazione, ma questo è il segno convenuto), devono seguirlo fino a una casa,
dove costui  indicherà loro la  camera alta,  la  sala  al  piano superiore già  arredata  e pronta,  in  cui
predisporre tutto per la cena. Occorre infatti preparare il pane, il vino, l’agnello, le erbe amare, per
ricordare in un pasto l’uscita di Israele dall’Egitto, la liberazione dalla schiavitù, la nascita del popolo
appartenente al Signore.

Ed ecco che nell’ora della cena Gesù fa dei gesti e dice alcune parole sul pane e sul vino. Di questa
scena abbiamo quattro racconti, tre nei vangeli sinottici (cf. Mc 14,22-25; Mt 26,26-29; Lc 22,18-20) e
uno nella Prima lettera ai Corinzi (cf. 1Cor 11,23-25): racconti che riportano parole tra loro un po’
diverse, a testimonianza di come non si tratti di formule magiche da ripetersi tali e quali, ma di parole
che manifestano l’intenzione di Gesù e spiegano i suoi gesti. Le prime comunità cristiane, dunque,
volendo restare fedeli all’intenzione di Gesù, hanno ripreso i suoi gesti, e da allora la cena del Signore è
sempre e dovunque celebrata così nelle chiese.

Innanzitutto, Gesù prende il pane azzimo che è sulla tavola del seder pasquale, pronuncia la benedizione
e il  ringraziamento a Dio per quel dono, quindi lo spezza e lo porge ai  discepoli.  È significativo
soprattutto il gesto dello spezzare il pane, che già nei profeti indicava il condividere il pane con i poveri,
i bisognosi e gli affamati (cf. Is 58,7), che esprime una condivisione di ciò che fa vivere, che manifesta
la comunione tra tutti quelli che mangiano lo stesso pane. Ecco perché il primo nome dato all’Eucaristia
dai discepoli e dai cristiani delle origini è “frazione del pane” (cf. Lc 24,35; At 2,42; 20,7; Didaché 9,3).
Quanto alle parole che accompagnano il gesto – “Prendete, questo è il mio corpo” –, esse vogliono
significare che Gesù dona la sua intera persona ai discepoli i quali, mangiando quel pane, si fanno
partecipi della sua vita spesa e consegnata per amore, “fino alla morte e alla morte di croce” (Fil 2,8). In
questo modo Gesù spiega in anticipo e in piena libertà, con gesti e parole, ciò che accadrà di lì a poco: la
sua morte è un dono agli uomini e un’offerta a Dio.

Poi Gesù prende anche il calice tra le sue mani e con solennità dichiara: “Questo è il mio sangue, il
sangue dell’alleanza, che è sparso per le moltitudini”. Come ha dato il suo corpo dando il pane, così dà
il suo sangue dando il calice del vino da bere ai discepoli; ovvero, dà la sua vita, rappresentata nella
cultura semitica dal sangue. Qui si deve cogliere il compimento a cui Gesù vuole portare le parole che
sigillavano l’alleanza tra Dio e Israele al monte Sinai, quando, con il sangue delle vittime del sacrificio



Mosè asperse l’altare, trono di Dio, e il popolo riunito in assemblea, dicendo: “Questo è il sangue
dell’alleanza” (cf. Es 24,6-8). Ma l’alleanza che Gesù stipula con il dono della sua vita non è più ristretta
a un popolo, bensì è un’alleanza universale, nel suo sangue sparso “per le moltitudini (rabbim, polloí:
cf. Is 53,11-12), cioè per tutti” (cf. Concilio Vaticano II, Ad gentes 3).

Inoltre, quell’anticipazione della sua morte in croce, nel rito del ringraziamento sul pane spezzato e nel
rito del calice condiviso, è un’anticipazione anche del Regno che viene, dove la morte sarà vinta per
sempre. Per questo Gesù dice: “Amen, io vi dico che non berrò più del frutto della vite, fino al giorno in
cui lo berrò nuovo, nel regno di Dio”. Il pasto eucaristico prelude dunque al banchetto del Regno, dove
Gesù, il Kýrios risorto, mangerà con noi e berrà con noi il calice della vita futura, al banchetto nuziale,
dove il vino sarà nuovo, cioè altro, ultimo e definitivo, vino della stessa vita divina, la sua vita che è
agápe, amore: e noi berremo quel vino nuovo vivendo in lui e con lui per sempre.

Manna, manhu: che cos'è?
Don Angelo Casati

A volte ripenso a quella parola, piccola parola, con cui gli Ebrei hanno chiamato quel cibo inatteso dal
cielo: Manna, manhu, che significa: che cos'è? E penso che era come una domanda iscritta per sempre,
quasi non ci fosse fine alle risposte, alla sorpresa: che cos'è?

E penso anche che la stessa domanda dovrebbe essere iscritta per sempre nell'Eucaristia. E ogni volta
che la prendiamo nelle mani e ne mangiamo, chiederci: che cos'è?... L'Eucarestia è legata, come la
manna, alla storia della nostra vita, storia di traversate; si esce ma non si entra subito. Si esce dall'Egitto,
ma non è subito Terra Promessa.

E che cosa ti ricorda la manna? Che cosa ti ricorda l'Eucarestia? Ti ricorda che se vivi, se non sei morto
di fame lungo i deserti della vita, se non ti sei fatto tu deserto, se non sei diventato tu terra inospitale, è
perché è sceso qualcosa dall'alto. È come riconoscere, confessare apertamente, pubblicamente, che se
siamo vivi è per un Altro. È come riconoscere e confessare apertamente, pubblicamente, che se siamo
sopravvissuti è per questo dono inatteso, che non è semplicemente un'ostia bianca, ma la presenza di
Dio, di cui questa piccola ostia bianca è segno e tramite.

Voi mi capite:  questo riconoscimento della  nostra  pochezza,  questa  confessione di  umiltà:  viviamo,
sopravviviamo per  un Altro.  E  superiamo così  un fraintendimento -ancora  molto diffuso-  che oggi
scandalizza alcuni cristiani e li fa critici: critici nei confronti della lunga fila di coloro che la domenica si
accostano alla comunione. E dicono: Ma che? Si sentono tutti santi? Tutti senza peccato?, tutti degni? Ma
l'Eucarestia non è per chi è degno: "Signore, non sono degno": diciamo. L'Eucarestia è una confessione di
debolezza e di umiltà. Non è sbandieramento di una virtù, è riconoscimento della nostra pochezza.

Qualcuno dall'esterno potrebbe prenderlo come un gesto magico: ma come, tu, uomo moderno, uomo
evoluto, uomo disincantato, vai a prendere un piccolo pezzo di pane bianco? Sì, sei uomo moderno,
evoluto, disincantato e riconosci che vivi in forza di un dono che viene dall'alto.

Faccio un passo avanti: ma anche questa piccolezza insegna: una presenza, quella di Dio, legata a cose
quotidiane, il pane, il vino, la tavola. Ci ricorda, l'Eucarestia, che Dio non appare nei segni di una gloria
sfolgorante,  ma nella  semplicità  e  nella  povertà  dell'incarnazione.  È come se Dio,  ogni  volta  che
prendiamo l'Eucarestia, venisse a riabilitare le cose quotidiane, a dare senso alle cose quotidiane.

Come dare senso? Col senso che Gesù ha iscritto, iscritto per sempre nell'Eucarestia, nel corpo dato, nel sangue
versato. In questo pane, piccolo pane, splende, sì, splende, ogni volta che lo prendiamo e ne mangiamo, un
segno: il segno di un Dio che si dona per la vita del mondo. Un Dio che fa vivere e non distrugge.

E anche tu, nella vita quotidiana, sii tra coloro che fanno vivere, danno segni positivi, non tra gente che
distrugge. Un Dio che si offre liberamente "offrendosi liberamente" -è scritto-: liberamente, per la gioia di farlo.

E se imparassimo anche noi da questo pane la gioia di fare il bene, ogni giorno, unicamente per questo,
per la bellezza di farlo?



Festa delle comunione, Dio dona se stesso
Ermes Ronchi

Nella cornice di una cena, la novità di Gesù: Dio non si propone più di governare l'uomo attraverso un
codice di leggi esterne, ma di trasformare l'uomo immettendogli la sua stessa vita. La novità di un Dio
che non spezza nessuno, spezza se stesso; non chiede sacrifici, sacrifica se stesso; non versa la sua ira,
ma versa "sui molti" il proprio sangue, santuario della vita.

In quella sera, cibo vita e festa sono uniti da un legame strettissimo. Spesso trasformiamo l'ultima Cena
in un'anticipazione triste della passione che incombe, mentre Gesù fa esattamente il contrario: trasforma
la cronaca di una morte annunciata in una festa, una celebrazione della vita. Quella cena prefigura la
resurrezione, mostra il modo di agire di Dio: dentro la sofferenza e la morte, Dio suscita vita. E Gesù ha
simboli e parole a indicare la sua morte ma soprattutto la sua infinita passione per la vita: questo è il mio
corpo, prendete; e intende dire: vivetene!

E mi sorprende ogni volta come una dichiarazione d'amore: "io voglio stare nelle tue mani come dono,
nella tua bocca come pane, nell'intimo tuo come sangue, farmi cellula, respiro, pensiero di te. Tua vita".
Qui è il miracolo, il batticuore, lo stupore: Dio in me, il mio cuore lo assorbe, lui assorbe il mio cuore, e
diventiamo una cosa sola. Lo dice benissimo Leone Magno: partecipare al corpo e al sangue di Cristo
non tende ad altro che a trasformarci in quello che riceviamo.

Con il suo corpo Gesù ci consegna la sua storia: mangiatoia, strade, lago, volti, il duro della Croce, il
sepolcro vuoto e la vita che fioriva al suo passaggio. Con il suo sangue, ci comunica il rosso della
passione, la fedeltà fino all'estremo. Vuole che nelle nostre vene scorra il flusso caldo della sua vita, che
nel cuore metta radici il suo coraggio, perché ci incamminiamo a vivere l'esistenza umana come l'ha
vissuta lui.

Corpo e sangue, donati: ogni volta che anche noi doniamo qualcosa, si squarciano i cieli. Corpo e
sangue, presi: ogni volta che ne prendo e mangio è la mia piccola vita che si squarcia, si trasforma e
sconfina per grazia.

Festa della comunione: a riportare nel mondo questa verità, a riscoprire questo immenso vocabolo è
stato Gesù. Senso definitivo del nostro andare e lottare, del nostro piangere e costruire, «fine supremo
fissato da Cristo stesso a tutta l'umanità è il dono della comunione» (S. Bulgakov). Che si estende ad
abbracciare tutto ciò che vive quaggiù sotto il sole, i nostri fratelli minori, le piccole creature, il filo
d'erba, l'insetto con il suo misterioso servizio alla vita, in un rapporto non più alterato dal verbo prendere
o possedere, ma illuminato dal più generoso dei verbi: donare.


	Santissimo Corpo e Sangue di Cristo (Anno B) Commento Marco 14, 12-16.22-26
	Il dono di tutta la vita di Gesù Enzo Bianchi
	Manna, manhu: che cos'è?
Don Angelo Casati
	Festa delle comunione, Dio dona se stesso Ermes Ronchi


