
1

Libro della Genesi (2)
RACCONTI SULLE ORIGINI DELL’UMANITA’ E DEL POPOLO EBREO COMMENTO

ATTUALIZZATO DELLA GENESI A CURA DI DON SERGIO CARRARINI

IL DILUVIO E LA NUOVA CREAZIONE 

Con il capitolo 5 ritorna la Tradizione Sacerdotale con le sue genealogie e i suoi racconti ispirati
ai miti mesopotamici. Questi racconti mitologici (presenti anche in tutte le altre culture antiche e fatti
propri dal redattore della Genesi) conservano il riferimento ad una immaginaria età dell’oro dove gli
uomini vivevano molto a lungo e dove avevano cercato di raggiungere la condizione divina (eroi,
semidei, titani, giganti). L’autore biblico riporta questi miti nell’alveo del peccato e li lega alla pretesa
dell’uomo di essere come Dio, di diventare immortale, di credersi onnipotente, un semidio. La bassa
statura e il limite della vita a 120 anni viene vista dall’autore sacro come una “condanna” dell’uomo a
causa del suo orgoglio: voleva essere grande e si ritrova un nano; voleva scalare il cielo e si ritrova
incatenato alla terra; voleva essere immortale e la sua vita è breve e insicura. 

La corruzione universale (6,5-8) 
Il  peccato  continua  ad  agire  nel  cuore  delle  persone  e  si  aggrava  con  il  succedersi  delle

generazioni  in un crescendo di violenza che alcune figure di uomini giusti  (Enoch) non possono
contrastare.  Si giunge così all’amara constatazione (ripetuta varie volte in questi capitoli): Il Signore
vide che nel mondo gli uomini erano sempre più malvagi e i loro pensieri erano di continuo rivolti al
male. Il  male  genera  altro  male,  la  violenza  chiama  altra  violenza,  l’arroganza  suscita  nuova
arroganza in una catena che trascina verso il basso le singole persone e le comunità. Tragicamente la
storia continua ad insegnare quanto questo sia vero per ogni nuova generazione, che poco sa imparare
dagli errori di quelle che l’hanno preceduta. 

Di fronte a questa situazione Dio non resta indifferente! Con un linguaggio molto colorito e
umano l’autore mette in luce quattro reazioni-atteggiamenti di Dio:

 Si pentì di aver fatto l’uomo. Sembra quasi l’ammissione di aver fatto un errore, di non aver
previsto e calcolato le conseguenze del suo gesto d’amore creativo. E’ una reazione istintiva
che ritornerà altre volte nei testi biblici a sottolineare la partecipazione passionale di un Dio
non indifferente e lontano nel cielo, ma vicino e coinvolto nella storia umana. 

 Fu tanto addolorato. La rabbia iniziale lascia posto al dolore di un padre che soffre per il
tradimento dei figli. Dio non è un giudice, un freddo calcolatore, ma un padre che soffre. 

 Sterminerò dalla  terra l’uomo. Il  giudizio  negativo  di  Dio sul  male  si  manifesta  con un
castigo, qui espresso in forma attiva (sterminerò), ma che in realtà diventa poi la scelta di
abbandonare l’uomo a se stesso, a quell’istinto di violenza che lo porta all’autodistruzione. 

 Ma Noè incontrò il favore del Signore. Pur nel dilagare del male c’è sempre un segno di
salvezza. Dio non smentisce se stesso;  il bene, anche se piccolo, è presente dovunque. Dio
non resta impassibile di fronte al degrado della convivenza umana: si adira, soffre, condanna,
reagisce,  si  fa  carico… ma soprattutto  cerca di salvare,  coinvolgendo nel suo progetto le
persone che si fidano di lui, che credono nella forza della vita e del bene. 

Noè il giusto (6,9-22)  
Più che soffermarsi a descrivere la corruzione generale, i fatti di violenza, lo sfruttamento della

natura, gli imperi che si sono succeduti nel mondo (e le nefandezze da loro operate), la Genesi si
concentra  su Noè,  descritto  con queste  belle  parole:  Noè era un uomo giusto,  senza difetti  e  si
comportava  come  piace  a  Dio.  Con  lui  Dio  è  in  confidenza  (come  con  Adamo  prima  della



2

trasgressione), gli confida le sue amarezze e le sue scelte. Gli dà fiducia e lo rende partecipe del suo
progetto di salvezza. Noè obbedisce prontamente e senza fare obiezioni, come si addice ad un vero
credente.  Anche in un mondo di miscredenti,  arroganti  e sanguinari,  c’è sempre qualche persona
umile e di fede che sa capire e fare ciò che piace a Dio.

Certamente dai suoi contemporanei sarà stato giudicato un sognatore, un esaltato, un visionario,
un povero pazzo, un profeta di sciagure; sarà stato contrastato, deriso, emarginato; ma lui vedeva più
lontano, più in profondità. Era una persona critica, alternativa, diversa dalla maggioranza; credeva
profondamente nel bene, difendeva la vita, aveva speranza nel futuro e ha impegnato tutte le sue
risorse per realizzare il suo progetto, per affrontare il giudizio di Dio (e della natura) e superarlo. Si è
preparato ad affrontare la violenza del male per non restarne schiacciato, sommerso.  Noè è diventato
per questo simbolo di tutti i “giusti tra le nazioni”, di tutte le persone di fede e di speranza presenti in
ogni popolo, di tutte le persone che lottano e vincono il male. 

L’arca  (cesta,  cassa)  richiama  la  cesta  che  ha  salvato  Mosè  dalle  acque,  i  barconi  che
trasportavano le statue delle divinità lungo i fiumi, l’arca dell’Alleanza che ha accompagnato gli Ebrei
nell’Esodo. Diventa un mezzo e insieme un simbolo dell’impegno di Noè di contrastare il male con
un progetto alternativo:  non sfruttare  la  natura,  ma proteggerla;  non accumulare beni  per sé,  ma
metterli a servizio di tutti; non  mangiare, bere e divertirsi (Mt 24,37) ma essere responsabile del
futuro.  Le misure iperboliche dell’arca (impossibili da realizzare in quel tempo e da far galleggiare) e
la finalità universale (salvare ogni specie vivente) la rendono ancor di più simbolo di un progetto
alternativo per la salvaguardia della natura e della vita. 

Il diluvio (7,1-24) 
La memoria di un diluvio è presente in tutte le culture antiche e ci sono arrivati dei racconti che

hanno molte somiglianze con quello biblico. Tutti si riferiscono ad una possibile grande piena dei
fiumi Tigri ed Eufrate che ha sommerso tutta la pianura (simile ad una eccezionale piena del Nilo in
Egitto). Questo evento catastrofico naturale viene assunto nel mito come simbolo di ogni disastro
naturale che minaccia la sopravvivenza dell’umanità.  I vari racconti sono finalizzati  a spiegare le
cause di questi fatti (capriccio degli dèi o castigo per la ribellione degli uomini) e tutti narrano sempre
la salvezza di qualche persona che fa ripartire la vita e la speranza. 

Il racconto biblico si colloca nella linea di tutte le narrazioni precedenti ed è frutto dell’unione
di due Tradizioni (Jahvista e Sacerdotale) messe insieme dal redattore finale (es.: un racconto dice che
il diluvio dura 40 giorni, l’altro un anno; per uno nell’arca entra una copia di animali per ogni specie,
per l’altro sette; uno manda fuori il  corvo, l’altro la colomba; per uno è un’alluvione causata da
piogge  abbondanti,  per  l’altro  un  ritorno  al  caos  iniziale  col  mescolarsi  delle  acque  superiori  e
inferiori…). Senza voler ricercare inutili concordanze dei testi (o i resti dell’arca sul monte Ararat), è
importante capire il messaggio su Dio e sull’uomo racchiuso in questi racconti. 

La  Tradizione  Sacerdotale  aveva  messo  nel  capitolo  1  come  azione  creatrice  di  Dio  la
separazione delle acque superiori da quelle inferiori (fissando dei limiti ad entrambe) per realizzare un
rapporto di armonia con la terra abitata. La tutela di questa armonia era stata poi affidata all’uomo.
Ma la  cupidigia  degli  uomini  e il  crescente sfruttamento della  natura portano a rompere questo
equilibrio, intaccano questa convivenza armonica. Il diluvio viene descritto, nel racconto di questa
Tradizione,  come un ritorno al caos iniziale: le acque sotterranee uscirono con violenza da tutte le
sorgenti e le riserve del cielo si spalancarono. Le acque superiori e quelle inferiori tornano ad unirsi
nel caos primordiale portando distruzione e morte: Morì tutto quel che prima aveva vita sulla terra
asciutta. L’autore sembra dire: ecco a cosa porta l’orgoglio dell’uomo, la sua pretesa di mettersi al
posto di Dio, di conquistare il cielo e di dominare come un tiranno sulla terra. 

Il fragore dell’uragano che si scatena dal cielo e delle acque dei fiumi che invadono la terra ci
richiama ai disastri naturali che colpiscono ancora oggi il pianeta e alle non poche responsabilità degli
uomini nel progressivo degrado ambientale al quale stiamo assistendo.  La dimensione di distruzione



3

“universale” attribuita a questo fenomeno ci richiama al rischio ecologico-nucleare che si configura
oggi come una possibile nuova distruzione dell’umanità.

Nonostante  le  responsabilità  umane  resta  però  un  senso  di  mistero,  di  sproporzione,  di
impossibilità  di  spiegare  questi  eventi  solo legati  al  peccato  dell’uomo:  perché  tanta  sofferenza?
Perché tante vite innocenti travolte dagli eventi catastrofici e dai ricorrenti olocausti?.  

La Tradizione Jahvista riprende il tema dei capitoli 2-3: centralità dell’uomo nella creazione e
sua pretesa di elaborare un progetto alternativo a quello di Dio sulla terra. Così l’uomo coinvolge nel
suo fallimento anche la natura. Il crescere progressivo e lento delle acque fino a sommergere tutto
indica  il  lento  degrado  della  società  che  va  verso  la  sua  autodistruzione.  Al  posto  del  fragore
dell’uragano qui domina il silenzio irreale che avvolge la terra per 6 mesi. Più che un giudizio severo
di Dio sull’operato degli uomini, questo racconto diventa un invito per il lettore a fare un esame di
coscienza per capire la tremenda portata del male causato dall’uomo e perché l’umanità arriva a tanta
stoltezza, senza mai fare tesoro delle esperienze del passato. 

L’immagine però di Dio che si preoccupa di chiudere bene la porta dell’arca perché Noè e la
sua famiglia siano al sicuro, è un segno di speranza che getta un po’ di luce sulle tenebre della storia,
così come l’arca che galleggia sulle acque diventa simbolo di un amore misericordioso che non si
lascia mai sopraffare dal male, ma che fa sempre rinascere la vita anche dalle situazioni più nere. 

Dio si ricordò di Noè (8,1-22) 
Il caos primordiale è tornato a impossessarsi della terra e l’unico segno di speranza sta andando

alla deriva in un silenzio irreale di morte. Dio dov’è? Cosa fa? Si è dimenticato dell’uomo? 

La Tradizione Sacerdotale annuncia la fine del diluvio con un verbo che ritornerà tantissime
altre volte nella Bibbia: Dio si ricordò di Noè…Il “ricordarsi” di Dio non è solo un “fare memoria”,
ma è un “fare qualcosa”,  è intervenire,  portare aiuto (vedi le donne sterili;  gli  Ebrei  schiavi;  gli
esiliati).  Dio non abbandona mai  i  suoi  figli,  anche  se i  suoi  figli  spesso si  dimenticano di  lui,
tradiscono il suo patto e non osservano i suoi comandamenti. Dio è fedele alla sua promessa, non si
dimentica del suo amore (Is 49,15; Sal 27,10) verso ogni creatura vivente. 

La fine del diluvio viene poi descritta come una “nuova creazione”, sulla falsariga del capitolo1:

 vengono chiuse le cateratte del cielo e le sorgenti dell’abisso per separare di nuovo le acque
superiori da quelle inferiori, mentre il vento fa evaporare l’acqua; 

 appaiono le cime dei monti e la terra diventa asciutta ricreando il confine tra terraferma, mari,
fiumi e laghi; 

 sulla terra tornano a germogliare le piante, l’erba e il corvo o la colomba possono posarsi; 

 gli animali tornano a popolare la terra e a moltiplicarsi con la benedizione di Dio. Anche se il
mondo è percorso da catastrofi impressionanti e dal rischio di una distruzione totale, c’è sempre
un segno di stabilità, c’è una forza di vita che torna e fa ripartire tutto. Dio è più forte del male e
la  vita  è  più  forte  della  morte.  Per  questo  l’immagine  della  colomba  con  nel  becco  un
ramoscello d’ulivo è diventata un simbolo universale di speranza e di pace. 

L’armonia  ritrovata  con Dio e  con la  natura  viene  sigillata  e  celebrata  con l’offerta  di  un
sacrificio di ringraziamento che viene odorato da Dio in segno di gradimento. Così la nuova umanità
che riparte a popolare la terra è nel segno di Abele e non di Caino (il cui sacrificio non era stato
odorato con simpatia da Dio). In questo clima di serenità conviviale l’autore inserisce un soliloquio di
Dio, dove egli sembra quasi fare “autocritica” su come ha agito in un momento d’ira.  E’ l’immagine
del padre che, dopo aver castigato il figlio, si interroga sul modo migliore di educarlo e sul valore
delle punizioni: Non maledirò mai più il mondo a causa dell’uomo. E’ vero che fin dalla giovinezza
egli ha in cuor suo solo inclinazioni malvagie. L’uomo è fatto così e Dio promette a se stesso di
accettarlo com’è, garantendo lo scorrere sereno della vita nell’avvicendarsi degli anni e delle stagioni.



4

Dio interverrà ancora nella storia dell’umanità di fronte al dilagare del male, ma sempre per riportare
gli uomini sulla via del bene; interverrà non con castighi o miracoli, ma attraverso persone di fede e
attraverso suo Figlio, venuto non  per condannare il mondo, ma per salvarlo (Gv 3,17).  

L’alleanza con tutti i viventi (9,1-11) 
Come nel  racconto  della  prima,  anche  la  nuova  creazione  si  conclude  con  la  benedizione

dell’uomo (qui è Noè e i suoi figli, visti come capostipiti di tutti i popoli della terra) e il rinnovo della
missione a lui affidata: riempire la terra, dominare sugli animali e sulle piante, trasformare e abbellire
il mondo. L’uomo resta al vertice della creazione, nonostante i disastri che ha fatto e continuerà a fare
con ricorrente insensatezza.  

Questa  alleanza  comporta  una  concessione  da  parte  di  Dio:  l’uomo  non  sarà  più  solo
vegetariano (come nella prima creazione), ma potrà mangiare anche carne. Questa concessione è unita
però ad una proibizione: non mangiare il sangue degli animali, perché il sangue è la sede della vita e
solo Dio ne è il  padrone.  La proibizione  viene subito allargata  al  divieto  di  spargere il  sangue
dell’uomo, cioè di uccidere qualsiasi persona, perché nell’uomo c’è l’immagine di Dio e solo lui può
dare e togliere la vita. Nessuno, neanche lo Stato o la Chiesa, può togliere la vita ad un uomo! Questo
precetto  così  radicale,  racchiuso  nell’alleanza  di  Noè,  sarà  ripreso  nell’alleanza  del  Sinai  con il
comandamento non uccidere, espresso sempre in forma assoluta e senza eccezioni. 

La storia successiva dell’umanità ha interpretato invece in modo vario (e spesso contraddittorio)
questa proibizione (dalla carne “sacher” di ebrei e mussulmani, al rifiuto delle trasfusioni di sangue
dei Testimoni di Geova; dalla condanna della caccia per divertimento, alla regolamentazione della
vendetta personale; dai codici civili che autorizzano la pena di morte, alla nonviolenza assoluta di
Gesù e di Gandhi). Nonostante sia ancora oggi disattesa nella legislazione di molti popoli della terra e
non sia accettata nella mentalità della maggioranza delle persone, il rifiuto della pena di morte (e della
guerra) resta iscritto nell’alleanza universale di Dio con l’umanità a contrastare quei geni di violenza
che l’uomo si porta dentro “fin dalla nascita”. 

L’alleanza viene proposta da Dio ed è unilaterale: è Dio che si impegna a non mandare più il
diluvio sulla  terra.  Manderà Abramo,  Mosè,  Elia,  Buddha, Confucio,  Geremia,  Gesù, Maometto,
Gandhi… Dio farà altre alleanze e le rinnoverà ogni volta che gli uomini le tradiranno. Dio sarà
sempre alleato e sostegno dell’umanità nel suo sforzo di creare la pace e l’armonia sulla terra. 

Il segno di questa alleanza è l’arcobaleno, simbolo multicolore di pace che unisce il cielo  alla
terra  e  che viene a sancire  la  fine delle  tempeste.  E’  un segno per Dio,  per  richiamargli  la  sua
promessa, e un segno di fiducia per l’uomo che si sente protetto da Dio. 

I molteplici simboli di pace disseminati in questi capitoli così tragici vogliono ricordarci che
l’unico  modo di contrastare  il  male  è  la  nonviolenza  attiva.  Oggi  è  un messaggio  estremamente
importante  nel rifiorire di  integralismi fanatici,  cultori  della  violenza e della  morte,  e di reazioni
poliziesche e militariste che aggravano gli odi e le ingiustizie.

GLI UOMINI DELLA TORRE E GLI UOMINI DELLA PROMESSA 

Anche nei capitoli 9-11 si mescolano le due Tradizioni Jahvista e Sacerdotale. Alla Tradizione
Jahvista sono attribuiti  l’episodio di Cam che umilia  il padre ubriaco e il  racconto della torre di
Babele, che continuano il tema peccato-castigo già sviluppato nei capitoli precedenti. Alla Tradizione
Sacerdotale sono attribuite le genealogie, con i lunghi elenchi di nomi che riportano i 72 popoli della
terra allora conosciuti, fatti risalire ai tre figli di Noè. Il tema è: tutto viene da Dio ed è finalizzato al
bene dell’umanità, nell’impegno di armonizzare le differenze e metterle nel giusto rapporto tra loro.
Dio ha un progetto sulla storia e l’uomo è chiamato a capirlo e a condividerlo. 



5

Il rispetto del padre e dell’autorità (9,18-29) 
Questo strano racconto in origine era finalizzato ad illustrare il valore e i rischi di una delle

principali risorse della Palestina: la viticoltura. Gli effetti benefici delle bevande alcoliche (il vino
allieta il cuore dell’uomo! Sal 104,15) e i molti danni da esse causati (vedi Prov 23,29-35; Sir 31,25-
31; Rom 13,13; Ef 5,18) saranno molte volte illustrati  nella Bibbia, accompagnati dall’invito alla
temperanza e a quella capacità di moderazione che sarebbe necessaria anche ai nostri giorni, di fronte
al dilagante abuso di sostanze psicotrope che coinvolge ogni generazione. 

La Tradizione Jahvista usa il racconto per illustrare la forza negativa del male che, dopo il
diluvio, torna a far capolino nell’uomo e lo porta a distruggere tutte le relazioni: dopo la rottura del
rapporto con Dio, tra uomo e donna, tra fratelli, con la natura… ora si rompe il rapporto tra padre e
figlio. Una falsa interpretazione, di stampo razzista, ha letto in questo brano una codificazione della
superiorità della razza bianca (ariana o semita) su quella nera (africana camita) e una legalizzazione
da parte di Dio della sua riduzione in schiavitù. Non è questo il significato del racconto. 

Qual  è  il  peccato  di  Cam,  significato  dall’espressione vide suo padre nudo? Alcuni  hanno
pensato ad un incesto di Cam con una delle mogli del padre (come simbolo dei culti cananei della
fertilità che con i loro riti orgiastici seducevano così tanto gli Ebrei). Molti ritengono invece che si
tratti  di  una mancanza  di  rispetto  verso il  capofamiglia:  un disprezzo per  la  sua debolezza,  una
ribellione  del  figlio  per  l’arroganza  della  sua  giovinezza  e  della  sua  forza.  In  questo  senso  il
riferimento sarebbe al quarto comandamento:  onora tuo padre e tua madre (Es 20,12) e al rispetto
dovuto agli anziani e all’autorità costituita (vedi Qo 12,1-7; Sir 3,12-16; Mt 15,4-6; Ef 6,2). Cam
disprezza il padre nella sua debolezza e ne ride con i fratelli; gli altri figli invece ne hanno rispetto e lo
proteggono. 

Il messaggio del racconto è racchiuso nelle parole di benedizione e di maledizione che l’autore
mette  in bocca a Noè, ritornato autorevole interprete della  volontà di Dio: disprezzare il  padre è
disprezzare Dio; onorarlo è onorare Dio. Da notare che la maledizione non è indirizzata a Cam, ma a
suo figlio Canaan, capostipite degli abitanti della Palestina mortalmente odiati dagli Ebrei. L’invito a
renderli  schiavi (a considerarli  meno di uno schiavo) è, in realtà,  la giustificazione di un atavico
disprezzo verso i Cananei che gli Ebrei si tramandavano di generazione in generazione. 

Ma l’espressione sia lo schiavo degli schiavi dei suoi fratelli lascia intravedere anche un altro
fatto: alla rottura del rapporto tra padre e figlio (tra autorità e sudditi) segue la schiavitù tra fratelli (le
oppressioni e le tirannie); seguono la mancanza di libertà e il disprezzo della dignità delle persone;
seguono le classi sociali e i gruppi di marginali sfruttati e disprezzati (paria, zingari, immigrati…). 

L’ultima parola del racconto, però, resta una parola di speranza: la benedizione di Sem e Iafet e
la morte di Noè “sazio di giorni”, segno di una vita vissuta secondo la volontà di Dio.

Babilonia e il grande impero (11,1-9) 
L’ultimo racconto della Tradizione Jahvista è incastonato nella lunga trama delle generazioni dei

capitoli 10-11 (Tradizione Sacerdotale). Riprende il tema del peccato-castigo toccando questa volta i
rapporti  sociali,  incarnati  nel  progetto  di  realizzare  un grande impero  mondiale  simboleggiato  dalla
costruzione di una torre sacra alta fino al cielo. Il punto di partenza del racconto è la giustificazione della
nascita di una fiorente civiltà nella Mesopotamia (pianura di Sennaar) e dell’uso del mattone per le
costruzioni al posto del legno o della pietra. Il messaggio del racconto è invece la pretesa dell’uomo di
raggiungere il cielo, di sfidare Dio con un progetto di unità fondato sulla tirannia. 

Come simbolo di questo “peccato sociale” viene presa una città (Babilonia) e un popolo che
erano  diventati  un  incubo  per  gli  Ebrei,  perché  avevano  distrutto  il  tempio  di  Gerusalemme.  I
Babilonesi avevano realizzato un impero molto organizzato e violento, con pretese di dominio su tutta
la mezzaluna fertile. A Babilonia era stata realizzata una ziggurat alta 90 metri, chiamata “fondamento
del cielo e della terra”, mentre il tempio eretto sulla sua sommità era chiamato “casa che alza la testa”.
La simbologia era evidente e senza bisogno di tante spiegazioni: l’impero sfida Dio! 



6

Il  progetto degli  uomini  di  Babele ha due dimensioni:  una verticale,  rivolta  verso Dio e il
rapporto con lui; una orizzontale, rivolta verso gli altri popoli e legata al senso della politica.  

La dimensione verticale è quella tipica di ogni peccato: diventare come Dio, essere liberi di
decidere cosa è bene e cosa è male. Questa pretesa di mettersi al posto di Dio è espressa con due
formule: facciamoci un nome, che indica il mettere “il proprio nome” (quello dell’imperatore) da
onorare e lodare, mentre il primo comandamento dice di non avere altro Dio e di onorare solo il suo
nome; facciamo una torre che arrivi fino al cielo, cioè una religione che entri nella sfera di Dio, che si
arroghi la pretesa di parlare a nome di Dio, con autorità divina. L’impero diventa così l’incarnazione
di Dio sulla terra e l’imperatore il suo unico rappresentante con pieni poteri su tutto, anche sulla fede,
la vita personale, la morale. E’ la “religione civile” a servizio del potere. 

La dimensione orizzontale si traduce nella pretesa di unificare tutti i popoli sotto un unico
potere centrale, con un’unica capitale, una sola lingua, un’unica cultura, un’unica religione, un’unica
economia, un unico esercito, un unico capo… Unire il mondo in un grande impero! Questo progetto
mira a compiere “grandi imprese” su tutti  i piani della vita sociale perché “l’unione fa la forza”,
l’obbedienza cieca favorisce l’efficienza e il comando unificato la rapidità di decisione. Ma il prezzo
da pagare è la perdita della libertà e la forzata oppressione della maggioranza delle persone. La sfida
lanciata verso Dio si trasforma subito in oppressione e schiavitù del fratello! 

Babele è il simbolo di ogni imperialismo che si è sviluppato lungo i millenni della storia umana;
è il simbolo plastico e inquietante anche dell’ultimo impero mondiale che si sta oggi consolidando:
quello del mercato globalizzato che tende ad annullare ogni differenza tra i popoli, ad assorbire le
diverse culture nel consumismo materialista,  ad annullare le religioni con l’ideologia della libertà
individuale, ad unificare le lingue nell’inglesismo di internet, delle televisioni e degli sms. 

L’intervento di Dio (descritto nello stile di un sovrano orientale che “scende” a visitare il suo
regno e compie un’inchiesta per verificare se i suoi ordini sono eseguiti) sottolinea il contrasto netto
tra il progetto di Babele e quello iniziale della creazione: l’armonia nel mondo si realizza con una
giusta separazione tra le diverse realtà, non dalla loro forzata unione in una artificiosa uniformità.  Il
progetto di potenza degli uomini di Babele è destinato a portare nel mondo caos, lotte di potere,
ribellioni, rivoluzioni, repressioni, violenze… fino alla disgregazione finale dell’impero (come di fatto
è successo ad ogni impero e dittatura che si sono succeduti nella storia).

Non c’è bisogno che Dio compia un miracolo per confondere la loro lingua: i germi della disgregazione
sono già presenti in ogni forma di imperialismo che ha la pretesa di essere un assoluto e di rendere tutte le
persone dei  numeri  al  suo servizio.  E’  ciò che capiterà  anche a  questo tipo  di  globalizzazione  solo
mercantilistica e dominata dai poteri economici forti. Ne stiamo già vedendo le avvisaglie, anche se spesso
rifiutiamo di ammetterlo per paura di perdere i privilegi che questo sistema garantisce ai popoli dominanti. 

Il progetto di Dio illustrato nella creazione, ripreso nell’alleanza di Noè, proseguito da Abramo,
codificato da Mosè, purificato dai profeti e portato a compimento da Gesù di Nazaret, sarà rilanciato
da Luca con il racconto (pure simbolico) della Pentecoste (Atti 2,1-11), dove lo Spirito scende sulle
donne, sui Dodici e sui 120 discepoli riuniti nella prima comunità di Gerusalemme. In quel mattino di
festa lo Spirito di Cristo affida alla neonata comunità cristiana la missione di portare nel mondo
l’annuncio della salvezza in modo che ognuno lo senta annunciare nella sua lingua. L’unica fede,
l’unica salvezza, l’unico Dio sono proclamati, accolti e vissuti “in tante lingue”, cioè in tutte le forme,
culture, religioni, stili di vita, modi di esprimersi dei popoli della terra. 

Noi  oggi  viviamo  un  tempo  di  forti  contraddizioni:  da  un  lato  sentiamo  ancora  la  spinta
all’apertura,  al dialogo, alla tolleranza che grandi uomini  del secolo scorso hanno immesso nella
cultura della nostra società, mentre dall’altro l’integralismo fanatico di varia matrice religioso-politica
sta portando alla rinascita di derive autoritarie e di chiusure intransigenti ed escludenti.  Il Concilio
Vaticano Secondo ha rimesso in moto, però, (speriamo in modo definitivo) un processo di revisione di
quell’uniformità centralista romana della Chiesa cattolica che l’aveva resa più simile a Babele che a
Pentecoste. Il movimento ecumenico e il dialogo interreligioso stanno cercando di dare corpo nel
nostro tempo al progetto originario di Dio sull’umanità. 



7

La genealogia di Abramo (11,10-32) 
Tutto  il  capitolo  10,  e  parte  del  capitolo  11,  sono frutto  della  Tradizione  Sacerdotale  che

descrive l’armonia della storia umana nello scorrere delle generazioni e il formarsi nel tempo dei 72
popoli allora conosciuti. Le diversità tra di essi sono considerate in modo positivo, come sviluppo del
progetto di Dio espresso nella benedizione rivolta a Noè e ai suoi figli. I nomi (in gran parte a noi
sconosciuti) sono nomi di nazioni o di città famose ai tempi del redattore. L’attribuzione ai tre figli di
Noè segue la distribuzione geografica dei popoli, ormai consolidata al tempo della redazione della
Genesi (Asia = semiti; Africa = camiti; Europa = iafetiti). 

Dopo il racconto simbolico della torre di Babele, l’attenzione viene focalizzata sui semiti  e
viene riproposta la genealogia di Sem (in parte con nomi diversi) per concentrarsi poi su Terach (visto
come un nuovo Noè) e i suoi tre figli, di cui il primogenito è Abram (che diventerà poi Abramo). Con
Terach  la  Tradizione  Sacerdotale  prepara  il  passaggio  dall’epopea  delle  origini  alla  storia  dei
patriarchi, beneficiari e custodi della promessa. E’ il passaggio dai racconti “mitici” dei primi 11
capitoli, alle vicende “storiche” della nascita del popolo ebraico. Siamo intorno ai secoli 1900–1700
a.C. L’inizio della storia del popolo ebreo non è da collocare in una regione remota e inospitale, ma si
configura  come  una  migrazione  (volontaria  o  imposta  da  sconvolgimenti  politici  o  da  crisi
economica?) dalla capitale di uno dei più fiorenti regni della Mesopotamia (Sumeri). 

Già nel DNA del popolo ebreo c’è il senso della fede come ricerca, l’esperienza di essere un
popolo in cammino. Ma Terach (come poi Mosè) non arriverà alla terra promessa. Il suo viaggio sarà
proseguito dal figlio primogenito Abram e dal nipote Lot, con le rispettive famiglie. Dal capitolo 12
inizia la storia dei patriarchi con una serie di “cicli di racconti” incentrati su delle figure che hanno
segnato in modo particolare la storia di Israele e delle tre grandi religioni monoteiste.


	Libro della Genesi (2)
	RACCONTI SULLE ORIGINI DELL’UMANITA’ E DEL POPOLO EBREO COMMENTO ATTUALIZZATO DELLA GENESI A CURA DI DON SERGIO CARRARINI

	IL DILUVIO E LA NUOVA CREAZIONE
	La corruzione universale (6,5-8)
	Noè il giusto (6,9-22)
	Il diluvio (7,1-24)
	Dio si ricordò di Noè (8,1-22)
	L’alleanza con tutti i viventi (9,1-11)

	GLI UOMINI DELLA TORRE E GLI UOMINI DELLA PROMESSA
	Il rispetto del padre e dell’autorità (9,18-29)
	Babilonia e il grande impero (11,1-9)
	La genealogia di Abramo (11,10-32)


