
Istituti missionari in Europa: che futuro?
P. Manuel Augusto Lopes Ferreira

Introduzione

Il titolo che abbiamo adottato può portare qualche lettore ad una percezione affrettata, ancora prima di
leggere il testo: che siamo preoccupati dalla sopravvivenza degli  missionari a causa della mancanza 
di vocazioni missionarie nell’Europa. Diciamo subito che non è questo il nostro punto di partenza, 
anche se, come vedremo, non si può evitare la questione della generalizzata mancanza di vocazioni 
missionarie in Europa, quando parliamo degli istituti missionari in questo continente.

Il nostro punto di partenza è un altro: la percezione di uno sradicamento degli Istituti missionari dalle 
Chiese locali d’Europa. Da una parte, sembra che le Chiese d’Europa non riconoscano più gli istituti 
missionari come loro espressione missionaria attualizzata e, dall’altra, sembra che gli istituti missionari si 
siano allontanati dalla sensibilità e dalla vita delle Chiese europee. Ovviamente, parliamo solo degli istituti
missionari in Europa e non facciamo riferimento alla loro situazione in Africa, per esempio, dove la loro 
fecondità apostolica è evidente e l’inserzione nelle Chiese locali più facilitata e meno problematica.

Questo nostro punto di partenza può non essere condiviso e/o rifiutato. Ma è da questa constatazione 
che partiamo. Davanti ad una evidente mancanza di fecondità e creatività apostoliche (che va molto 
oltre la questione delle vocazioni), pensiamo che non si possa evitare la questione del radicamento, o 
della sua mancanza, degli istituti missionari nelle Chiese locali che li hanno visti nascere.

Scriviamo in prima persona plurale, perché si vuole captare la benevolenza del lettore e coinvolgerlo 
nella stesura della narrativa, magari costruendo la propria, adottando quella che qui si propone o 
integrandola con punti di vista differenti.

Esaurimento carismatico

Per cominciare, elaboriamo un po’ questo nostro punto di partenza.

Gli istituti missionari in Europa sembrano essere arrivati ad una situazione di esaurimento apostolico. 
Le vocazioni sono espressione del radicamento di un carisma nella Chiesa locale. Ma non sono 
l’unica… Gli istituti missionari in Europa, infatti, sembrano incerti anche per quanto riguarda 
l’identità del loro carisma nel contesto delle Chiese locali europee. Nei due ultimi decenni hanno 
sposato le pressanti cause del momento europeo (lobbying per la giustizia e la pace, migranti, lotta 
allo sfruttamento di persone, alla produzione di armi, difesa dell’ambiente ed ecologia…) ma non 
sono riusciti ad affermarsi come soggetti dell’evangelizzazione del continente, offrendo alle Chiese 
locali iniziative e percorsi di presenza e annuncio cristiano, di iniziazione e accompagnamento 
ecclesiale di persone e gruppi. Questo nostro riferimento all’esaurimento apostolico degli istituti 
missionari in Europa va anche collegato ad una perdita della spinta carismatica che caratterizza, 
secondo certe analisi storiche, la vita degli istituti dopo un certo tempo della loro fondazione. Alcune 
analisi parlano di cento anni e concludono che questa sarebbe la situazione  degli istituti in Europa.

L’animazione missionaria e la promozione vocazionale sono rimaste l’ambito principale della 
presenza e attività dei missionari (anche dei comboniani) in Europa, negli ultimi vent’anni, portate 
avanti con un numero notevole di persone e una grande varietà di iniziative. Ma la sensazione 
crescente, in questo periodo, è che queste attività stiano perdendo terreno e il modello di presenza che 
incarnano non sia più aderente alla realtà ecclesiale. Da una parte, è evidente il contrasto tra mezzi 
impegnati e frutti apostolici e carismatici ottenuti; dall’altra, soprattutto per quanto riguarda la 
promozione vocazionale, sembra evidente che il modello seguito abbia perso capacità di motivazione.
Il percorso di questi anni ha evidenziato che i giovani candidati non solo sono pochi ma che questi 

https://comboni2000.org 1

https://comboni2000.org/


pochi non riescono a sentirsi motivati per un cammino di formazione che arrivi alla consacrazione per
la missione, e abbandonano facilmente il cammino intrapreso.

Non mancherà chi chieda prove di quello che si afferma sopra. Ma, per quanto ci riguarda, non occorrono 
altre prove per quello che è evidente. Perciò, questa situazione è il punto di partenza che adottiamo quando
parliamo di esaurimento apostolico e carismatico. È nostro desiderio, però, che il testo, con la dose di 
provocazione che ha, possa aiutare all’approfondimento della questione e spingere alla riflessione di 
quanti desiderano capire quello che sta accadendo agli istituti missionari nelle Chiese d’Europa.

Ritengo che, con il lettore, abbiamo una prospettiva comune: questa riflessione, anche se urgente e 
doverosa, non è la cosa da cui dipende il futuro degli istituti missionari in Europa. Questo futuro dipende 
da Dio e dalla storia che sta scrivendo nelle Chiese del continente, nella vita degli istituti stessi e da come 
rispondiamo ad essa; a Dio, dunque, ci affidiamo, in questo tentativo d’interpretazione, con la fiducia che 
hanno avuto i grandi missionari fondatori. Per san Daniele Comboni, come ben sappiamo noi 
comboniani/e, le difficoltà, le croci, erano segno evidente di un agire nascosto di Dio, della Sua ora, perché
“le opere di Dio nascono e crescono ai piedi della Croce” ([1]) in mezzo alle difficoltà. Invochiamo, così, 
la sua fiducia in Dio e il suo “coraggio, per il presente e, soprattutto per il futuro” ([2]).

L’ora del ritorno

Sotto molti aspetti, per gli istituti missionari in Europa, più che l’ora della partenza (dell’uscita), 
è l’ora del ritorno. Gran parte, infatti, delle attuali risorse, di persone e mezzi, degli istituti missionari 
in Europa va all’accoglienza dei missionari che ritornano nei loro paesi e Chiese d’origine, per 
ragione di età e/o di salute. Questa accoglienza è ammirevole e va riconosciuta e apprezzata, come 
una risposta positiva e molto bella da parte degli istituti alla sfida del proprio invecchiamento.

Negli ultimi due decenni, lo sradicamento degli istituti missionari in Europa è stato accentuato da due 
fattori: l’inadeguatezza delle strutture d’inserimento ereditate dal passato e l’invecchiamento dei membri. 
Mentre per il primo fattore si sono trovate delle risposte, non c’è stato modo di arginare il secondo.

Infatti, l’invecchiamento dei membri degli istituti missionari in Europa è precipitato inesorabilmente. 
Se guardiamo ai missionari comboniani in Europa, possiamo affermare che l’attuale situazione della 
provincia italiana e di quella di lingua tedesca è emblematica di quanto sta succedendo alle altre, fatte 
salve le dovute differenze di proporzione. Uno sguardo alla provincia italiana, per esempio, rivela che 
i 254 comboniani italiani attualmente presenti nella loro provincia d’origine hanno un’età media di 
75,78 anni così distribuiti: 30, sopra i 90 anni; 89, tra 80 e 89 anni; 59, tra 70 e 79; 46, tra 60 e 69; 21, 
tra 50 e 59; 5, tra 40 e 49; 4, tra 30 e 39 e nessuno sotto i 30 anni ([3]).

L’invecchiamento è un coltello a due lame: da una parte si invecchia e dall’altra diminuiscono i 
membri in età da poter operare una svolta apostolica e dar corpo a nuove iniziative carismatiche.

Quest’ora del ritorno può eventualmente essere anche l’ora di un nuovo ripartire, se le risorse umane e
materiali non vengono esaurite nell’accoglienza, ma dirette anche alla ricerca di iniziative nuove di 
radicamento nelle Chiese locali, in vista di una rinnovata fecondità carismatica e apostolica. Alcune 
province comboniane però, come ad esempio la Spagna e il Portogallo, sembrano godere di una 
situazione migliore di quella italiana e tedesca perché, se è vero che hanno un numero minore di 
membri (45 il Portogallo e 43 la Spagna) dispongono però di un più significativo numero di 
confratelli nella fascia che va dai 30 ai 60 anni e vivono in un contesto ecclesiale ancora favorevole. Il
Portogallo, per esempio, ha ancora 8 persone sotto i 50 anni, su un totale di 45, mentre Italia ne ha 
appena 9, su un totale di 254. Anche l’età media dei comboniani in Portogallo (69,2 per i fratelli e 
68,3 per i sacerdoti) è inferiore – anche se non di molto – a quella italiana (75,78 per fratelli e 
sacerdoti). E i 43 comboniani presenti in Spagna hanno una media di 66,7 anni d’età, e tra questi, 4 
hanno meno di 50 anni. Dobbiamo registrare, comunque, che il fatto che le province del Portogallo e 
della Spagna abbiano avuto nel passato recente una media di confratelli più giovani non le abbia 
agevolate per la ricerca di nuovi cammini d’inserzione.

https://comboni2000.org 2

https://comboni2000.org/
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn2
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn1
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn3


Un contesto sfidante

Il contesto sociale ed ecclesiale europeo in cui ci troviamo, cioè l’eventuale scenario per questa 
auspicabile svolta, è particolare: da una parte offre delle possibilità insite nella crisi, dall’altra, 
ridisegna il quadro dell’inserimento in modo nuovo. In questo senso, quattro sono i processi in corso, 
che contraddistinguono il contesto che gli istituti missionari vivono in Europa.

Il primo processo è ambivalente: l’inarrestabile processo di secolarizzazione che sta decostruendo la società 
europea e rinchiudendo la dimensione religiosa nella sfera individuale; l’allargarsi della “società liquida” 
([4]), che segna l’ambiente postcristiano che se respira in Europa, soprattutto tra i giovani. Un processo di cui
tutti sembriamo consapevoli, ma al quale non si vede risposta, per quanto riguarda l’evangelizzazione ([5]). 
L’iniziativa della nuova evangelizzazione [l’idea della nuova evangelizzazione fu lanciata da Giovanni Paolo
II ([6]), pensando soprattutto all’evangelizzazione dell’Europa], con la creazione del Pontificio Consiglio per
la Promozione della Nuova Evangelizzazione ([7]), non ha decollato come risposta alla sfida: il Consiglio ha
lasciato fuori gli istituti missionari, le sue iniziative presto hanno perso vigore, riducendosi ad una sponda 
burocratica di approdo per un nuovo gruppo di curiali.

Con il pontificato di Papa Francesco, ha preso iniziativa e protagonismo il Dicastero per il Servizio 
dello Sviluppo Umano Integrale ([8]) che, in pieno anno della pandemia, è riuscito a farsi approvare 
dal Papa un’intensa agenda di attività e incontri, facendola passare come risposta del momento alla 
sfida dell’evangelizzazione. Stavolta, gli istituti missionari sembra riescano ad agganciarsi a queste 
iniziative, data la sintonia con le dimensioni della missione da essi sottolineate in Europa [come 
dimostra l’iniziativa lanciata dalla famiglia comboniana in Italia, nel mese di ottobre 2020 ([9]), 
ispirata ai tre più recenti documenti di Papa Francesco: Laudato Si’, Querida Amazonia e Fratelli 
Tutti. Curiosamente la Evangelii Gaudium è lasciata fuori, non viene menzionata, in un’iniziativa 
presentata come “cantiere per la nuova missione” nel mese missionario. E, presentando la finalità di 
quest’ iniziativa, non si parla di un’evangelizzazione che assuma un’ecologia integrale, ma di 
promuovere “una conversione ecologica, sociale, culturale ed economica” nella “speranza che da 
questo cantiere possa nascere un movimento popolare” ([10])].

L’altra iniziativa, lanciata sempre da Giovanni Paolo II, pensando all’evangelizzazione dei giovani (le 
Giornate Mondiali della Gioventù) e che ha visto il coinvolgimento di parrocchie, movimenti, nuove 
comunità, non è riuscita a interessare gli istituti missionari in Europa. Questi, in generale, si sono 
tenuti ai margini di queste iniziative e non hanno investito nella loro realizzazione né capitalizzato nei 
dinamismi che esse hanno generato tra i giovani cristiani del continente.

Il secondo processo del contesto europeo è negativo: si tratta della crisi economica iniziata nel 2008, 
che ha innescato una bomba a orologeria nella questione delle risorse e della sostenibilità degli istituti 
missionari e delle loro iniziative missionarie, con l’inizio di una diminuzione molto significativa del 
supporto materiale da parte di benefattori individuali e istituzionali in Europa.

Il terzo processo, chiaramente positivo, è il pontificato di Papa Francesco, che ha offerto agli istituti 
missionari un magistero favorevole, rinnovato e attraente, sull’attualità del carisma missionario, con la
sua proposta di una configurazione missionaria di tutta la Chiesa ([11]). L’azione e il magistero di 
Francesco hanno una doppia valenza: di de-costruzione di un modello di Chiesa e di missione in crisi 
e di proposta di un modello alternativo ([12]). E, anche se l’attuale pontefice appare più efficace nel 
lavoro di “picconatore” che di “propositore” effettivo ([13]), la sua azione e il suo magistero 
costituiscono una promessa per tutti nella Chiesa, in particolare per gli istituti missionari. 
Naturalmente, sta a loro esplorare e appropriarsi, secondo il proprio carisma e le proprie possibilità, 
della proposta e della narrativa missionaria del Papa.

Quarto processo, difficile (ancora) da caratterizzare, è la pandemia che si è abbattuta sull’Europa, 
come sugli altri continenti. Con modi, tempi e ritmi differenti, la pandemia ha capovolto la vita di tutti
e messo in sospeso il futuro. In particolare, ha intaccato il paradigma di inserzione degli istituti 
missionari nelle Chiese d’Europa, inserimento che faceva leva sulla mobilità dei missionari e sulla 

https://comboni2000.org 3

https://comboni2000.org/
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn7
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn6
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn5
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn4
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn12
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn11
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn10
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn9
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn8
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn13


convocazione di persone e raccolta di aiuti. Gli istituti, come d’altronde le chiese nel continente, si 
sono rivelati piuttosto incapaci di andare oltre quello che tutti dicono e dire quella Parola di Vita che 
aiuti a trovare senso a quello che viviamo e a dare risposte alle incertezze che ci sono covate dentro di
noi. Questa parola è la parola che porta il Vangelo del Regno e la sua testimonianza e annuncio sono 
stati sempre chiamati evangelizzazione.

La pandemia è ancora in atto e, naturalmente, è difficile prevedere, nel momento in cui scriviamo, 
come andranno le cose e che cosa lascerà, la presente tempesta, sulle sponde della vita della Chiesa e 
degli istituti missionari ([14]). Ma molti concordano nel profetizzare che le cose non ritorneranno 
come prima e che il cambiamento d’epoca, che già vivevamo all’inizio del secolo XXI, sarà 
definitivamente segnato da questa pandemia e dai risvegli spirituali, culturali e politici che essa 
provocherà e ci lascerà. Questo non vuole dire che le cose saranno facilitate per il Cristianesimo in 
Europa e che la pandemia dia una spinta all’evangelizzazione del continente, come si poteva sperare 
in un primo momento: anzi, “ci sono anche autori che convergono nel dire che con la pandemia la 
laicizzazione in Europa sia avanzata di dieci anni” ([15]).

Considerare le origini

Papa Francesco, in varie occasioni, ci ha invitato a guardare alla storia per far luce sul presente. Vorrei
riprendere il suo ultimo richiamo ([16]): “Solo dalla verità storica dei fatti potranno nascere lo sforzo 
permanente e duraturo di comprendersi a vicenda e di tentare una nuova sintesi per il bene di tutti”.

Nati nell’Ottocento, in particolare nelle Chiese del centro Europa (nord Italia, Francia, Austria e 
Germania…), con un inquadramento canonico diversificato (Società di Vita Apostolica e 
Congregazioni Religiose di voti semplici…), gli Istituti Missionari ad Gentes hanno operato su tre 
postulati fondamentali: 1º, l’urgenza dell’annuncio cristiano e la necessità del Battesimo, in 
obbedienza al mandato missionario di Cristo; 2º, l’avviamento e accompagnamento delle comunità 
cristiane, le Chiese locali, nei vari continenti; 3º, l’azione a favore dello sviluppo umano e la 
trasformazione sociale, politica ed economica dei popoli.

Dietro la fioritura degli istituti missionari troviamo  una molteplicità di fattori, già studiati da storici 
della Chiesa ([17]).

Primo fattore, l’ampio movimento missionario dell’Ottocento, che incarnò l’apertura più significativa 
della Chiesa del tempo. Non si trattò di una fuga in avanti, ma di un vero “andare alle periferie”, di un
“vivere i dinamismi di una Chiesa in uscita”, per usare le parole che papa Francesco usa oggi ([18]). I 
fondatori missionari – e quanti li hanno seguiti nell’avventura di andare oltre e cercare un nuovo 
rapporto con i popoli, con le loro culture e religioni – si sono rifiutati di restare prigionieri delle 
tensioni della Chiesa del loro tempo e del loro spazio geografico e si sono lanciati in iniziative 
missionarie innovatrici. Nel loro amore e nella loro adesione alla Chiesa, hanno intuito che i tempi 
stavano cambiando, ma i cammini nuovi per la nuova uscita ecclesiale non si conoscevano, bisognava
scoprirli per dare loro concretezza storica. Cioè, sfondare per fondare qualcosa di nuovo…

Secondo fattore, il supporto spirituale e materiale dei gruppi di rinnovamento nella Chiesa 
dell’Ottocento. L’Ottocento ha visto fiorire in Europa una galassia di gruppi e movimenti di preghiera 
e vita cristiana, a cui i fondatori hanno attinto ispirazione e nutrimento spirituale, trovando i modi di 
inserirsi in questo tessuto delle Chiese locali irrigato da forte lievito di rinnovamento.

Terzo fattore, l’idealismo della trasformazione sociale ispirata al Vangelo. Nell’Ottocento, si partiva 
dall’esperienza cristiana, dalla liturgia e della vita sacramentale, per portare il Vangelo alla società e 
innescare la trasformazione sociale e culturale ad esso ispirata. Oggi, la prospettiva è differente e si 
parte dalla realtà per arrivare al Vangelo, da calare in essa come lievito. Ma la sfida è la stessa e 
nell’Ottocento è stata una prospettiva vincente, se guardiamo all’ottimismo che ha spinto tanti 
cristiani in Europa ad appassionarsi alla trasformazione sociale ispirata al Vangelo e a portare il 
Vangelo del Regno in Africa e Asia. Alcuni pensatori collocano in questa visione le radici del 

https://comboni2000.org 4

https://comboni2000.org/
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn16
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn15
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn14
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn18
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn17


cristianesimo segnato da una forte dimensione sociale che ha caratterizzato la Chiesa dell’Europa 
(Francia, Italia del nord, Germania, Austria…) dalla fine del secolo XIX agli anni ’70 del secolo XX 
([19]) e che ha avuto nell’Azione Cattolica (con il suo metodo del vedere, giudicare ed agire proposto 
da Joseph-Leon Cardijn) la sua espressione più strutturata.

Quarto fattore, l’alleanza tra clero (molti protagonisti di iniziative missionarie venivano dal clero 
diocesano) e laici (artigiani e così chiamati “maestri di uffici”…), un’alleanza dove i laici erano 
talvolta i più numerosi nelle spedizioni missionarie, in un tempo e in una Chiesa che non era ancora 
arrivata alla teologia ministeriale e alla definizione della missione del laicato.

Quinto fattore, ultimo in quest’ordine, ma forse primo per la novità e l’importanza: l’alleanza con le 
donne e il coinvolgimento delle donne nell’iniziativa missionaria e nella promozione dell’iniziative 
missionarie della Chiesa e degli istituti nascenti. Per la prima volta, nell’Ottocento, troviamo le donne 
in prima linea nella missione cristiana nel mondo e nell’animazione missionaria della Chiesa ([20]).

Contributo fondamentale

La brevità di questo saggio non permette di soffermarci su altri fattori, del contesto sociale, politico e 
culturale, che hanno influito sulla rinascita missionaria dell’Ottocento in Europa. Ricordiamo solo che
la condizione della Chiesa nella società europea del tempo era molto difficile (le conseguenze della 
Rivoluzione francese, le lotte per l’unificazione dell’Italia, la caduta di Roma e la fine dello stato 
pontificio, il liberalismo europeo, ecc.), situazione che può richiamare quella attuale, in particolare la 
deriva della secolarizzazione, il liberalismo economico e la globalizzazione.

Ricordiamo anche che gli istituti missionari hanno avuto il loro tempo di espansione e di feconda 
attività soprattutto dalla seconda metà dell’Ottocento fino al Concilio Vaticano II, e anche dopo, fino 
agli anni Ottanta del secolo scorso. In questo periodo, di cento anni, hanno dato un contributo 
fondamentale al radicamento della Chiesa cattolica tra i popoli dei vari continenti, soprattutto in 
Africa e Asia, contributo che gli storici della Chiesa riconoscono.

Possiamo concludere questo sguardo storico dicendo che gli istituti missionari, liberi da vecchi 
inquadramenti canonici e dal peso di tradizioni che appesantivano l’azione missionaria dei grandi 
ordini religiosi, hanno rappresentato novità di approccio e di metodologie missionarie e hanno dato 
una notevole spinta all’azione missionaria della Chiesa cattolica, fino a diventare la manifestazione 
più significativa della sua apertura al mondo, dall’Ottocento fino al Vaticano II, spingendo verso la 
costituzione delle Chiese locali e la promozione e liberazione dei popoli.

Il capovolgimento

La fine del secolo XX e il passaggio al XXI hanno accentuato un capovolgimento nella situazione 
degli istituti missionari in Europa, mettendo in evidenza la crisi del loro inquadramento nelle Chiese 
locali in cui erano nati. I fattori fondamentali che preannunciavano una situazione nuova si possono 
ridurre anche qui a quattro.

Primo fattore, al quale abbiamo già accennato, l’invecchiamento dei membri degli istituti e 
l’accentuata, prima, e poi, totale mancanza di vocazioni missionarie, sia femminili che maschili, in 
Europa. Le province comboniane europee sono arrivate alla fine della seconda decade del secolo 
senza nessun candidato nelle varie fasi della formazione. Di fronte a questa sorprendente mancanza di
vocazioni, tutti abbiamo sentito la risposta che abitualmente ci diamo: “non abbiamo vocazioni, 
perché non ci sono più vocazioni in Europa”. Ma questa risposta contiene solo una mezza verità: non 
ci sono vocazioni in Europa per gli istituti missionari, per noi, ma ci sono per le nuove comunità e 
movimenti; non ci sono i numeri di una volta, ma ci sono i numeri significativi e incoraggianti per 
movimenti, diocesi, istituti che hanno intrapreso un cammino di ricerca di vie nuove di radicamento 
carismatico nel tessuto ecclesiale e sociale europeo.

https://comboni2000.org 5

https://comboni2000.org/
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn20
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn19


Secondo fattore, l’avvento di una nuova coscienza ecclesiale che (per ragioni varie che hanno a che 
vedere col dialogo ecumenico e interreligioso) non ritiene più urgenti né il battesimo né l’entrata nella
Chiesa di persone e popoli. La necessità del battesimo e della Chiesa per la salvezza si è affievolita ed 
essi non costituiscono più parte determinante delle motivazioni per l’evangelizzazione. I modelli 
dell’ecclesiologia che si sono affermati, dopo il Concilio Vaticano II, non sono riusciti ad assicurare 
alla missione cristiana il supporto offerto dal modello istituzionale, prevalente nella ecclesiologia 
dalla metà del secolo XIX alla metà del secolo XX, cioè dal Vaticano I al Vaticano II, che dava “un 
forte sostegno allo sforzo missionario con il quale la chiesa va verso quelli che non sono suoi 
membri” ([21]). Al contrario dell’ecclesiologia istituzionale, che dominò nell’Ottocento, la 
ecclesiologia di comunione che si sviluppò dopo il Vaticano II “manca nel dare ai cristiani un senso 
molto chiaro della loro identità o missione (…), la motivazione per la missione cristiana è lasciata 
nell’ombra” ([22]). E l’ecclesiologia sacramentale postconciliare è un modello di chiesa che “dà 
ampio spazio all’agire della grazia divina al di là dei confini della chiesa istituzionale.”

Terzo, l’emergenza della società civile e dei suoi dinamismi umanitari, che hanno fatto sorgere forme 
nuove d’intervento a favore dello sviluppo e della promozione umana. Nei vari continenti, anche in Africa,
sono sorte un’infinità di organizzazioni non governative (ONG) che rispondono alle sfide dello sviluppo e 
delle nuove cause umanitarie. Questo fenomeno ha reso ridondante l’impegno delle Chiese e ridotto di 
molto lo spazio e le opportunità di coinvolgimento degli istituti missionari nel campo sociale: per 
iniziativa propria, o forzati da politiche governative, gli istituti missionari hanno abbandonato le strutture 
del loro impegno (ospedali, scuole…) nella promozione della salute e dell’educazione.

Quarto fattore, anch’esso già menzionato, la mancanza di radicamento degli istituti nelle Chiese 
d’Europa. Per ironia del destino e della storia, all’inizio del secolo XXI gli istituti missionari si 
trovano agli antipodi della situazione che li ha visti nascere, sprovvisti, cioè, dell’appoggio delle 
Chiese locali e dei principali gruppi e comunità di rinnovamento ecclesiale. I cristiani europei e la 
gente in generale apprezzano il nostro protagonismo sociale e la nostra dimensione  profetica 
[la ministerialità sociale, con il termine usato oggi ([23])], ci danno (ancora) i loro soldi per 
appoggiare le nostre iniziative ma non ci seguono più né ci vedono come incarnazione dell’impegno 
cristiano e missionario che occorre vivere ed emulare oggi in Europa.

Come mai qui?

Siamo arrivati qui, per due vie. Da una parte, Chiese locali e movimenti di rinnovamento hanno 
richiamato a sé stessi la missione, in linea con la visione del Vaticano II che vede le Chiese locali 
come soggetto e protagoniste della missione cristiana nel mondo. Dall’altra, gli istituti missionari 
hanno perso per strada la capacità di radicarsi nelle Chiese locali, nei gruppi e movimenti, attratti da 
visioni e pratiche missionarie proprie, in linea con la sensibilità sociale e politica del momento, ma 
lontane dal cammino delle Chiese locali.

La ricezione del Vaticano II ha favorito, negli anni 70 del secolo scorso, un intercambio di spiritualità 
ed esperienze apostoliche tra i vari istituti missionari e tra questi e i nuovi movimenti ecclesiali 
(Focolari, Neocatecumenali, Rinnovamento nello Spirito, Comunione e Liberazione…). Come ha 
favorito un arricchimento vicendevole di personalità e testimonianze (Roger Schutz a Taizé, Abbé 
Pierre in Francia, Mani Tese in Italia…) che hanno ispirato l’immaginario dei cristiani di quegli anni.

La conoscenza della propria storia e l’approfondimento del proprio carisma ([24]) rendeva sicuri di 
questa esposizione ai carismi altrui. Ma c’era il rischio che l’esposizione al carisma degli altri facesse 
sbandare, piuttosto che arricchire. Per quanto riguarda noi, questo è successo con i Neocatecumenali e
un gruppo significativo di comboniani che, negli anni ’70 e ’80 del secolo scorso, hanno abbandonato 
l’Istituto per seguire il Cammino Neocatecumenale.

Nel XIII Capitolo Generale dei missionari Comboniani, del 1985, si è presa la decisione di porre fine 
a questo scambio e frequentazione carismatica reciproca ([25]). Da una parte, si è salvata l’identità del

https://comboni2000.org 6

https://comboni2000.org/
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn22
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn21
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn25
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn24
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn23


carisma missionario comboniano ma, dall’altra, ci si è privati della ricchezza altrui e si è imboccato 
un percorso missionario più solitario. A dire il vero, la frequentazione spirituale è continuata 
(soprattutto con i Focolari e Comunione e Liberazione…), ma in forma individuale e “sotterranea”. 
Allora, ci sembrava di essere sufficientemente forti per andare avanti da soli, sicuri del nostro carisma 
e della sua attualità; oggi vediamo i limiti, se non del percorso fatto, della situazione in cui siamo 
venuti a trovarci.

Altri due elementi hanno contribuito a farci arrivare dove siamo, e vanno ricordati, anche se 
brevemente.

Primo, il senso di appartenenza formale all’Istituto e la crescente mancanza di una forte coscienza di 
missione condivisa. Per molti aspetti, è cresciuto un senso di appartenenza formale che tende a vedere
l’Istituto come mezzo per realizzare una vocazione intesa come progetto personale. L’accento della 
vocazione missionaria si è spostato sulla persona, sui suoi doni e carismi personali, con la 
conseguente riduzione della coscienza di una missione comune, realizzata in fraternità e nella 
condivisione di vedute e mezzi.

Secondo, le ambiguità delle scelte fatte in vista di un rinnovato inserimento in Europa. Le opzioni 
fatte (parrocchie, impegni coi migranti, giustizia e pace…), nonostante il loro valore di presenza e di 
testimonianza, non si sono affermate come eclatanti forme di radicamento carismatico, capaci di 
ottenere riconoscimento ecclesiale e forza di attrazione carismatica. Da questa ricerca non è uscito, 
per esempio, un movimento missionario significativo nelle Chiese d’Europa, sostenuto dagli istituti 
missionari; ogni Istituto si è adattato da sé, con dinamiche di sopravvivenza immediata.

Tra noi comboniani, questa ricerca di forme nuove d’inserzione nelle Chiese locali ha portato 
all’assunzione di parrocchie: pensiamo a Castel Volturno a Napoli e a Santa Lucia, a Palermo; a 
Camarate e Apelação, a Lisbona; a Palas del Rey y Granada, in Spagna; a Roehampton Road, a 
Londra [queste iniziative e presenze, accumunate dal coinvolgimento coi migranti, si svolgono nel 
contesto di parrocchie, ad eccezione della presenza a Roma con l’ACSE ([26]). [Nella DSP 
(Deutschprachige provinz) i comboniani hanno avuto un’esperienza d’inserzione, nell’este della 
Germania, a Hahle, per 10 anni senza parrocchia e 3 con la parrocchia. L’esperienza si è conclusa e 
oggi la provincia ha la responsabilità di una parrocchia a Gratz; si è aperto, invece, il cammino ad un 
impegno dei comboniani nelle parrocchie come collaboratori rimunerati. Va ricordato che al presente 
è in atto nella Chiesa in Germania un profondo processo di ristrutturazione delle parrocchie]. In Italia,
la CIMI ha cercato un’iniziativa di coinvolgimento con i migranti portata avanti da una comunità 
intercongregazionale ([27]), senza l’impegno della parrocchia, ma i comboniani/e non si sono 
coinvolti, fino a oggi]. L’assunzione di parrocchie, però, non sembra essersi rivelata come forma di 
inserzione che sprigiona il dinamismo evangelizzatore del carisma. Vista e accettata come unica 
forma d’inserzione possibile (soprattutto da parte di alcuni vescovi locali), non siamo stati capaci di 
operare una svolta e farla diventare emblematica forma d’inserzione che rivela la vitalità del carisma 
comboniano in una Chiesa locale d’Europa. La ricerca di questa svolta continua (nei raduni dei 
comboniani impegnati in parrocchie in Europa) ed è da incoraggiare, per ridare giustizia carismatica a
questa forma d’inserzione.

Uno sguardo ai numeri, anche se questo non spiega come siamo arrivati qui, può dare un’idea più 
precisa della situazione. Nel 1996, i missionari comboniani hanno raggiunto il numero più alto, 1839; 
da allora hanno iniziato un percorso di diminuzione che li ha portati, alla fine del 2020, a 1510. I 
comboniani di appartenenza d’origine alle province europee, nel 1996 erano 1422 e avevamo 43 
candidati in teologia; oggi sono 758, la metà, non abbiamo nessun candidato nella teologia e il 
noviziato europeo è sospeso. I comboniani di appartenenza giuridica alle province d’Europa (cioè, 
quelli che attualmente sono presenti nel continente) nel 1996 erano 461; alla fine del 2020 sono 412. 
Il numero delle loro presenze nel continente ha tenuto, ma la situazione si è capovolta, per quanto 
riguarda l’età: mentre nel 1996 la maggioranza era ancora su una fascia di età attiva, nel 2020 la 
maggioranza si trova nella fascia dai 70 ai 90 anni.

https://comboni2000.org 7

https://comboni2000.org/
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn27
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn26


Un carisma nella storia ([28])

Una riflessione sul carisma comboniano nella storia ci rivela che il nostro è un carisma nato nella crisi
([29]) e che nelle difficoltà mostra la sua vitalità. Gli eventi dolorosi della nostra storia ci hanno fatto 
approdare a nuove configurazioni del carisma: la morte prematura del Fondatore ci ha portati alla 
trasformazione in congregazione religiosa; da questa trasformazione si è avuta la configurazione nelle
due congregazioni; dall’espulsione massiva dal Sudan (1964) siamo arrivati all’apertura a una Africa 
più ampia e inclusiva di popoli e culture; dall’Africa, quale missione primigenia dell’Istituto, ci siamo
aperti all’America e poi all’Asia; dalla riscoperta del Fondatore e dal rinnovamento conciliare siamo 
arrivati alla congregazione riunificata e abbiamo ritrovato unità e vitalità apostolica.

La brevità di questo articolo non ci permette di esplorare questo dinamismo della nostra storia per 
rafforzare la speranza di un nuovo approdo carismatico per l’Istituto in Europa. Ma, comunque, possiamo 
intuirlo, accogliendo la possibilità di una nuova configurazione del carisma, partendo proprio dall’Europa, 
dove l’Istituto è nato e dal contesto interculturale in cui si trova (con la crescita e il radicamento nelle 
Chiese locali d’Africa). Il lettore attento l’avrà già percepito nei riferimenti ai movimenti e alle nuove 
comunità. Richiamiamo, riguardo a questo futuribile e senza pretesa di rispondere, l’interrogativo di un 
autore, agli inizi del secolo XXI ([30]): “Può un istituto religioso evolvere in una maniera, senza trauma e 
lacerazioni, verso la forma ecclesiologica degli attuali movimenti ecclesiali?”.

Davanti alle difficoltà attuali, possiamo rinchiuderci nel modello di configurazione religiosa che 
conosciamo e che ci ha portati dove siamo… oppure, senza rinnegare la nostra consacrazione, aprirci 
ai dinamismi che caratterizzano le nuove forme di fraternità e ministerialità per la missione. Una tale 
riflessione ci porterebbe lontano, al di là delle possibilità di questa breve ricerca, ma rimane come 
cammino da esplorare e orizzonte da considerare.

Proposte per un nuovo percorso

A questo punto, però, sarà il caso, forse, di offrire, almeno per la discussione e tenendo presente il 
prossimo futuro, alcune proposte per un eventuale percorso che cerchi un nuovo radicamento dei 
comboniani in Europa e un rinnovamento del loro carisma e della loro fecondità apostolica.

Prima proposta: realizzare, in ogni provincia, un’assemblea-dibattito sul futuro dell’Istituto nella propria 
Chiesa locale e paese, aperta a chiunque voglia partecipare e senta il problema. L’assemblea è da farsi nel 
contesto della propria provincia, per mantenere la riflessione aderente alla vita della Chiesa e società 
locale, portandoci a riflettere sulla qualità della nostra testimonianza e dell’attuale inserzione e aprendoci 
alla ricerca di nuove forme di radicamento nella Chiesa e società locale. Un’eventuale assemblea, a livello 
delle province d’Europa, può avere luogo in seguito, per portare avanti la riflessione su una piattaforma 
comune, cioè, per individuare eventuali punti di contatto e differenze.

Seconda proposta: promuovere il senso dell’appartenenza, all’Istituto e alla Chiesa locale, dei membri
dell’Istituto, cercando uno statuto di doppia appartenenza canonica al presbiterio diocesano, per i 
membri sacerdoti, in ogni Chiesa locale in cui siamo presenti. Questo favorirebbe la crescita della 
conoscenza reciproca e della comunione apostolica con la Chiesa locale, come pure il coinvolgimento
dei missionari nelle iniziative di evangelizzazione della Chiesa locale, apportando la particolarità del 
proprio carisma.

Terza proposta: nella ricerca di una spiritualità e di una visione missionaria rinnovate, aprirsi ad una 
condivisione di esperienze carismatiche, oltre che con gli istituti religiosi a noi tradizionalmente 
collegati (come i Gesuiti…), con le nuove comunità e movimenti. Davanti alla secolarizzazione del 
continente, una messa in comune e un arricchimento reciproco delle spiritualità potrà solo arricchire la
capacità di risposta di ogni carisma, come è successo nell’immediato post Concilio Vaticano II.

Questa ricerca di condivisione carismatica va fatta con spirito critico, nel senso che anche i movimenti
si possono venire a trovare in una situazione di perdita di spinta carismatica, tale come gli istituti 

https://comboni2000.org 8

https://comboni2000.org/
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn30
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn29
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn28


missionari. Alcuni studi allertano per quello che sta accadendo con il passare del tempo e la 
scomparsa dei fondatori carismatici, e il cambiamento delle condizioni socioculturali che li hanno 
visto nascere, tenendo conto che nuove comunità e movimenti tendono a non accompagnare 
l’evoluzione culturale. Questa situazione può compromettere la vitalità apostolica, di istituti e 
movimenti, e per questo, alcuni parlano della necessità di una conversione (di “rifondazione”) 
periodica, cioè nei momenti di forte mutamento socioculturale ([31]).

Quarta proposta: studiare la creazione, in ogni provincia, di una comunità di accoglienza (sul modello 
dei centri di spiritualità e iniziazione cristiana dei movimenti, Focolari, Taizé, Comunità 
dell’Emmanuele, Schoenstatt…) che possa accogliere, per periodi di durata variabile, giovani e adulti 
interessati alla conoscenza e all’iniziazione al servizio missionario nella Chiesa e al carisma 
missionario comboniano. Questo implica una riflessione approfondita sui possibili percorsi 
d’iniziazione da offrire: dall’iniziazione alla vita cristiana (lectio divina, preghiera personale e 
liturgica, vita sacramentale e impegno cristiano), all’iniziazione al servizio missionario nella Chiesa 
oggi (nelle sue varie dimensioni) e al carisma missionario comboniano (nelle sue varie forme). 
Preparare persone capaci di offrire questi percorsi, e cercare persone, nell’ambito delle Chiese locali, 
che aiutino a sostenere una tale iniziativa (sinergia con altri istituti missionari).

Quinta proposta: costruire un percorso formativo rinnovato, impostato su una linea mistagogica ([32])
di iniziazione alla vita cristiana, alla vita fraterna per la missione, alla missione condivisa e alle varie 
dimensioni della missione oggi, come forma di iniziazione al carisma comboniano e alla missione 
delle persone e dei giovani attratti dal nostro carisma. In questa visione, promotori vocazionali e 
formatori si assumono come iniziatori di altri/e alla vita cristiana e all’impegno missionario nella 
Chiesa e nell’Istituto; e le comunità missionarie come fraternità che vivono, testimoniano e 
annunciano il Vangelo, secondo il loro carisma e tradizione spirituale, e in comunione con le chiese 
del loro tempo e luogo.

Sesta proposta: costituire un gruppo di studio, a livello degli Istituti della famiglia comboniana, per 
interessare i membri alla questione del futuro in Europa e del nostro radicamento nelle Chiese locali 
europee. Facciamo questa proposta con un sentimento di incertezza sulla sua opportunità e viabilità, 
pensando all’esperienza e al percorso fatto dal Gert (Gruppo Europeo di Riflessione Teologica). Il 
Gert ha proceduto su una via teologica, teorica e ideologica, e si è arenato sulla questione 
dell’evangelizzazione in Europa. Nonostante il valore della riflessione promossa, non è riuscito a 
interessare i membri delle nostre province europee a percorsi nuovi d’inserimento nelle Chiese locali. 
Neanche l’interessante iniziativa dei Simposi di Limone ([33]) è approdata a qualcosa di nuovo 
nell’ambito del radicamento carismatico dei nostri istituti nelle Chiese d’Europa, oltre 
all’accompagnamento di riflessione sulle esperienze in corso.

Altri elementi da includere

Cercando di avviare la nostra riflessione verso una conclusione, vediamo che ci sono ancora altri 
elementi da includere, anche solo menzionandoli.

Primo, la questione della spiritualità missionaria e la qualità della testimonianza, personale e 
comunitaria, che i membri degli istituti missionari danno nelle Chiese d’Europa. Alcuni di noi 
pensano che la causa del presente esaurimento carismatico e apostolico sia da ricercare nella 
mancanza di spiritualità e nella debolezza della testimonianza.

Conveniamo che, se è difficile verificare e misurare questi due aspetti della nostra vita, è possibile, 
comunque, affermare che queste due dimensioni stanno alla radice di ogni fecondità apostolica e di 
ogni radicamento ecclesiale, come d’altronde dimostra la storia degli istituti missionari (aspetto sul 
quale ci siamo già soffermati).

Daniele Comboni cercava, per i missionari e le missionarie dei suoi Istituti, una spiritualità elevata, 
robusta, all’altezza delle difficoltà della missione africana; l’ha trovata nella contemplazione del 

https://comboni2000.org 9

https://comboni2000.org/
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn33
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn32
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn31


Cuore trafitto di Cristo e nella mistica del cenacolo di apostoli e l’ha proposta ai suoi missionari/e 
come fonte inesauribile di fecondità personale e apostolica. Gli istituti comboniani sono nati da questo
filone di spiritualità dell’Ottocento e, per decenni, fino alla prima parte del Novecento, hanno 
alimentato a questo torrente spirituale la loro vita fraterna e apostolica.

Poi, c’è stato un allontanamento crescente da questa spiritualità, che non possiamo spiegare qui, ma 
solo indicare come fatto. Sotto questo aspetto, abbiamo fatto un po’ come tutta la Chiesa, che dopo il 
Concilio si è allontanata da questa spiritualità e sensibilità religiosa. Uno spostamento naturale, alla 
luce delle nuove sensibilità della seconda metà del Novecento ma comunque sorprendente, soprattutto
trattandosi di una spiritualità molto diffusa, che ha segnato in modo fecondo la vita e la missione della
Chiesa per oltre un secolo.

In questo senso, con molti nella Chiesa, dobbiamo domandarci quale sia il futuro della spiritualità del 
Sacro Cuore ([34]). E domandarci anche se il nostro futuro e il nostro radicamento nelle Chiese locali 
d’Europa non dipendano proprio dalla nostra spiritualità – del Cuore trafitto – dovutamente integrata 
nelle sensibilità odierne. Forse l’abbiamo scartata troppo in fretta, considerandola inadeguata a 
costituire l’humus spirituale di una nuova stagione carismatica. Ricordiamo che in Europa abbiamo 
almeno una situazione in cui la spiritualità del Cuore di Cristo si è rivelata feconda apostolicamente: 
ci riferiamo al movimento e alla Communauté de l’Emmanuel, nata in Francia, che ha trovato e 
alimenta la sua fecondità carismatica e apostolica precisamente a Paray-Le-Monial.

Il nostro Istituto ha appena preso l’iniziativa di proporre la Croce comboniana, come richiamo alla 
nostra spiritualità; occorrerà continuare a cercare in questa direzione l’integrazione tra la spiritualità 
che ci ha fatto nascere e quelle che viviamo oggi nella Chiesa (supposto che ne viviamo una); a 
cercare, comunque, l’humus spirituale senza il quale non può esserci radicamento carismatico e 
apostolico fecondo né entusiasmo per il futuro.

Il secondo elemento da considerare è l’attuale contesto interculturale degli istituti missionari, nel caso 
dei comboniani assai evidente e accentuato dal passaggio del secolo. Oggi l’Istituto è multiculturale, 
si è aperto a una varietà di anime (prima latino-americana, adesso africana e asiatica) che l’hanno 
molto arricchito. Il radicamento dell’Istituto comboniano nelle Chiese d’Europa non può prescindere 
da questo contesto né essere pensato senza questo riferimento che porta a interrogarsi sul ruolo e sul 
contributo dei comboniani non europei alla vita dell’Istituto nel vecchio continente. E a chiedersi 
come preparare i comboniani di altri continenti all’evangelizzazione in Europa, ammettendo che non 
basta più destinarli per mantenere nelle circoscrizioni europee i modelli di presenza ereditati dal 
passato [come non serve più fare quello che hanno fatto i vescovi europei per assicurare presbiteri alle
comunità del continente, cioè, ricorrere al clero di altre Chiese e continenti, per mantenere in vita un 
modello di ministero ordinato e di presenza di Chiesa che, secondo gli osservatori, andrebbe rivisto]. 
L’apertura, ormai in corso, delle province europee all’interculturalità va accompagnata dalla 
riflessione sull’evangelizzazione e sul radicamento degli istituti missionari nelle Chiese d’Europa, in 
modo da individuare criteri e profili per la destinazione a questo continente (ed evitare le difficoltà e i 
fallimenti verificatisi in alcuni tentativi fatti nel passato recente).

Conclusione

Abbiamo cercato, in queste pagine, di tracciare un percorso breve (… a questo punto, già un po’ 
lungo!), comprensibile e aperto, che possa essere di aiuto per un’eventuale discussione sulla questione
proposta: il radicamento, o il mancato radicamento, degli istituti missionari nelle Chiese locali 
d’Europa (in un momento propizio alla riflessione, come è la preparazione del 19º capitolo generale). 
Rileggendo il testo, mi accorgo che lo si potrebbe accusare di essere generico, unilaterale e/o 
eccessivamente negativo, e certamente anche limitato riguardo alla situazione degli altri istituti 
missionari, sui quali non abbiamo ancora raccolto sufficienti dati.

https://comboni2000.org 10

https://comboni2000.org/
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn34


C’è però, in queste righe, un elemento di provocazione teso a favorire la discussione. Non ignoriamo 
le cose belle della nostra storia in Europa e di certo non si vuole “spegnere la fiamma smorta” ([35]). 
Vogliamo, invece, ravvivarla, soffiare sul fuoco del carisma, nascosto e sepolto sotto le ceneri della 
nostra storia recente e dalle nevicate che si abbattono sul cristianesimo europeo, tra crisi e 
sbandamenti di vario genere.

Nella celebrazione della festività del nostro Santo Fondatore qualcuno ci ha ricordato che “la cosa più 
necessaria nella vita della Chiesa è tenere vivo il fuoco, non adorare le ceneri… È bello sentire la 
paternità di un cristiano come Daniele Comboni, che aveva il cuore ardente e non era, in nessun 
modo, prigioniero della cenere, che ha saputo accendere profeticamente il fuoco del Vangelo 
attraversando confini, zone di conforto, incomprensioni, visioni limitanti, concretizzando una visione 
missionaria innovativa. Cosa significa oggi celebrare la sua memoria? Come ci collochiamo oggi 
nella strada da lui inaugurata? La tentazione di adorare le ceneri, di percorrere solo le strade già 
segnate o di aprire solo le porte già aperte è una tentazione di tutti i tempi, più insidiosa di quanto 
pensiamo. (…) Allora ci domandiamo: cos’è rimanere nella fedeltà? Sicuramente è la capacità di 
credere nella forza del fuoco, soprattutto quando questa sembra impotente e fragile per vincere… Le 
ceneri tendono solo a immobilizzarci in un’immagine rassegnata e conformista. Al contrario, lo 
Spirito, lo Spirito che discende su di noi, è dinamismo, è una chiamata ad andare oltre, è una 
manifestazione concreta dell’amore che Dio riserva ai dimenticati, a coloro che così spesso vengono 
scartati. Lo Spirito scende su di noi per farci diventare coraggiosi frequentatori del futuro” ([36]).

Manuel Augusto Lopes Ferreira, mccj

[1] Daniele Comboni, Scritti 6085, 6337, 6956, 7225.

[2] Annali del Buon Pastore 27, gennaio 1882.

[3] La situazione nelle altre province è la seguente. Polonia: i comboniani polacchi sono 7, con un’età 
media di 41,85 anni. I comboniani presenti in Portogallo sono 45, con un’età media di 68,6, così 
distribuiti: 8 sotto i 50 anni, 6 dai 50 ai 59, 10 dai 60 ai 69; 11 dai 70 ai 79, 8 dagli 80 agli 89, 2 sopra 
i 90. Nella provincia di lingua tedesca (Germania, Austria, Sud Tirolo) ci sono 45 comboniani con una
media di età di 74,75, così distribuiti: 20 sopra gli 80 anni, 14 dai 70 agli 80, 6 dai 60 ai 70, 3 dai 50 ai
60, 2 sotto i 50 anni. Nella provincia inglese (London Province) i comboniani sono 22, con una media
di età di 70 anni; i 12 missionari provenienti da altre province, hanno una media di 65 anni di età, 
mentre i 10 membri originari della LP hanno una media di 75 anni d’età. I comboniani nella provincia
di Spagna sono 43, con una media di 66,67 anni d’età, così distribuiti: 5 con più di 80 anni; 17 tra i 70
e i 79 anni; 10 tra i 60 e i 69; 7, tra i 50 e i 59; 4 sotto i 50 anni. Per quanto riguarda la provincia 
italiana va ricordato che i comboniani italiani, 511 in totale alla data in cui scriviamo, dei quali 241 a 
lavorare in altre province, hanno media di età più giovani (79 sono tra i 50 e 70 anni) e sono una 
speranza per la provincia all’ora della rotazione, se non ritornano anziani.

[4] Le espressioni “modernità solida” e “modernità liquida” sono di Zigmunt Baumann (1925-2017).

[5] Fratel Enzo Biemmi, L’Evangelizzazione alla prova della secolarizzazione, Roma, conferenza del 
19 ottobre 2020.

[6] Giovanni Paolo II, omelia a Mogila, il 9 giugno 1979.

[7] Istituito da Benedetto XVI il 21 settembre 2010.

[8] Creato da Papa Francesco, il 1º gennaio del 2017, unificando vari consigli e uffici pontifici già 
esistenti.

[9] Nigrizia, Dossier Cantiere Casa Comune, ottobre 2020, pp. 41-55.

https://comboni2000.org 11

https://comboni2000.org/
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn35
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref3
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref2
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref1
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftn36
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref9
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref8
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref7
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref6
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref5
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref4


[10] Giovanni Zavatta, Casa Comune, il cantiere dei comboniani per una nuova missione, in 
Osservatore Roma, 28 ottobre 2020. E il sito Comboni.org, post del 29 ottobre 2020. Nigrizia, pp. 43 
e 46.

[11] Una terna di documenti dà corpo a questa visione del Papa: Evangelii Gaudium, del 24 novembre
2013; Laudato Si’, del 24 maggio 2015; Fratelli Tutti, del 3 ottobre 2020.

[12] Per approfondire “quello che non è e quello che è” la missione, secondo Francesco, 
vedere: Messaggio del Papa alle Pontificie Opere Missionarie, 21 maggio 2020; Senza di Lui non 
possiamo far nulla, essere missionari oggi nel mondo, testo di un’intervista del giornalista Gianni 
Valente, pubblicata come volume da Libreria Editrice Vaticana e Editrice San Paolo, Roma 2019.

[13] Massimo Franco, L’Enigma Bergoglio, la parabola di un papato, Solferino, Milano 2020.

[14] Fratel Enzo Biemmi, La Missione alla prova di due sfide: la secolarizzazione e la pandemia, 
Roma 19 ottobre 2020.

[15] Manuel João Pereira Correia, corrispondenza particolare, Castel D’Azzano 2020.

[16] Papa Francesco, Fratelli Tutti, nº 226, Roma 2020.

[17] Vedere, per esempio, Manuale di Storia della Chiesa, Vol. 4, Epoca Contemporanea, p. 63. 
E Daniele Comboni e la Rigenerazione dell’Africa, di Fidel González Fernández, Roma, 2003.

[18] Papa Francesco, Evangelii Gaudium, numeri 20-24.

[19] Christoph Theobald, Il Vangelo della nuova fratellanza, intervista concessa a Lorenzo Fazzini, 
Avvenire del 27 aprile 2016.

[20] L’Opera della Propagazione delle Fede ha, alla sua origine, una donna: Paulina Jericot (1799-
1862). Daniele Comboni avvia un istituto missionario femminile, le Pie Madri della Nigrizia (1872), e
porta le donne missionarie in Africa centrale.

[21] Avery Dules, Modelli di Chiesa, pagina 50-51, Edizioni Messagero, Padova, 2005. L’edizione 
originale Models of the Church è del 1974.

[22] Avery Dules, Operata cittata, pagina 73 e 89.

[23] A cura di Fernando Zolli e Daniele Moschetti, Noi siamo missione: Testimoni di ministerialità 
sociale nella Famiglia Comboniana, edito dalla Commissione Ministerialità della Famiglia 
Comboniana, Roma, giugno 2020.

[24] I missionari comboniani hanno riorganizzato, in questi anni, l’Archivio Generale e lo Studium 
Combonianum per ispirare il loro rinnovamento alla vicenda missionaria del Fondatore e alla storia 
dell’Istituto.

[25] Fidel González, I Capitoli Generali dell’Istituto Missionario Comboniano, Roma 1998, p. 425.

[26] Associazione Comboniana Servizio Emigranti e Profughi, iniziata da P. Renato Bresciani, già nel
1964. Il Capitolo Generale del 1969, nel quale era presente P. Renato, prende la decisione di un 
impegno per i migranti e la data del 1969 resta come data ufficiale della fondazione dell’ACSE.

[27] Comunità intercongregazionale di Modica, organizzata dalla Conferenza degli Istituti Missionari 
Italiani, in collaborazione con la Caritas, nella diocesi di Noto, in Sicilia, come risposta all’emergenza
migranti. L’idea, nata in seguito al Convegno CIMI 2013, a Trevi, si è concretizzata il 17 marzo del 
2016, con la comunità formata da un missionario d’Africa (Padri Bianchi), da una missionaria della 
Consolata e da una missionaria Saveriana.

[28] J.J.V. da Cruz, Tra Fedeltà e alienazione: il Carisma Comboniano nella Storia. In Archivio 
Comboniano 46, 2008, p. 111 e seguenti.

https://comboni2000.org 12

https://comboni2000.org/
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref13
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref12
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref11
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref10
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref20
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref19
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref18
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref17
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref16
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref15
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref14
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref28
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref27
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref26
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref25
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref24
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref23
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref22
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref21


[29] David Glenday, Dialogando con San Daniele in tempo di crisi, Roma, 7 ottobre 2020.

[30] Antonio Maria Sicari, Gli Antichi Carismi nella Chiesa. Per una Nuova collocazione, Jaca Book, 
Milano 2002, p. 7.

[31] Manuel João Pereira Correia, corrispondenza particolare, Castel D’Azzano, 2020.

[32] Enzo Biemmi, Una nuova spiritualità: rabdomanti e mistagoghi, Roma, ottobre 2020. Il termine 
di chiesa rabdomante (come comunità capace di intercettare e dare risposta alla sete spirituale del 
tempo) è stato lanciato ultimamente da Christoph Theobald nel volumetto Fraternità, pubblicato da 
Edizioni Qqajon, della Comunità di Bose, nel 2016.

[33] Preceduti da un simposio esplorativo, realizzato nel luglio del 2006, i Simposi di Limone sono 
iniziati nel 2007, 9-12 luglio. Il Gert ha raccolto l’esperienza dei simposi nei Quaderni di Limone. 
Particolarmente interessanti per la problematica di cui ci stiamo occupando sono: il n. 1, Comboni e 
l’Europa, del luglio 2007; il n. 5, La Missione Comboniana nelle Chiese d’Europa, quale struttura di 
Governo?; e il n. 6, La Missione Comboniana in Europa, Quali ministeri?

[34] Charles André Bernard, La Spiritualità del Cuore di Cristo, Edizioni San Paolo, Milano 2015, p. 
134.

[35] Isaia 42, 3 e Matteo 12, 20.

[36] Cardinale José Tolentino de Mendonça, omelia nella memoria di san Daniele Comboni, Roma 10
ottobre 2020.

https://comboni2000.org 13

https://comboni2000.org/
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref36
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref35
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref34
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref33
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref32
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref31
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref30
https://combonimission.net/language/it/istituti-missionari-in-europa-che-futuro/#_ftnref29

	Istituti missionari in Europa: che futuro? P. Manuel Augusto Lopes Ferreira
	Introduzione
	Esaurimento carismatico
	L’ora del ritorno
	Un contesto sfidante
	Considerare le origini
	Contributo fondamentale
	Il capovolgimento
	Come mai qui?
	Un carisma nella storia ([28])
	Proposte per un nuovo percorso
	Altri elementi da includere
	Conclusione


