
Primo Libro di Samuele
Lectio divina di P. Pino Stancari

Capitoli 1-3
Una comunità in crisi. 

Verso una monarchia “profetica”

Siamo abituati a collocare i due Libri di Samuele nel contesto dei cosiddetti Libri Storici (Giosuè,
Giudici, Samuele, Re);  nella tradizione ebraica questi  libri  sono denominati "profetici",  i  "profeti
anteriori"; già i libri che definiamo "storici" sono libri "profetici" nel senso che c'è di mezzo la storia,
ma una storia interpretata e contemplata come luogo di rivelazione teologica: è la presenza di Dio che
man mano emerge e viene illustrata nelle sue modalità proprie. Non vorrei perdermi nell'introduzione,
ma subito prendere contatto con le prime pagine del Primo Libro di Samuele, in particolare con i
primi tre capitoli del libro.

La vicenda che sta sullo sfondo di queste pagine si svolge tra il  secolo XI e il  secolo X a. C.;
ricostruzione di una storia complessa riguardo alla quale gli  studiosi hanno tante osservazioni da
porgerci. Le tribù di Israele sono entrate nella Terra (approssimativamente nella metà del XIII secolo
a.  C.)  e  il  periodo immediatamente successivo  all'insediamento delle  tribù nella  terra  di  Canaan
(avvenuto per vie, modalità, tempi, diversi) è caratterizzato dal riferimento a certe figure che vengono
denominate "giudici", personaggi carismatici che intervengono in momenti di pericolo, che svolgono
un  compito  determinante  per  quanto  riguarda  la  sopravvivenza  dell'una  o  dell'altra  tribù  e  che
assumono una rilevanza entusiasmante nella loro singolarità. Non sono fondatori di un organismo
sociale che ancora rimane sfilacciato e le tribù sono disseminate in un territorio dove sono in contatto
con altre genti e popolazioni già residenti.

L'ingresso nella Terra del popolo porta con sé il segno che lo identifica in maniera qualificante che
non dobbiamo mai dimenticare: il segno dell'Alleanza tra il Signore e Israele; ma Israele è una realtà
molto disgregata,  composita,  disseminata in molteplici  espressioni;  spesso le tribù sono anche in
conflitto tra di loro, ma l'identità che vale come motivo di comunione, al di là di qualunque riscontro
di ordine oggettivo, empirico, politico, è il richiamo all'appartenenza ad un unico vincolo di Alleanza
con il Dio Vivente, il Signore. Israele è identificato in quanto è il popolo con cui il Signore ha fatto
alleanza.  Questa  identità  è  qualificante;  nel  corso  delle  generazioni  la  consapevolezza  di  essere
custodi di questa identità definisce il filo conduttore degli eventi ed è determinante anche per quanto
riguarda l'intervento occasionale di quei personaggi denominati "giudici".

Attraverso la lettura delle pagine che sono raccolte sotto il titolo del Libro dei Giudici e leggendo le
pagine del Primo Libro di Samuele,  abbiamo l'impressione di aver a che fare con una comunità
instabile,  che  si  sta  esaurendo,  consumando  e  sta  perdendo  i  segni  inconfondibili  della  propria
identità.  D'altra parte passano le generazioni,  l'inserimento nel nuovo territorio non è soltanto da
considerare  in  termini  geografici,  ma  c'è  di  mezzo  un  trapasso  culturale  perché  da  una  cultura
pastorale bisogna passare ad una cultura agricola; nella terra di Canaan già la popolazione che vi
risiede è dotata di una certa organizzazione civile; città che funzionano come piccoli staterelli. Ed
ecco questi clan di allevatori di bestiame che man mano entrano nel territorio e sono coinvolti in un
fenomeno di  evoluzione,  di  trasformazione,  di  conversione  culturale  che,  naturalmente,  mette  in
questione  tutto  l'impianto  di  una  vita  comunitaria  che  si  raccoglie  attorno a  quell'identità  che  è
radicata nell'Alleanza con il Signore.

Ma è proprio questa identità che man mano sembra diventare opaca e incerta; abbiamo l'impressione
di un disagio quando abbiamo a che fare con la generazione che viene individuata nelle pagine del
Primo Libro di Samuele: gente che sta ragionando come chi è arrivato al capolinea di una storia finita;
trapasso nella storia delle tribù di Israele che, per come disquisiscono gli autori nelle pagine che

https://comboni2000.org 1

https://comboni2000.org/


leggiamo nel Libro dei Giudici, già si pone in relazione con la costituzione di un organismo fondato in
termini amministrativi, politici: una monarchia. Nel Libro dei Giudici già appare questa aspettativa
come se, per le tribù di Israele, la sopravvivenza potesse essere immaginata soltanto nella prospettiva
di un'organizzazione istituzionale di tipo monarchico. Tenete presente che titoliamo questi due scritti
facendo appello al nome di Samuele, ma il vero protagonista dei Libri di Samuele è Davide, una delle
grandissime figure della storia della salvezza; e, con Davide, il riferimento all'istituzione monarchica
che segna in maniera inconfondibile la storia del popolo di Dio.

I libri sono intitolati al nome di Samuele perché l'istituzione monarchica sarà sempre sottoposta al
vaglio di una responsabilità profetica di cui Samuele è il rappresentante emblematico. Tra l'altro i
redattori che hanno scritto queste pagine e sistemata l'edizione del testo nella sua forma definitiva
sono coloro che,  nei  secoli  successivi,  sono stati  spettatori  di  tutta  un'evoluzione storica che ha
caratterizzato le vicende e i drammi dell'istituzione monarchica fino a quella catastrofe storica che, in
maniera molto sintetica, si chiama "esilio"; attraverso l'esilio e dopo l'esilio un ripensamento di tutto
quello che è avvenuto nei secoli precedenti. Ed ecco una rilettura di come l'istituzione monarchica ha
assunto il suo rilievo imprescindibile nella storia del popolo che è costantemente sollecitato a radicarsi
nella posizione che è propria dei profeti.

Sembra una contraddizione: l'istituzione monarchica nel contesto di una storia dove i criteri da cui
dipende l'evoluzione positiva degli eventi sono dettati da quella posizione di ascolto della Parola che è
prerogativa  inconfondibile  della  profezia.  Quando  si  parla  di  profezia  nel  linguaggio  biblico  il
riferimento è alla Parola, all'iniziativa del Dio Vivente che è presente, operante, protagonista della
storia. Ma il riferimento alla parola di Dio non implica automaticamente che il cosiddetto profeta sia
anche un parlatore, predicatore, annunciatore; può essere muto. Ciò che lo identifica come profeta e lo
qualifica nel contesto della storia del suo popolo è la posizione e la radicalità dell'ascolto; la posizione
di chi diventa poi di fatto testimone di una confidenza nell'iniziativa del Signore; può diventare al
momento opportuno promotore di itinerari di riforma e di conversione. Diventerà anche annunciatore
o predicatore nel senso più spettacolare. I grandi personaggi che chiamiamo "giudici" assumono una
rilevanza pubblica intramontabile nella storia del popolo di Dio. Ma profezia non è automaticamente
questa espressione di una originalità spettacolare che consente a un personaggio fuori dall'ordinario di
diventare trascinatore di una certa comunità di fedeli.

La proposta di rileggere con voi i Libri di Samuele si connette con il lavoro di questi anni, dedicato al
discernimento  che  ci  rimanda  all'evidenza  di  una  situazione  di  smarrimento,  di  confusione,  di
impoverimento, di crisi che è propria degli animi, delle coscienze; l'identità del popolo, che è stato
segnato  originariamente  dall'alleanza  con  il  Signore,  sembra  svanire,  non  ci  sono  più  conferme
sensibili e persuasive. Abbiamo a che fare con un uomo e la sua famiglia (siamo alle prese con i primi
versetti del Primo Libro di Samuele); un uomo che ancora ci tiene, una volta all'anno, a celebrare una
festa che era commemorata dagli antenati, in un contesto in cui sembra proprio che la comunità di
Israele sia in crisi. Appartiene alla tribù di Efraim, che è una tribù importante tra quelle collocate nel
centro della terra di Canaan; ma sembra proprio che questa sua testimonianza, questo suo impegno, la
serietà con cui pretende che tutti i componenti della sua famiglia una volta all'anno si rechino in
pellegrinaggio in una località chiamata Silo dove è stata collocata l'Arca santa dopo aver peregrinato
nel deserto. E ci sono degli addetti al santuario che svolgono il culto con quell'insistenza particolare
dei  momenti  di  festività  che,  anno dopo anno, ritornano secondo la  tradizione antica.  Ma è una
tradizione che sembra non ottenere più un riscontro corale popolare e soprattutto una coerenza di
ordine teologale: la festa annuale diventa una specie di fiera e allora si fa una scampagnata, si offre
una vittima che viene immolata in un contesto liturgico, ma poi gran parte della carne viene restituita,
cucinata, si mangia insieme; è un momento di fraternità e poi si ritorna a casa e quella che è la
coscienza che identifica Israele in quanto popolo dell'Alleanza, popolo che ha ricevuto il dono di una
chiamata direttamente dal Dio Vivente e a quella chiamata ha corrisposto con l'impegno totale del
proprio vissuto, rimane una reminiscenza sempre più vaga e inconcludente.

https://comboni2000.org 2

https://comboni2000.org/


Anna confida nel Signore che guarisce la sua sterilità; nasce Samuele, un profeta

Cap. 1. "C'era un uomo di Ramatàim, uno Zufita delle montagne di Efraim, chiamato Elkana, figlio di
Ierocàm, figlio di Eliàu, figlio di Tòcu, figlio di Zuf, l'Efraimita. Aveva due mogli, l'una chiamata
Anna, l'altra Peninna. Peninna aveva figli mentre Anna non ne aveva".

Una delle due mogli è sterile e questa situazione compromette la relazione di coppia e la dignità della
moglie. Questa immagine serve a sintetizzare il quadro che ricostruivo, a mio modo, in poche battute,
poco fa: la sterilità; non ci sono figli, si va verso la scomparsa; è una storia finita ormai. Una volta
l'anno ci fa piacere giocare a tombola insieme, ma è una storia finita. Anna è sterile. È interessante
questo modo di raccontare la storia: è profetico e questi sono libri profetici.

"Quest'uomo andava ogni anno dalla sua città per prostrarsi e sacrificare al Signore degli eserciti in
Silo, dove stavano i due figli di Eli Cofni e Pìncas, sacerdoti del Signore (Eli e i suoi figli Cofni e
Pìncas: gli addetti al culto, sacerdoti dove il sacerdozio svolge un ruolo imprescindibile di mediazione
nel contesto dell'Alleanza tra il Signore e Israele). Un giorno Elkana offrì il sacrificio. Ora egli aveva
l'abitudine di dare alla moglie Peninna e a tutti i figli e le figlie di lei le loro parti. Ad Anna invece
dava una parte sola; ma egli amava Anna, sebbene il Signore ne avesse reso sterile il grembo. La sua
rivale per giunta l'affliggeva con durezza a causa della sua umiliazione, perché il Signore aveva reso
sterile il suo grembo. Così succedeva ogni anno: tutte le volte che salivano alla casa del Signore,
quella la mortificava (un pellegrinaggio annuale; c'è già stato un riferimento al sacerdozio che svolge
la sua funzione liturgico-mediatrice in quel contesto e un dramma domestico. Una rivalità tra donne?
E, d'altra parte, l'amore di Elkana per Anna; ma è un amore coniugale senza gratificazioni).

Anna dunque si mise a piangere e non voleva prendere cibo. Elkana suo marito le disse: «Anna, perché
piangi? Perché non mangi? Perché è triste il tuo cuore? Non sono forse io per te meglio di dieci figli?».
Anna, dopo aver mangiato in Silo e bevuto, si alzò e andò a presentarsi al Signore (il santuario è ancora
una tenda che custodisce l'Arca santa e tutto quello che già era stato predisposto fin dal tempo del Sinai. In
quel contesto c'è un recinto, ci sono tutti gli strumenti necessari per la celebrazione del culto e lì dimorano
gli addetti. Anna piangente, nel momento della festa, mentre tutti hanno condiviso abbondantemente quel
cibo speciale che è stato preparato per l'occasione, si avvicina al santuario).

In quel momento il sacerdote Eli stava sul sedile davanti a uno stipite del tempio del Signore. Essa
era afflitta e innalzò la preghiera al Signore, piangendo amaramente (Anna dichiara in questo modo
la  sua  condizione  di  creatura  che  ormai  sta  anticipando  la  morte  quando  ancora  fisicamente,
anagraficamente, è in vita. Piange amaramente, ma è già morta). Poi fece questo voto: «Signore degli
eserciti, se vorrai considerare la miseria della tua schiava e ricordarti di me, se non dimenticherai la
tua schiava e darai alla tua schiava un figlio maschio, io lo offrirò al Signore per tutti i giorni della
sua vita e il rasoio non passerà sul suo capo» (un figlio consacrato: è l'unica speranza di vita che
ancora le rimane nel momento in cui si ritiene già condannata a morte. "Se ti ricorderai di me": se il
Signore  si  ricordasse?  Se  la  nostra  sterilità,  il  nostro  tempo  di  crisi,  di  vuoto,  di  silenzio,  di
smarrimento, di confusione, di disintegrazione, di opacità teologale fosse oggetto della memoria del
Signore? "Io potrei offrire quel figlio come consacrato in modo tale che non passi il rasoio sul suo
capo". Ricordate altri casi analoghi di consacrazione: Sansone, Giovanni Battista).

Mentre essa prolungava la preghiera davanti  al  Signore,  Eli  stava osservando la sua bocca. Anna
pregava in cuor suo e si muovevano soltanto le labbra, ma la voce non si udiva; perciò Eli la ritenne
ubriaca. Le disse Eli: «Fino a quando rimarrai ubriaca? Lìberati dal vino che hai bevuto!». Anna
rispose: «No, mio signore,  io sono una donna affranta e non ho bevuto né vino né altra bevanda
inebriante,  ma  sto  solo  sfogandomi  davanti  al  Signore (Anna  descrive  la  sua  situazione;  è  stata
rimproverata ingiustamente da Eli ma adesso può dire la sua). Non considerare la tua serva una donna
iniqua, poiché finora mi ha fatto parlare l'eccesso del mio dolore e della mia amarezza»". Eli comprende.
Notate bene la sua amarezza: muoveva le labbra, ma non si sentiva un suono. È il motivo per cui gli
osservanti ancora oggi in Israele, anche nella preghiera personale, devono sempre almeno mormorare

https://comboni2000.org 3

https://comboni2000.org/


qualche cosa. Anche se sei in autobus e leggi il libro della preghiera si deve sentire qualcosa, anche un
mormorio. Anna dice: "stavo pregando in cuor mio"; c'è una partecipazione corporea che implica il
movimento e anche il suono della voce. Il caso di Anna è un caso speciale: è bloccata dentro per come ha
accumulato un dolore che deve poter sfogare e finché non ha sfogato il dolore non avrà altre parole da
esprimere in un contesto orante. Sta pregando e sfoga il dolore in cuor suo.

Eli capisce, è un uomo saggio. Avrà a che fare con problemi molto seri e gravi; è un uomo esperto e si
rende conto della situazione e manifesta molta comprensione nei confronti di Anna. "Allora Eli le
rispose: «Va' in pace (è una benedizione, una prerogativa sacerdotale: il sacerdote offre e benedice,
momento di ascesa per offrire e accostarsi al Santo e momento di ritorno dal Santo verso il popolo per
benedire) e il Dio d'Israele ascolti la domanda che gli hai fatto». Essa replicò: «Possa la tua serva
trovare grazia ai tuoi occhi». Poi la donna se ne andò per la sua via e il suo volto non fu più come
prima". C'è già un momento di consolazione per Anna (il suo volto non fu più come prima). Eli ha
detto nel v. 17: "il Dio d'Israele ascolti la domanda che gli hai fatto" (porti a compimento la tua
richiesta) e adesso nascerà un figlio e sarà Samuele.

"Il mattino dopo si alzarono e dopo essersi prostrati davanti al Signore tornarono a casa in Rama. Elkana
si unì a sua moglie e il Signore si ricordò di lei" (nella nostra storia, per quanto segnata dal grigiore di
situazioni che sembrano sprofondare nello smarrimento, nella sterilità senza prospettive per il futuro, il
Signore ricorda). Così al finir dell'anno Anna concepì e partorì un figlio e lo chiamò Samuele. «Perché -
diceva - dal Signore l'ho impetrato» (il Signore si è ricordato e ha operato nella storia di una donna sterile
in modo tale da renderla feconda. È una situazione emblematica: è sterile quella donna, quella coppia,
quella generazione, il popolo che è giunto al capolinea di una storia finita? È sterile la nostra storia. E
nasce Samuele, il figlio che determina una svolta evidentissima nella vicenda di una persona, una coppia,
una famiglia, una generazione, un popolo che abbiamo sintetizzato sotto il titolo di "sterilità". La questione
ora prende una piega sempre più coinvolgente perché Samuele non soltanto è il figlio tanto atteso, ma è
colui che, nella storia del popolo di Dio, rappresenta la fedeltà del Signore che ricorda il valore di
quell'impegno di alleanza assunto da Lui stesso e dai rappresentanti di Israele per il tempo passato, ma che
investe il  tempo presente e  definisce lo svolgimento di  una storia  orientata verso il  futuro tutto da
descrivere; il Signore ricorda. Non soltanto è nato un figlio per cui quella coppia che era sterile gode il
beneficio di una presenza nuova, una prole, ma è nato un profeta. È nato il profeta che interrompe quella
deriva critica, desolata, orientata verso un baratro senza fondo che coinvolge il popolo in una storia finita:
il profeta che intercetta la sterilità del popolo.

"Quando poi Elkana andò con tutta la famiglia a offrire il sacrificio di ogni anno al Signore e a
soddisfare il voto, Anna non andò, perché diceva al marito: «Non verrò, finché il bambino non sia
divezzato  e  io  possa  condurlo  a  vedere  il  volto  del  Signore  ("vedere  il  volto  del  Signore"  è
un'espressione tipicamente biblica che indica la maturità di chi partecipa al culto, di chi è presente nel
contesto della celebrazione in maniera consapevole, in una prospettiva offertoriale; essere là dove
dimora la gloria del Dio Vivente che ci conferma nell'appartenenza a Lui in virtù di un rapporto di
indissolubile  alleanza);  poi  resterà  là  per  sempre»" (come aveva espresso  nel  voto).  Le rispose
Elkana suo marito: «Fa' pure quanto ti sembra meglio; rimani finché tu l'abbia divezzato; soltanto
adempia il Signore la tua parola». La donna rimase e allattò il figlio, finché l'ebbe divezzato. Dopo
averlo divezzato, andò con lui, portando un giovenco di tre anni, un'efa di farina e un otre di vino e
venne alla casa del Signore a Silo e il fanciullo era con loro. Immolato il giovenco, presentarono il
fanciullo a Eli e Anna disse: «Ti prego, mio signore. Per la tua vita, signor mio, io sono quella donna
che era stata qui presso di te a pregare il Signore. Per questo fanciullo ho pregato e il Signore mi ha
concesso la grazia che gli ho chiesto. Perciò anch'io lo dò in cambio al Signore: per tutti i giorni
della sua vita egli è ceduto al Signore». E si prostrarono là davanti al Signore".

"Questo bambino è qui presente adesso in virtù di quell'intervento provvidenziale e gratuito mediante il
quale il Signore ha voluto rendermi feconda per generarlo". E il bambino resterà qui nel luogo consacrato
dalla presenza dell'Arca; luogo che è parte di tutto quell'apparato sacramentale predisposto fin dal tempo

https://comboni2000.org 4

https://comboni2000.org/


del Sinai, come conferma della relazione tra il Signore e il suo popolo: l'alleanza sancita allora viene
puntualmente confermata mediante la presenza del santuario, il culto che si celebra in quel contesto, la
mediazione del sacerdote. Tutte realtà che sono fortemente in crisi nel contesto storico in cui si inseriscono
i fatti che stiamo ricostruendo. È nato un figlio e questo figlio viene consegnato.

Cantico di Anna: il Signore interviene nella storia umana

Cap. 2, vv. 1-11. È uno dei grandi cantici dell'Antico Testamento che stanno sullo sfondo del Cantico
della Madonna, il Magnificat. 

"Allora Anna pregò (un canto di vittoria. È Anna che prende la parola in tono spavaldo e irruento. In
realtà Anna si esprime come se la sua figura coincidesse con quella di un re vittorioso che ritorna da
una battaglia; ha vinto): Il mio cuore esulta nel Signore, la mia fronte s'innalza grazie al mio Dio.

Si apre la mia bocca contro i miei nemici (un triplice enunciato: il mio cuore, la mia fronte, la mia
bocca)  perché  io  godo  del  beneficio  che  mi  hai  concesso (il  motivo  che  spiega  il  movimento
successivo del cantico sta qui: "la gioia di una relazione a tu per tu - tra Lui e me - che mi fa vivere".
Tra Lui e noi che ci fa vivere. "io godo del beneficio che mi ha concesso": è il Suo modo di essere
presente che è motivo di vita per me, per noi). Non c'è santo come il Signore,

non c'è rocca come il nostro Dio (è il protagonista: il Santo è il Vivente. Il richiamo è inconfondibile
alla relazione di alleanza che è una relazione di vita che fu instaurata fin dal tempo del Sinai). Non
moltiplicate  i  discorsi  superbi (la  relazione  instaurata  allora  da  parte  sua  in  quanto  sorgente
inesauribile di vita è una relazione che coinvolge il suo popolo, e dunque noi in tutta l'articolazione
del nostro vissuto), dalla vostra bocca non esca arroganza; perché il Signore è il Dio che sa tutto

e le sue opere sono rette (è importante questo verbo: il Signore è il Dio che sa tutto. Sapere tutto non vuol
dire che è così curioso che va a scrutare anche gli angoli della nostra storia che vorremmo tenere segreti,
oppure perché vede le cose dalla sua posizione di superiorità. "Sa tutto" vuol dire che è coinvolto in tutto;
la conoscenza nel linguaggio biblico è un coinvolgimento vitale e affettivo. Proprio il Santo è colui che ci
chiama a partecipare a una relazione di vita con Lui; ed è il Santo, nella sua immensità e superiorità, in
quanto si cala nelle nostre vicende, ci conosce dal di dentro del nostro dramma, partecipa dall'interno al
nostro cammino e, dunque, conosce e noi siamo conosciuti da Lui. È un linguaggio che ritorna nell'Antico
e Nuovo Testamento: tutta la teologia di Giovanni nelle sue Lettere).

Il Signore fa morire e fa vivere, scendere agli inferi e risalire". Adesso descrive, in maniera essenziale,
l'operare di Dio perché Lui che è il Santo è presente e operante nella relazione con noi e gli eventi della
nostra storia umana. Ci conosce, prende contatto; è incalzante la Sua presenza, tanto è vero che adesso
descrive qui per sommi capi la potenza dirompente della Sua iniziativa. Tutte le posizioni sono ribaltate.

Ho saltato due versetti: "L'arco dei forti s'è spezzato, ma i deboli sono rivestiti di vigore. I sazi sono
andati a giornata per un pane, mentre gli affamati han cessato di faticare (ribaltamenti più netti di
così non li potremmo immaginare). La sterile ha partorito sette volte e la ricca di figli è sfiorita".

Gli equilibri a cui siamo abituati nella nostra società umana sono dominati da Lui fino al v. 6 dove
leggiamo: "Il Signore fa morire e fa vivere, scendere agli inferi e risalire". Questo scombussolamento,
per cui i cosiddetti ordinamenti del nostro vissuto a cui eravamo abituati sono sconvolti e addirittura
capovolti,  giunge  fino  alla  vittoria  sulla  morte:  "fa  morire  e  fa  vivere"  anche  se  ancora  tante
implicazioni di ordine teologico non sono chiarite, ma la percezione di come morire e vivere, vivere e
morire non è un'alternativa che si riduce alle nostre misure di interpretazione per cui chi vive non
muore e chi muore non vive più. C'è qualcos'altro. "Fa scendere negli inferi e risalire.

Il Signore rende povero e arricchisce, abbassa ed esalta. Solleva dalla polvere il misero, innalza il povero
dalle immondizie, per farli sedere insieme con i capi del popolo e assegnar loro un seggio di gloria (questi
versetti sono ispiratori del Cantico della Madonna. Ora sono ribaltati non soltanto gli equilibri della nostra
organizzazione sociale, ma anche gli equilibri delle componenti cosmiche dell'universo).

https://comboni2000.org 5

https://comboni2000.org/


Perché al Signore appartengono i cardini della terra e su di essi fa poggiare il mondo. Sui passi dei giusti
Egli veglia, ma gli empi svaniscono nelle tenebre. Certo non prevarrà l'uomo malgrado la sua forza".

I versetti che abbiamo letto fino al v. 9 sono dedicati a descrivere il modo di operare del Signore nella
nostra  storia  umana perché  Lui  ci  conosce,  è  presente,  è  incalzante;  la  Sua presenza è  incisiva,
provocatoria: è la presenza del protagonista fino qui dove la vittoria che Anna sta cantando con voce
squillante registra l'estromissione dell'empietà.

Il Signore... saranno abbattuti i suoi avversari! (il testo resta sospeso come nel vuoto)  L'Altissimo
tuonerà dal cielo. Il Signore giudicherà gli estremi confini della terra; darà forza al suo re ed eleverà
la potenza del suo Messia»". L'annuncio è rivolto a una figura messianica che nel tempo storico in cui
sono collocati questi fatti ancora non è concepita così come sarà da Davide in poi. Più che parlare di
un Messia è la dignità regale che spetta alla vita umana in quanto ci si affida all'iniziativa del Dio
Vivente che conosce; è la regalità della nostra vocazione alla vita e di quella vocazione che compete al
popolo dell'alleanza in misura paradigmatica nel corso della storia dell'uomo. 

"Poi Elkana tornò a Rama, a casa sua, e il fanciullo rimase a servire il Signore alla presenza del
sacerdote Eli". Il bambino cresce al servizio nel santuario. 

I figli depravati di Eli

Vv. 12-17. La vicenda viene narrata nelle sue tappe successive caratterizzando la contrapposizione tra
due itinerari di vita: un primo itinerario è stato già enunciato nel v. 11: la crescita di Samuele per il
servizio del Signore. L'altro itinerario è quello di cui sono rappresentanti i figli di Eli,  sacerdoti.
Leggiamo come si comportano: "Ora i figli di Eli erano uomini depravati; non tenevano in alcun
conto il Signore, né la retta condotta dei sacerdoti verso il popolo. Quando uno si presentava a offrire
il sacrificio, veniva il servo del sacerdote mentre la carne cuoceva, con in mano un forchettone a tre
denti, e lo introduceva nella pentola o nella marmitta o nel tegame o nella caldaia e tutto ciò che il
forchettone tirava su il sacerdote lo teneva per sé (fa un po' ridere, forse, ma le norme liturgiche
prevedono che tutte le parti grasse delle vittime debbano essere bruciate sull'altare.

A noi può sembrare ridicolo se non grottesco; il fatto è che si tratta di un intervento grave in un
contesto dove il sacerdozio dovrebbe funzionare come garanzia di mediazione e invece ne diventa
impedimento. Se la mediazione fosse come era stata predisposta nel contesto dell'alleanza sinaitica
senza però realizzarne lo scopo, non rimane neutra, provoca un danno. E i figli di Eli prelevano, a loro
uso e consumo, le parti migliori della carne che viene cotta, dopo che è stato celebrato liturgicamente
il sacrificio. "Così facevano con tutti gli Israeliti che venivano là a Silo. Prima che fosse bruciato il
grasso, veniva ancora il servo del sacerdote e diceva a chi offriva il sacrificio: «Dammi la carne da
arrostire per il sacerdote, perché non vuole avere da te carne cotta, ma cruda» (non solo carne cotta
prelevata  dalla  pentola,  ma  carne  cruda).  Se  quegli  rispondeva:  «Si  bruci  prima  il  grasso,  poi
prenderai quanto vorrai!» (quel tale si  comporta come uomo di coscienza e rimane sconcertato,
esterrefatto, disturbato),  replicava: «No, me la devi dare ora, altrimenti la prenderò con la forza».
Così il peccato di quei giovani era molto grande davanti al Signore perché disonoravano l'offerta del
Signore".  "Figli  depravati"  diceva  il  v.  12.  Questo  loro  comportamento  manifesta  disprezzo  nei
confronti di Dio e provoca un turbamento che sconvolge le coscienze. 

Gli inutili rimproveri di Eli

Vv. 18-26. Contemporaneamente Samuele nel v. 18: "Samuele prestava servizio davanti al Signore (la
stessa espressione che abbiamo incontrato nel v. 17 la troviamo nel v. 18: "davanti al Signore"; ci sono
i figli di Eli e c'è Samuele che prestava servizio) per quanto lo poteva un fanciullo e andava cinto di
efod di lino. Sua madre gli preparava una piccola veste e gliela portava ogni anno, quando andava
con il marito a offrire il sacrificio annuale. Eli allora benediceva Elkana e sua moglie ed esclamava:
«Ti conceda il Signore altra prole da questa donna per il prestito che essa ha fatto al Signore». Essi

https://comboni2000.org 6

https://comboni2000.org/


tornarono a casa e il  Signore visitò Anna, che partorì  ancora tre figli  e due figlie.  Frattanto il
fanciullo Samuele cresceva presso il Signore". Eli benedice ed è una benedizione che porta con sé una
semina, promesse di vita che arricchiscono la prole nella casa di Elkana. E intanto Samuele continua a
crescere al servizio del Signore.

"Eli  era  molto  vecchio (verremo a  sapere  tra  breve  che  nel  frattempo è  diventato  cieco;  c'è  un
problema clinico, ma è diventato cieco perché non vuol vedere. Una situazione analoga era registrata
nel caso di Isacco quando i suoi figli litigavano fra di loro. Non vuol vedere, non può vedere: ha
impostato  la  sua  vita  secondo altri  criteri,  testimone  di  una  crisi  generale,  ma  aggrappato  a  un
tentativo generoso di coerenza personale) e gli veniva all'orecchio quanto i suoi figli facevano a tutto
Israele  e  come essi  si  univano  alle  donne  che  prestavano  servizio  all'ingresso  della  tenda  del
convegno. Perciò disse loro: «Perché dunque fate tali cose? Io sento infatti da parte di tutto il popolo
le vostre azioni empie! (fa di tutto per richiamare i figli). No, figli, non è bene ciò che io odo di voi,
che cioè sviate il popolo del Signore. Se un uomo pecca contro un altro uomo,Dio potrà intervenire in
suo favore, ma se l'uomo pecca contro il Signore, chi potrà intercedere per lui?».

Ma non ascoltarono la voce del padre,  perché il  Signore aveva deciso di farli  morire.  Invece il
giovane Samuele andava crescendo in statura e in bontà davanti al Signore e agli uomini".

Eli  reagisce,  ma,  evidentemente,  in  maniera  troppo  blanda.  Non  possiamo  noi  assumere  un
atteggiamento di giudizio nei suoi confronti; ci rendiamo conto della situazione drammatica che lo
sconvolge, lo acceca e lo rinchiude nell'esperienza di un'esistenza che sembra essersi infilata in un
vicolo cieco, senza prospettive. Eli si prepara a morire, ma agli occhi del popolo questo suo modo di
reagire - che peraltro è sincero - è troppo blando. Alla resa dei conti questo suo comportamento si
riduce a una forma di complicità con la depravazione dei figli. 

Il castigo del Signore

Vv. 27-36. Alla fine del cap. 2 si inserisce un episodio che mette in scena un personaggio anonimo, un
uomo di Dio. È una comparsa che diventa premonitoria rispetto a quello che sta per succedere. "Un
giorno venne un uomo di Dio da Eli e gli disse: «Così dice il Signore  (è una figura che non rientra
nelle categorie normali; è un uomo di Dio mosso da un'ispirazione sua non meglio descritta che, però,
è sollecito nel rivolgersi a Eli in nome di una coscienza ferita, addolorata, straziata per dirgli: "Così
dice il Signore"): Non mi sono forse rivelato alla casa di tuo padre, mentre erano in Egitto, in casa
del faraone? Non l'ho scelto da tutte le tribù d'Israele come mio sacerdote, perché salga l'altare,
bruci l'incenso e porti l'efod davanti a me? Alla casa di tuo padre ho anche assegnato tutti i sacrifici
consumati dal fuoco, offerti dagli Israeliti. Perché dunque avete calpestato i miei sacrifici e le mie
offerte che io ho ordinato per sempre e tu hai avuto maggior riguardo ai tuoi figli che a me (ecco il
rimprovero: i tuoi figli mi hanno disprezzato, insultato, offeso, dice il Signore; e, in questo modo,
hanno disprezzato, insultato e offeso la coscienza dei fedeli)  e vi siete pasciuti in tal modo con le
primizie di ogni offerta di Israele mio popolo? Ecco dunque l'oracolo del Signore, Dio d'Israele:
Avevo promesso alla tua casa e alla casa di tuo padre che avrebbero sempre camminato alla mia
presenza. Ma ora - oracolo del Signore - non sia mai! Perché chi mi onorerà anch'io l'onorerò, chi mi
disprezzerà  sarà  oggetto  di  disprezzo  (la  sentenza  è  drastica  e  preannuncia  una  tragedia
sconvolgente). Ecco verranno giorni in cui io taglierò via il tuo braccio e il braccio della casa di tuo
padre, sì che non vi sia più un anziano nella tua casa. Guarderai sempre angustiato tutto il bene che
farò a Israele, mentre non si troverà mai più un anziano nella tua casa. Qualcuno dei tuoi tuttavia
non lo strapperò dal mio altare, perché ti si consumino gli occhi e si strazi il tuo animo: ma chiunque
sarà nato dalla tua famiglia morirà per la spada degli uomini".

Il testo si collega con eventi successivi nel corso dei secoli; c'è tutta una disputa nella discendenza
aronnica (sacerdotale) che poi si dirama in tante famiglie circa il valore, la qualità, il prestigio dell'una
o dell'altra. Questioni che ora non ci interessano, ma che giungono fino al Nuovo Testamento. "Sarà
per te un segno quello che avverrà ai tuoi due figli, a Cofni e Pìncas: nello stesso giorno moriranno

https://comboni2000.org 7

https://comboni2000.org/


tutti e due. Dopo, farò sorgere al mio servizio un sacerdote fedele che agirà secondo il mio cuore e il
mio desiderio. Io gli darò una casa stabile e camminerà alla mia presenza, come mio consacrato per
sempre. Chiunque sarà superstite nella tua casa, andrà a prostrarsi davanti a lui per una monetina
d'argento e per un pezzo di pane e dirà: Ammettimi a qualunque ufficio sacerdotale, perché possa
mangiare un tozzo di pane»".

È un'invettiva piuttosto violenta quella che l'anonimo uomo di Dio rivolge a Eli. Teniamo conto del dato
essenziale: il sacerdozio non funziona. Anche questa è una componente di quella crisi di cui ci dà riscontro
la vicenda considerata nel suo complesso a partire da una situazione dell'animo, di brave persone che si
muovono, che ancora cercano, vorrebbero crederci; e vorrebbero trasmettere quello che è stato importante
per loro, che hanno ricevuto dagli antichi, ai propri figli. Arrancano, annaspano, cercano di compensare la
desolazione generale con la festa occasionale: la crisi del sacerdozio che riguarda proprio l'alleanza tra il
Signore e il  suo popolo.  E l'anonimo uomo di Dio sta denunciando proprio questo in maniera così
energica; è qualcosa di orribile perché c'è di mezzo un abuso che viene praticato con solennità, rigore,
intransigenza. La funzione sacerdotale mantiene le prerogative liturgiche anche nella disfunzione; anche
l'abuso diventa una necessità rituale. Ed Eli, vecchio, diventa cieco.

La risposta di Samuele alla chiamata di Dio: "parla Signore, il tuo servo ti ascolta"

Cap. 3. "Il giovane Samuele continuava a servire il Signore sotto la guida di Eli.  La parola del
Signore era rara in quei giorni, le visioni non erano frequenti (il testo insiste sul valore che deve
essere  riconosciuto  alla  Parola  che  non  è  soltanto  un  rumore;  è  una  presenza  operosa,  un
protagonismo attivo nella storia umana. Siamo alle prese con una situazione di sordità generale: non
c'è profezia, non c'è ascolto della Parola. È l'altra faccia della sterilità di cui ci parlavano le pagine che
abbiamo letto, ed è il nucleo essenziale di quella sterilità che non è ridotta a un problema di misura
familiare, ma è un problema di misura storica, teologale)

In quel tempo Eli stava riposando in casa, perché i suoi occhi cominciavano a indebolirsi e non riusciva
più a vedere. La lampada di Dio non era ancora spenta e Samuele era coricato nel tempio del Signore,
dove si trovava l'arca di Dio. Allora il Signore chiamò: «Samuele!» e quegli rispose: «Eccomi», poi corse
da Eli e gli disse: «Mi hai chiamato, eccomi!». Egli rispose: «Non ti ho chiamato, torna a dormire!».
Tornò e si mise a dormire. Ma il Signore chiamò di nuovo: «Samuele!» e Samuele, alzatosi, corse da Eli
dicendo: «Mi hai chiamato, eccomi!». Ma quegli rispose di nuovo: «Non ti ho chiamato, figlio mio, torna
a dormire!». In realtà Samuele fino allora non aveva ancora conosciuto il Signore (Israele non conosceva
il Signore; Samuele è un estraneo, ma quel che riguarda Samuele riguarda la situazione generale perché la
Parola  era rara; non c'è profezia, non c'è ascolto della Parola. La storia del popolo di Dio - il criterio
interpretativo dello svolgimento della storia umana - è una storia che precipita verso una fine senza
rimedio se non si riparte dall'ascolto della Parola. E la storia del popolo di Dio riparte sempre dalla
profezia. La profezia non è tutto, ma non c'è altro punto di partenza altrimenti - e, in questo caso, è
implicata nientemeno che la funzione liturgica imprescindibile del sacerdozio -  si  riesce soltanto ad
accelerare lo sfascio) né gli era stata ancora rivelata la parola del Signore. Il Signore tornò a chiamare:
«Samuele!» per la terza volta; questi si alzò ancora e corse da Eli dicendo: «Mi hai chiamato, eccomi!».
Allora Eli comprese che il Signore chiamava il giovinetto (Eli, con tutto il disastro di cui è spettatore, cieco
in casa sua, con tutto il disagio che ha accumulato nel corso del tempo per come vanno le cose attorno a lui
nella storia del suo popolo, è un uomo onesto, intimamente onesto; gli sono stati mossi dei rimproveri
molto severi. Nessuno di noi può giudicare; il fatto è che interviene adesso, in risposta a Samuele).

Eli disse a Samuele: «Vattene a dormire e, se ti si chiamerà ancora, dirai: Parla, Signore, perché il tuo
servo ti ascolta». Samuele andò a coricarsi al suo posto. Venne il Signore, stette di nuovo accanto a lui e
lo chiamò ancora come le altre volte: «Samuele, Samuele!». Samuele rispose subito: «Parla, perché il tuo
servo ti ascolta»". Il Signore viene, parla, ha qualcosa da dire, è presente, sta realizzando Lui qualche cosa
di Suo che investe il nostro tempo, la nostra presenza sulla scena del mondo, il nostro popolo, la storia
particolare di ciascuno di noi in quanto chiamati a condividere l'alleanza con Lui.

https://comboni2000.org 8

https://comboni2000.org/


Quando questa pagina viene citata nel contesto delle nostre celebrazioni liturgiche la lettura si ferma
qui, ma il testo prosegue; attenzione, il Signore parla veramente: "Allora il Signore disse a Samuele:
«Ecco io sto per fare in Israele una cosa tale che chiunque udirà ne avrà storditi gli orecchi  (notate
che la "cosa" è Parola, è Parola che il Signore sta facendo; è una Parola che si realizza in maniera tale
che  chiunque  udirà  ne  avrà  storditi  gli  orecchi).  "In  quel  giorno attuerò  contro  Eli  quanto  ho
pronunziato riguardo alla sua casa, da cima a fondo. Gli ho annunziato che io avrei fatto vendetta
della casa di lui per sempre, perché sapeva che i suoi figli disonoravano Dio e non li ha puniti. Per
questo io giuro contro la casa di Eli: non sarà mai espiata l'iniquità della casa di Eli né con i
sacrifici né con le offerte!»".

La Parola che Samuele ascolta è la Parola che gli spiega come la casa nella quale lui è entrato e nella
quale come apprendista sta condividendo le responsabilità degli addetti al culto, gli casca sulla testa:
questa casa sta crollando. La Parola non spiega a Samuele come si potrà riparare il guasto, ma la
Parola chiama Samuele ad applicarsi nell'ascolto perché è la Parola, che adesso demolisce questa casa,
che pone il  fondamento su cui tutto lo svolgimento della storia potrà essere reimpostato.  E tutto
riparte;  non  dal  rammendo  ma  dall'ascolto  della  Parola.  Tutto  riparte  da  Samuele.  Vi  dicevo
inizialmente che non è Samuele il protagonista dei due Libri di Samuele, però sono intitolati a lui. Il
protagonista sarà Davide.

"Samuele si coricò fino al mattino, poi aprì i battenti della casa del Signore. Samuele però non osava
manifestare la visione a Eli (era imbarazzatissimo). Eli chiamò Samuele e gli disse: «Samuele, figlio
mio». Rispose: «Eccomi». Proseguì:  «Che discorso ti  ha fatto? Non tenermi nascosto nulla (che
Parola ti  ha detto? Che Parola  sta facendo Lui).  Così Dio agisca con te e  anche peggio,  se mi
nasconderai una sola parola di quanto ti  ha detto».  Allora Samuele gli  svelò tutto e  non tenne
nascosto nulla. Eli disse: «Egli è il Signore! Faccia ciò che a lui pare bene». Parola del Signore. La
situazione è drammatica, sembra diventare sempre più sconvolgente e irreparabile; la crisi è tale per
cui siamo travolti. La Parola è operante, è protagonista; pone il fondamento incrollabile. Da qui tutto
riprende slancio, significato e identità.

"Samuele  acquistò  autorità (è  la  presenza  di  Samuele nella  storia  del  popolo che  man mano si
configura in maniera sempre più precisa in quanto è l'ascoltatore della Parola, la figura esemplare
della profezia. È la presenza della Parola che fa, rispetto alla quale Samuele è in ascolto e altri con lui;
un popolo in ascolto di quella Parola. Questa è l'epoca storica che segna la svolta) poiché il Signore
era con lui, né lasciò andare a vuoto una sola delle sue parole. Perciò tutto Israele, da Dan fino a
Bersabea, seppe che Samuele era stato costituito profeta del Signore. In seguito il Signore si mostrò
altre volte a Samuele, dopo che si era rivelato a Samuele in Silo, e la parola di Samuele giunse a tutto
Israele come parola del Signore". Così è impostata la narrazione dei fatti in questo libro storico che è
libro profetico. È proprio il criterio interpretativo di quella storia che è antica, ma che continua ad
essere sempre attuale nel cammino del popolo di Dio. Tutto riparte dall'ascolto della Parola di Dio; è il
Santo, Lui, il Dio Vivente che opera nella storia del suo popolo, nella storia di coloro che sembravano
ormai usciti fuori dalla storia.

http://www.incontripioparisi.it

https://comboni2000.org 9

https://comboni2000.org/

	Primo Libro di Samuele Lectio divina di P. Pino Stancari
	Capitoli 1-3 Una comunità in crisi. Verso una monarchia “profetica”
	Anna confida nel Signore che guarisce la sua sterilità; nasce Samuele, un profeta
	Cantico di Anna: il Signore interviene nella storia umana
	I figli depravati di Eli
	Gli inutili rimproveri di Eli
	Il castigo del Signore

	La risposta di Samuele alla chiamata di Dio: "parla Signore, il tuo servo ti ascolta"


