
Primo Libro di Samuele - capitoli 4-7
P. Pino Stancari, sj

Il culto intorno all'Arca Santa, sacramento dell'Alleanza

Riprendiamo la lettura del Primo Libro di Samuele; sarà un cammino lungo, ma non ci spaventa. La 
storia della salvezza è la storia di come Dio si è rivelato a noi e i libri che la tradizione di Israele ci ha 
consegnato portano in se stessi l'esperienza di una vicenda nel corso della quale la presenza del Dio 
vivente ha dimostrato il proprio protagonismo; questo ci aiuta a limitare, quantomeno, le nostre 
pretese di carattere ideologico. Si tratta di stare in una storia che riguarda personalmente anche 
ciascuno di noi, per incontrare il mistero di Dio così come Egli si è rivelato al mondo... Spero proprio 
che rileggere queste pagine sia un aiuto per tutti noi nella ricerca di quel discernimento di cui abbiamo
bisogno per ritrovarci, nel contesto della nostra vocazione, alla presenza di Dio e responsabili nei 
confronti del mondo di cui siamo parte.

Abbiamo letto tre capitoli del Libro di Samuele e abbiamo fatto conoscenza con questo personaggio a cui 
abbiamo attribuito il titolo di profeta. È il testo stesso che ci ha aiutato a esprimerci in questi termini: 
Samuele profeta in ascolto della Parola in un contesto di crisi (anche questa espressione è comparsa più 
volte nel corso delle nostre letture) per quanto riguarda la consapevolezza del popolo di Israele circa la 
propria identità in quanto popolo dell'Alleanza, dopo l'ingresso nella Terra nel corso dei secoli che si 
succedono; crisi d'identità. Nel contesto di questa difficoltà pesantissima, se non proprio determinante, 
certamente caratteristica ed esemplificativa è la crisi del sacerdozio, dell'istituzione mediatrice che 
pregiudica il corretto funzionamento del rapporto di alleanza di cui il popolo ha bisogno per riconoscere la 
propria posizione nel mondo e corrispondere alla missione che gli è affidata. Crisi come situazione di 
sterilità; proprio in questi termini il racconto ha caratterizzato la situazione di una famiglia, ma è una 
condizione che poi investe la tribù e il popolo nella sua complessità. Questa sterilità trova uno sbocco nella
nascita di Samuele che assume il valore di quella presenza straordinaria che sempre commuove i genitori 
che desiderano un figlio tanto atteso, ma non ancora donato.

Finalmente nasce Samuele che scioglie i nodi della sterilità di quella madre, di quella coppia, in quel 
contesto familiare; ma il racconto ci ha aiutato a riconoscere nella nascita di Samuele non soltanto la 
sottrazione della madre all'amarezza e alla disgrazia dell'aridità, ma anche il fatto che Samuele è 
"profeta". È la sterilità che serve a raffigurare, in maniera molto efficace, quella situazione di crisi 
generale di cui vi parlavo poco fa: l'ascolto della Parola. È proprio questa posizione di ascolto della 
Parola che restituisce l'iniziativa alla gratuità del Mistero che si fa avanti, che si presenta, che esercita 
in maniera inesauribilmente feconda il proprio protagonismo nella storia umana attraverso la storia di 
un popolo, di questo popolo. In questo contesto, quella situazione di crisi che abbiamo incontrato si 
prospetta come il momento di un nuovo principio, una nuova tappa che si viene delineando. Non si 
tratta di accelerare lo svolgimento dei tempi; bisogna procedere per gradi anche se vorremmo arrivare 
subito a soluzioni persuasive, soddisfacenti, corrispondenti al desiderio di risolvere tutti i problemi; 
ma non è così, sebbene l'orientamento sia già segnato. 

Quella situazione di crisi sarà superata e questo vale sempre nella storia del popolo di Dio in quanto 
tutto si riavvia a partire dalla Parola del Signore che cerca ascoltatori. E proprio dove la posizione di 
ascolto è assunta da una figura che riveste una responsabilità diretta è la profezia; naturalmente è una 
figura, ma diventerà poi una comunità, un popolo profetico. Comunque sia, il superamento della crisi, 
che è inevitabile e si riproporrà secondo modalità variabili e a più riprese nel corso della storia del 
popolo di Dio (sappiamo bene quanto simili avventure ci riguardino nel nostro vissuto odierno), si 
compie sempre a partire da quell'impulso che rimette in movimento una vicenda che sembrava 
spegnersi, esaurirsi, ormai sterile e senza futuro, in vista di quella novità che il protagonista di tutto, il 
Dio vivente, ha promesso e continua a confermare come motivo di crescita nella storia del popolo.

https://comboni2000.org 1

https://comboni2000.org/


Samuele è una figura complessa; è profeta. Samuele bambino è cresciuto accanto a Eli nell'ambito in 
cui è attiva la celebrazione del culto e, dunque, in un contesto sacerdotale; al momento opportuno 
assume anche competenze relative al sacerdozio; Eli - lo vedremo tra poco - è una figura equiparabile 
a quei "giudici" di cui si parla altrove nella Sacra Scrittura (c'è un Libro intero dedicato ai "Giudici"), 
figure carismatiche che appartengono all'epoca che va dall'ingresso nella Terra fino all'epoca 
contemporanea e agli eventi di cui ci stiamo occupando adesso. Samuele è anch'egli un "giudice", ma 
la nota determinante, che serve a qualificare il personaggio e la vicenda con la quale dobbiamo 
confrontarci è il dato della profezia: l'ascolto della Parola, la Parola che vuole essere ascoltata e che 
irrompe sulla scena di una vicenda apparentemente giunta al capolinea, in un vicolo cieco, senza 
prospettive. C'è di mezzo appunto la profezia.

Questi i primi tre capitoli che abbiamo letto... Adesso per alcune pagine non si parla più di Samuele 
(capp. 4, 5, 6); la sua presenza rimane sullo sfondo. Il profeta non necessariamente si butta allo 
sbaraglio o cerca di dare spettacolo, ma obbedisce a una responsabilità che gli è affidata nel contesto 
di una vicenda che comporta diversi passaggi; un coinvolgimento sempre più complesso e, 
soprattutto, è più che mai necessario per noi prendere atto di come il protagonista di questa storia sia 
Lui, il Dio vivente, il Santo.

I capitoli che ora leggeremo pongono in posizione dominante la presenza dell'Arca Santa, la cassa che
contiene le Tavole della Legge fin dal tempo di Mosè, trasportata di tappa in tappa nel deserto e 
sistemata, dopo alcune collocazioni temporanee, per un lungo periodo a Silo dove vanno in 
pellegrinaggio i devoti che ancora ci tengono a celebrare le feste della tradizione antica, compreso 
Elkana con la sua famiglia. Così si è aperta la narrazione... A Silo si svolge il culto attorno a quella 
tenda, in prossimità di quell'attrezzatura liturgica che è stata predisposta, secondo l'insegnamento del 
Signore fin dal tempo del Sinai, da Mosè.

L'Arca Santa è il sacramento per eccellenza: è il segno della presenza del Signore in mezzo al suo popolo 
ed è il segno - sacramento - rivelativo dell'Alleanza che il Signore ha instaurato nella relazione con il suo 
popolo. Il popolo è in grado di intraprendere quel cammino di conversione, di accostamento al Santo, il 
Dio vivente, in quanto il Signore ha donato la Legge: e, dunque, il circuito della vita funziona; una 
comunione che trasmette al popolo - in quel contesto di alleanza - l'inesauribile ricchezza della vita di Dio.
L'Alleanza è una relazione d'amore nella gratuità assoluta, una relazione di vita; la comunione tra Lui, il 
Santo (il Vivente, il protagonista della vita) e un popolo di peccatori che arranca sulla scena del mondo e si
accampa in mezzo a un deserto che è ancora segnato da molteplici contraddizioni. D'altra parte questo 
popolo è stato appositamente liberato dalla schiavitù perché il Signore vuole intrattenere un rapporto di 
alleanza con un interlocutore libero; e, nella libertà, vuole adesso tracciare quel percorso lungo il quale il 
popolo potrà corrispondere. L'Alleanza è il sacramento per eccellenza e l'attenzione si concentra adesso su 
questa presenza sacramentale, mentre la figura di Samuele è collocata dietro le quinte in maniera tale che 
sia ben chiaro a chi spetta il ruolo del protagonista in questa vicenda.

Il conflitto con i Filistei, che conquistano anche l'Arca

Cap. 4, vv. 1-11.: "La parola di Samuele si rivolse a tutto Israele.

In quei giorni i Filistei si radunarono per combattere contro Israele". I Filistei sono una popolazione 
che viene dal mare e che si è sistemata lungo la costa del Mediterraneo nello stesso periodo storico in 
cui le tribù di Israele sono entrate prevalentemente da oriente o da sud e, dunque, il conflitto è 
inevitabile. Tenete presente che i Filistei appartengono a un ordine e a un regime di civiltà di gran 
lunga superiore; le tribù di Israele ancora appartengono alla civiltà del bronzo; i Filistei sono già 
esponenti della civiltà del ferro. Un'immagine che incontreremo è emblematica a questo riguardo: 
Davide è un pastorello che usa la fionda e le pietre; Golia è un guerriero filisteo supercorazzato.

"Allora Israele scese in campo a dar battaglia ai Filistei. Essi si accamparono presso Eben-Ezer 
mentre i Filistei s'erano accampati in Afèk. I Filistei si schierarono per attaccare Israele e la 

https://comboni2000.org 2

https://comboni2000.org/


battaglia divampò, ma Israele ebbe la peggio di fronte ai Filistei e caddero sul campo, delle loro 
schiere, circa quattromila uomini". I Filistei esercitano una pressione verso le regioni del nord-est; 
Israele si espone al conflitto in maniera molto avventurosa e irruenta andando incontro a una sconfitta 
clamorosa, pressoché inevitabile. Come reagire a questa situazione? I Filistei non mirano a occupare il
territorio, bensì le strade, gli incroci e le vie commerciali; il loro intendimento è governare il traffico 
di beni e attrezzature e, soprattutto, l'applicazione di certe tecnologie di cui solo loro hanno la 
competenza. Arriverà il momento nel quale saranno chiamati anche per fare arrotare una lama!.

V. 3: "Quando il popolo fu rientrato nell'accampamento, gli anziani d'Israele si chiesero: «Perché ci 
ha percossi oggi il Signore di fronte ai Filistei? Andiamo a prenderci l'arca del Signore a Silo, perché 
venga in mezzo a noi e ci liberi dalle mani dei nostri nemici»". Questa decisione viene presa con 
l'approvazione degli anziani: bisogna fare appello all'Arca come garanzia di protezione, di vittoria, 
come amuleto prestigioso (L'Arca Santa). "Il popolo mandò subito a Silo a prelevare l'arca del Dio 
degli eserciti che siede sui cherubini: c'erano con l'arca di Dio i due figli di Eli, Cofni e Pìncas (due 
personaggi poco raccomandabili con cui abbiamo fatto conoscenza ma che comunque sono 
ufficialmente incaricati di custodire l'Arca; solo loro possono avere un contatto diretto e se l'Arca 
viene trasferita dal luogo in cui è collocata sotto la tenda a Silo al fronte dove è in atto lo scontro con i
Filistei ci sono di mezzo loro). Non appena l'arca del Signore giunse all'accampamento, gli Israeliti 
elevarono un urlo così forte che ne tremò la terra (la comparsa dell'Arca è accompagnata da fenomeni
di entusiasmo religioso; si sentono incoraggiati, confortati, sostenuti, garantiti: l'Arca santa è in mezzo
a loro, schierata dalla loro parte). Anche i Filistei udirono l'eco di quell'urlo e dissero: «Che significa 
il risuonare di quest'urlo così forte nell'accampamento degli Ebrei?». Poi vennero a sapere che era 
arrivata nel loro campo l'arca del Signore. I Filistei ne ebbero timore (anche i filistei hanno una 
percezione un po' grezza della vicenda con cui debbono confrontarsi, però si rendono conto che 
qualcosa di importante è avvenuto nell'accampamento avversario) e si dicevano: «E' venuto il loro 
Dio nel loro campo!», ed esclamavano: «Guai a noi, perché non è stato così né ieri né prima. Guai a 
noi! Chi ci libererà dalle mani di queste divinità così potenti? Queste divinità hanno colpito con ogni 
piaga l'Egitto nel deserto (hanno recepito alcune notizie con una certa confusione e si rendono conto 
di aver a che fare con un popolo che fa appello a una sua motivazione interiore, a un'appartenenza a 
una divinità che i Filistei non conoscono). Risvegliate il coraggio e siate uomini, o Filistei, altrimenti 
sarete schiavi degli Ebrei, come essi sono stati vostri schiavi. Siate uomini dunque e combattete!» (i 
Filistei non si sgomentano per quello che è successo; anzi, trovano motivo per predisporre in maniera 
ancora più energica e risoluta il loro attacco.

Notate che i Filistei si rivolgono a quelli di Israele chiamandoli ebrei. La loro reazione, per quanto in 
un primo momento sia segnata da quel tremito di incertezza, è caratterizzata da una nota di disprezzo: 
quando si dice "gli ebrei" in questo contesto si intendono coloro che appartengono a una categoria 
sociale squalificata; così come quando il Faraone parla degli ebrei in Egitto; i senza-diritti, "paria" 
della società che costituiscono uno strato che viene comunemente calpestato da tutti gli organismi che 
danno una forma positiva alla strutturazione della società). Quindi i Filistei attaccarono battaglia, 
Israele fu sconfitto e ciascuno fu costretto a fuggire nella sua tenda (è la seconda sconfitta e la 
soluzione della battaglia è rapidissima, pressoché istantanea; è come se nemmeno avessero 
combattuto.

Il racconto non dà alcuna attenzione allo svolgimento tattico del combattimento, alle strategie 
predisposte; quello che interessa viene adesso). La strage fu molto grande: dalla parte d'Israele 
caddero tremila fanti. In più l'arca di Dio fu presa (questo è il punto) e i due figli di Eli, Cofni e Pìncas, 
morirono". È l'evento sconvolgente: la conquista dell'Arca. La morte dei due figli di Eli è un corollario 
di fronte al fatto che l'Arca è stata conquistata dai Filistei: vuol dire che il Signore è sconfitto perché 
l'Arca è il sacramento della Sua presenza e del Suo impegno di alleanza con noi. Il Signore è sconfitto 
oppure è passato dalla parte dei nemici? La situazione serve a illustrare ancora - e in maniera più 
drammatica e sconvolgente - la situazione di crisi di cui stiamo parlando dall'inizio: il Signore se n'è 
andato, ci ha tradito, è passato dall'altra parte. I Filistei hanno conquistato l'Arca: sgomento.

https://comboni2000.org 3

https://comboni2000.org/


La situazione precipita: la morte di Eli e della nuora

Cap. 4, vv. 12-22. La notizia giunge alla popolazione che è rimasta nei territori di provenienza e a Silo
dove l'Arca era stata custodita nel corso delle generazioni precedenti. C'è Eli, il sommo sacerdote. 
"Uno della tribù di Beniamino fuggì dalle file e venne a Silo il giorno stesso, con le vesti stracciate e 
polvere sul capo. Mentre giungeva, ecco Eli stava sul sedile presso la porta e scrutava la strada di 
Mizpa, perché aveva il cuore in ansia per l'arca di Dio. Venne dunque l'uomo e diede l'annuncio in 
città e tutta la città alzò lamenti. Eli, sentendo il rumore delle grida (nel frattempo Eli è diventato 
cieco, non voleva vedere quello che succedeva nella sua casa, nella sua famiglia, il comportamento 
dei suoi figli. Ma ha svolto un ruolo prezioso, magistrale nelle conversazioni, nell'accompagnamento 
di Samuele che è cresciuto accanto a lui) si chiese: «Che sarà questo grido di tumulto?». Intanto 
l'uomo si avanzò in gran fretta e narrò a Eli ogni cosa. Eli era vecchio di novantotto anni, aveva gli 
occhi rigidi e non poteva più vedere. Disse dunque quell'uomo a Eli: «Sono giunto dal campo. Sono 
fuggito oggi dalle schiere dei combattenti». Eli domandò: «Che è dunque accaduto, figlio mio?». 
Rispose il messaggero: «Israele è fuggito davanti ai Filistei e nel popolo v'è stata grande strage; 
inoltre i tuoi due figli Cofni e Pìncas sono morti (notizie terrificanti, ma fin qui è come se tutto fosse 
comprensibile) e l'arca di Dio è stata presa!» (Eli non può più resistere). Appena ebbe accennato 
all'arca di Dio, Eli cadde all'indietro dal sedile sul lato della porta, batté la nuca e morì, perché era 
vecchio e pesante. Egli aveva giudicato Israele per quarant'anni". Eli è pesante, crolla, muore: l'Arca 
di Dio è stata conquistata dai Filistei. 

Notate l'aggettivo "pesante": è sempre opportuno ricordare che il sostantivo corrispondente (kavod) è 
il termine che solitamente viene tradotto con "gloria"; la "gloria" è il peso, la prerogativa di una 
presenza che si impone, che si manifesta incisiva, determinante. "Gloria" indica, nel suo significato 
essenziale, specificamente Dio e il suo modo di essere presente nella storia umana; è il manifestarsi di
una presenza che invade, irrompe, coinvolge, attrae; che esercita il protagonismo. "Abbiamo visto la 
gloria di Dio" dice il prologo del Vangelo secondo Giovanni; gli angeli cantano "gloria" sul presepio a
Betlemme. Questa pesantezza che è prerogativa del sommo sacerdote il quale è vissuto in riferimento 
alla "gloria", nel discernimento, nell'appartenenza, nella testimonianza resa alla "gloria", crolla: è una 
"gloria" che uccide. La situazione sta precipitando perché l'Arca è passata dalla parte dei Filistei.

V. 19: "La nuora di lui, moglie di Pìncas, incinta e prossima al parto, quando sentì la notizia che era 
stata presa l'arca di Dio e che erano morti il suocero e il marito, s'accosciò e partorì, colta dalle 
doglie (nel momento della tragedia, nel contesto di una strage dove molti sono morti, muore anche lei 
dando alla luce un figlio. È la fecondità che genera per la vita che dobbiamo contemplare). Mentre 
era sul punto di morire, le dicevano quelle che le stavano attorno: «Non temere, hai partorito un 
figlio» (si intende un figlio maschio). Ma essa non rispose e non ne fece caso. Ma chiamò il bambino 
Icabod, cioè: «Se n'è andata lungi da Israele la gloria!» (partorisce per la vita per prendere atto di 
come la "gloria" se ne sia andata) riferendosi alla cattura dell'arca di Dio e al suocero e al marito. La
donna disse: «Se n'è andata lungi da Israele la gloria», perché era stata presa l'arca di Dio". Siamo 
alle prese con questa vicenda massimamente incresciosa; nel frattempo Samuele è sparito dalla 
circolazione e vorremmo subito arrivare allo svolgimento successivo di eventi che invece esigono 
passaggi intermedi che riguardano esattamente il nostro rapporto e il rapporto del popolo con la 
"gloria" e con il protagonismo del Dio vivente che non può essere in alcun modo controllato o 
manipolato secondo i progetti del momento e gli interessi di ordine pastorale, politico, militare. È la 
presenza del protagonista che sfugge alla pretesa di gestirne la potenza. Tanto è vero che adesso è 
passato dalla parte dei Filistei, ma questo smentisce la pretesa di trovare garanzia di vittoria avendo 
schierato sul campo di battaglia l'Arca Santa da parte degli Israeliti; ma, nello stesso tempo, adesso 
dimostra che Lui è il protagonista nel campo dei Filistei: non sono i Filistei che hanno conquistato 
l'Arca Santa, è l'Arca Santa che conquista; è la gloria del Dio vivente che vince; nessuno può 
approfittare della sua complicità a seconda dei propri interessi, obiettivi, finalità di ordine politico, 
militare, pastorale.

https://comboni2000.org 4

https://comboni2000.org/


L'iniziativa rimane al Signore: l'Arca si impone ai Filistei

Cap. 5, vv. 1-12: "I Filistei, catturata l'arca di Dio, la portarono da Eben-Ezer ad Asdod (i Filistei sono 
collocati lungo la costa in cinque principati e Asdod è uno di questi). I Filistei poi presero l'arca di Dio 
e la introdussero nel tempio di Dagon (è un trattamento riservato ai trofei di guerra). Il giorno dopo i 
cittadini di Asdod si alzarono ed ecco Dagon giaceva con la faccia a terra davanti all'arca del Signore; 
essi presero Dagon e lo rimisero al suo posto. Si alzarono il giorno dopo di buon mattino ed ecco 
Dagon con la faccia a terra davanti all'arca del Signore, mentre il capo di Dagon e le palme delle mani
giacevano staccate sulla soglia; solo il tronco era rimasto a Dagon. A ricordo di ciò i sacerdoti di 
Dagon e quanti entrano nel tempio di Dagon in Asdod non calpestano la soglia fino ad oggi". 

Sono comportamenti tipici di una società superstiziosa. Questo sta avvenendo ad Asdod, nel tempio di
Dagon, nel territorio dei Filistei dove l'Arca Santa è stata condotta come insegna della vittoria 
riportata nei confronti di Israele. La presenza del Signore non ammette la giustapposizione accanto 
alla presenza di altri dei: il vero vincitore è proprio Lui. Si impone da sé e, sconfitto, è quell'idolo che 
occupa il cuore umano e che adesso possiamo riconoscere presente nel cuore di quelli di Israele che 
hanno trattato l'Arca alla maniera di un amuleto protettivo, di una potenza da strumentalizzare, 
manipolare, ridurre in obbedienza ai propri progetti. In questo Israeliti e Filistei sono accomunati 
nell'esperienza di una religiosità idolatrica, rispetto alla quale la gloria del Signore non è cancellata ma
sta esplodendo, avanza, si manifesta. 

È questo l'interesse della pagina che stiamo leggendo, perché è proprio passando attraverso queste 
pagine - dove di Samuele non si parla - che poi sarà finalmente maturo il momento perché del suo 
rientro in scena per svolgere quel compito che gli è assegnato in quanto profeta, là dove "profeta" è 
essere ascoltatore di quella Parola che è rivelazione gloriosa del protagonismo di Dio, il Santo. 
Quanto tempo ci vorrà? Chissà quanti Filistei devono comparire all'orizzonte, ma quel che è certo è 
che è il Santo a detenere il titolo di vincitore.

Ora la scena diventa, in alcuni passaggi, un poco umoristica. V. 6: "Allora incominciò a pesare la 
mano del Signore (una "gloria" pesante, fastidiosa, una presenza scomoda; non ne possono più. Da 
quando l'Arca Santa è stata collocata nel loro territorio sono pieni di guai) sugli abitanti di Asdod, li 
devastò e li colpì con bubboni (forse un'epidemia di peste, uno stadio di malattia endemica, 
contagiosa; ci sono di mezzo anche dei topi. Importa poco. la malattia per antonomasia è proprio quel 
circuito inquinato nell'animo umano che pretende di strumentalizzare il sacro; è la patologia più 
angosciante, disperante e corrosiva che possa essere considerata). I cittadini di Asdod, vedendo che le 
cose si mettevano in tal modo, dissero: «Non rimanga con noi l'arca del Dio d'Israele, perché la sua 
mano è troppo dura contro Dagon nostro dio!» (pesantezza e durezza: espressioni che si connettono 
tra di loro). Allora, fatti radunare presso di loro tutti i principi dei Filistei, dissero: «Che cosa si deve 
fare dell'arca del Dio d'Israele?». Dissero: «Si porti a Gat l'arca del Dio d'Israele» (mandiamola 
all'altro principato). E portarono a Gat l'arca del Dio d'Israele. Ma ecco, dopo che l'ebbero 
trasportata, la mano del Signore si fece sentire (pesò, si indurì) sulla città con terrore molto grande, 
colpendo gli abitanti della città dal più piccolo al più grande e provocando loro bubboni (la 
narrazione che, in realtà, fa riferimento ad avvenimenti tragici assume un aspetto ironico, addirittura 
sarcastico: disagi fastidiosissimi a cui vanno incontro i presunti vincitori perché la libertà 
dell'iniziativa spetta a Lui. 

L'Arca Santa è il segno di una presenza che non può essere dominata, gestita, non può diventare 
l'emblema del trionfo di un gruppo, un popolo, un partito). Allora mandarono l'arca di Dio ad Ekron; 
ma all'arrivo dell'arca di Dio ad Ekron (si scambiano la patata bollente), i cittadini protestarono: «Mi 
hanno portato qui l'arca del Dio d'Israele, per far morire me e il mio popolo!» (si passa dal trionfo alla 
disgrazia. L'insegna del trionfo, l'Arca Santa, è la dimostrazione di una disgrazia). Fatti perciò radunare
tutti i capi dei Filistei, dissero: «Mandate via l'arca del Dio d'Israele!». Infatti si era diffuso un terrore 
mortale in tutta la città, perché la mano di Dio era molto pesante (la mano di Dio era molto 
"gloriosa"). Quelli che non morivano erano colpiti da bubboni e i lamenti della città salivano al cielo".

https://comboni2000.org 5

https://comboni2000.org/


Così si conclude il capitolo 5. Vale la pena notare che, nella descrizione di una vicenda caratterizzata 
per le contraddizioni che possiamo registrare nell'animo umano fino a toccare il ridicolo, se non fosse 
così tragica, risuonano i lamenti e c'è una singolare sintonia tra il lamento dei Filistei (cap. 5, v. 12) e 
il lamento di Israele (cap. 4, v. 13: "l'annuncio giunge nella città di Silo e in tutta la città si alzarono 
lamenti"). Laddove è in atto il conflitto tra Israele e Filistei e l'Arca Santa passa da un accampamento 
all'altro, da uno schieramento all'altro, da un fronte all'altro, apparentemente utilizzata per attribuire 
all'uno o all'altro la vittoria (di fatto adesso Israele è sconfitto), vittoriosa è la gloria del Dio Vivente; e
i due schieramenti sono accomunati nel lamento. È un indizio di comunione tra Israeliti e i Filistei che
cogliamo sullo sfondo di questa vicenda come l'eco di quel dolore che, sbaragliando tutte le fratture 
nelle relazioni tra persone, gruppi umani, popoli, diventa rivelazione dell'appartenenza a un'unica 
storia. Paradossalmente - ed è un paradosso estremamente luminoso, rivelativo, epifanico - alla 
vittoria del Dio Vivente corrisponde la comunione nel dolore dell'umanità sconfitta. È coinvolto in 
una relazione di vita per come è Santo Lui, il protagonista vittorioso.

I racconti che stiamo leggendo sono impregnati di teologia (e questo è sempre vero nella Parola di 
Dio); d'altra parte siamo entrati in Avvento e ci stiamo preparando a celebrare il Natale.

Una processione per restituire l'Arca

Cap. 6, vv. 1-12. I Filistei devono trovare una soluzione al loro problema. "Rimase l'arca del Signore 
nel territorio dei Filistei sette mesi. Poi i Filistei convocarono i sacerdoti e gli indovini (si rivolgono 
ai tecnici del sacro) e dissero: «Che dobbiamo fare dell'arca del Signore? Indicateci il modo di 
rimandarla alla sua sede» (nel frattempo usano un linguaggio più rispettoso: prima dicevano: "è 
l'Arca del Dio di Israele che noi introduciamo nel tempo di Dagon"; e ora: "è l'Arca del Signore", e 
quando compare il nome del Signore abbiamo a che fare con un'espressione che implica un 
atteggiamento di esplicita devozione. Bisogna rimandare indietro l'Arca; è una presenza troppo 
scomoda, insopportabile). Risposero: «Se intendete rimandare l'arca del Dio d'Israele, non 
rimandatela vuota, ma pagate un tributo in ammenda della vostra colpa (bisogna rimandarla con 
l'aggiunta di un tributo espiatorio). Allora guarirete e vi sarà noto perché non si è ritirata da voi la 
sua mano» (comprenderete come mai non siete stati schiacciati sotto il peso di quella 
mano). Chiesero: «Quale riparazione dobbiamo pagarle?». Risposero: «Secondo il numero dei capi 
dei Filistei, cinque bubboni d'oro e cinque topi d'oro, perché unico è stato il flagello per tutto il 
popolo e per i vostri capi. Fate dunque immagini dei vostri bubboni e immagini dei vostri topi che 
infestano la terra e datele in omaggio al Dio d'Israele, sperando che sia tolto il peso della sua mano 
da voi, dal vostro dio e dal vostro paese. Perché ostinarvi come si sono ostinati gli Egiziani e il 
faraone? Dopo essere stati colpiti dai flagelli, non li lasciarono forse andare, cosicché essi 
partirono? Dunque fate un carro nuovo (si imposta adesso la celebrazione di una liturgia 
processionale), poi prendete due vacche allattanti sulle quali non sia mai stato posto il giogo e 
attaccate queste vacche al carro, togliendo loro i vitelli e riconducendoli alla stalla. Quindi prendete 
l'arca del Signore, collocatela sul carro e ponete gli oggetti d'oro che dovete pagarle in riparazione 
in una cesta appesa di fianco. Poi fatela partire e lasciate che se ne vada. E state a vedere: se salirà a
Bet-Sèmes per la via che porta al suo territorio (Bet-Sèmes è sulla collina. I Filistei abitano la piana 
costiera; man mano che si sale verso l'interno del paese c'è la terra di Israele), essa ci ha provocato 
tutti questi mali così grandi; se no, sapremo che non ci ha colpiti la sua mano, ma per puro caso 
abbiamo avuto questo incidente»". 

Se le vacche non si mettono in cammino per trasportare l'Arca Santa lungo il pendio verso il territorio 
di Israele vuol dire che abbiamo sbagliato nell'interpretazione delle cose; sarà stato un incidente 
qualunque; mentre, se le cose vanno così, vuol dire che è stato il Dio di Israele. Si dà per scontato il 
potere del Signore sul mondo degli animali perché le vacche sono preoccupate per i vitellini da 
allattare che le richiamano e tutto lascia intendere che le vacche non si muoveranno in una direzione 
che le allontani da loro. Notate anche un atteggiamento di sfida che conferma quella che è la patologia
idolatrica che accomuna peraltro Filistei e Israele; una patologia di fondo: "vediamo come vanno le 

https://comboni2000.org 6

https://comboni2000.org/


cose; creiamo una situazione che sarebbe tecnicamente inconcepibile e sfidiamo così l'ordine naturale 
degli eventi per verificare se c'è di mezzo Lui o se dobbiamo ricorrere ad altri criteri interpretativi". 
"Quegli uomini fecero in tal modo. Presero due vacche allattanti, le attaccarono al carro e chiusero 
nella stalla i loro vitelli. Quindi collocarono l'arca del Signore sul carro con la cesta e i topi d'oro e le
immagini dei bubboni. Le vacche andarono diritte per la strada di Bet-Sèmes percorrendo sicure una 
sola via e muggendo continuamente (questo muggito delle vacche è come l'eco ironica con cui le voci
degli animali danno riscontro alle voci umane. 

Ecco come le considerazioni misurate, studiate, calibrate, con tutte le competenze dottrinarie 
liturgiche e teologiche dei tecnici del sacro e le loro elucubrazioni sono correttamente interpretate 
nella realtà delle cose, della storia, nel vissuto degli uomini là dove le vacche muggiscono e se ne 
vanno), ma non piegando né a destra né a sinistra. I capi dei Filistei le seguirono sino al confine con 
Bet-Sèmes". Restano lì con questo atteggiamento stordito, sconcertato, imbambolato; e, d'altra parte, è
una liberazione.

L'Arca torna a Israele, al quale Dio chiede conversione radicale

Cap. 6, vv. 13-21 e cap. 7, v. 1. "Gli abitanti di Bet-Sèmes stavano facendo la mietitura del grano 
nella pianura. Alzando gli occhi, scorsero l'arca ed esultarono a quella vista. Il carro giunse al 
campo di Giosuè di Bet-Sèmes e si fermò là dove era una grossa pietra. Allora fecero a pezzi i legni 
del carro e offrirono le vacche in olocausto al Signore (grande gioia in coloro che sono spettatori 
dell'avvenimento del tutto inaspettato; e improvvisano una celebrazione liturgica). I leviti avevano 
tolto l'arca del Signore e la cesta che vi era appesa, nella quale stavano gli oggetti d'oro, e l'avevano 
posta sulla grossa pietra. In quel giorno gli uomini di Bet-Sèmes offrirono olocausti e immolarono 
vittime al Signore. I cinque capi dei Filistei stettero ad osservare, poi tornarono il giorno stesso ad 
Ekron. Sono questi i bubboni d'oro che i Filistei pagarono in ammenda al Signore: uno per Asdod, 
uno per Gaza, uno per Ascalon, uno per Gat, uno per Ekron. Invece i topi d'oro erano pari al numero 
delle città filistee appartenenti ai cinque capi, dalle fortezze sino ai villaggi di campagna. A 
testimonianza di tutto ciò rimane oggi nel campo di Giosuè a Bet-Sèmes la grossa pietra, sulla quale 
avevano deposto l'arca del Signore.

Ma il Signore percosse gli uomini di Bet-Sèmes, perché avevano guardato l'arca del Signore; colpì nel 
popolo settanta persone su cinquantamila e il popolo fu in lutto perché il Signore aveva inflitto alla loro 
gente questo grave castigo". La presenza dell'Arca è insopportabile anche per quelli di Israele; è la 
presenza santa che non può essere strumentalizzata in alcun modo: in realtà, per come sono andate le cose,
viene ancora registrata una pretesa del genere nel comportamento degli abitanti di Bet-Sèmes e nell'animo 
degli Israeliti. Bisognerebbe riflettere adeguatamente sul verbo "guardare" nel v. 19: uno sguardo che 
allude a un atteggiamento abusivo nella relazione; c'è da riscontrare nel territorio di Israele una situazione 
analoga a quella che abbiamo sperimentata presso i Filistei. "Avevano guardato": che cosa c'è in quello 
sguardo? D'altra parte è anche vero che non si può tornare indietro: l'Arca Santa ormai è ritornata nel 
territorio delle tribù di Israele. È il protagonismo del Signore che si impone vittorioso e quelli di Israele ora
prendono una decisione temporanea anche se ci vorrà un bel periodo di tempo. Bisogna sistemare l'Arca 
da qualche parte in modo tale che non disturbi troppo.

"Gli uomini di Bet-Sèmes allora esclamarono: «Chi mai potrà stare alla presenza del Signore, questo Dio
così santo? (è in atto un percorso di radicale rieducazione dell'animo umano in relazione alla santità del 
Dio Vivente, alla gratuità della Sua iniziativa e alla gloria del suo protagonismo) La manderemo via da 
noi; ma da chi?». Perciò inviarono messaggeri agli abitanti di Kiriat-Iearìm con questa ambasciata: «I 
Filistei hanno ricondotto l'arca del Signore. Scendete e portatela presso di voi».

Gli abitanti di Kiriat-Iearìm scesero a prendere l'arca del Signore e la introdussero nella casa di 
Abinadàb, sulla collina; consacrarono suo figlio Eleazaro perché custodisse l'arca del Signore". Si 
tratta di una località di frontiera che oggi potremmo considerare una terra di nessuno; una zona neutra,
fuori dai circuiti della devozione. L'Arca non viene riportata a Silo. Resterà lì fino al tempo di Davide 

https://comboni2000.org 7

https://comboni2000.org/


(ne riparleremo nel Secondo Libro di Samuele). Tutto quello che avviene da adesso accade mentre 
l'Arca Santa dimora a Kiriat-Iearìm perché l'Arca Santa non è riducibile a strumento funzionale a 
interessi particolari. La gloria si è imposta con tutto il travaglio che ne consegue e con la percezione 
che diventerà sempre più slancio, fervore, desiderio, maturazione dell'animo per quanto riguarda la 
necessità di una conversione radicale; un rispetto, una venerazione, un'adorazione purissima là dove è 
la santità del Dio Vivente che si rivela. È la nostra storia: non è quella storia; è la nostra storia. E non 
è la storia dove vincono i Filistei o la rivincita spetta a quelli di Israele; è la storia dove gli animali 
muggiscono ed è la storia in cui la santità del Dio Vivente si apre la Sua strada, trova la Sua dimora.

Samuele giudice e liberatore. Si profila una monarchia

Cap. 7, vv. 2-17, cap. 8, vv. 1-5: "Erano trascorsi molti giorni da quando era stata collocata l'arca a 
Kiriat-Iearìm (non c'è bisogno di accelerare le scadenze; le urgenze temporali sono misurate secondo 
criteri provvidenziali che non corrispondono esattamente alle nostre aspettative), erano passati venti 
anni, quando tutta la casa d'Israele alzò grida di lamento verso il Signore (ci risiamo: 
lamento). Allora Samuele si rivolse a tutta la casa d'Israele dicendo: «Se è proprio di tutto cuore che 
voi tornate al Signore (questa è la preoccupazione dominante nella missione assunta da Samuele: 
promuovere questa conversione del cuore per tornare al Signore), eliminate da voi tutti gli dei 
stranieri e le Astàrti; fate in modo che il vostro cuore sia indirizzato al Signore e servite lui, lui solo, 
ed egli vi libererà dalla mano dei Filistei» (il Signore è unico ed è unico per un cuore unificato. Il 
conflitto con i Filistei, che adesso assume una rilevanza anche strategico-militare, in realtà, nella 
narrazione è la raffigurazione scenica di questo conflitto che riguarda esattamente l'unificazione del 
cuore, l'eliminazione dell'idolatria, il superamento delle complicità con progetti che pretenderebbero 
di strumentalizzare le cose sante di Dio). 

Subito gli Israeliti eliminarono i Baal e le Astàrti e servirono solo il Signore. Disse poi Samuele: 
«Radunate tutto Israele a Mizpa, perché voglio pregare il Signore per voi» (Samuele sta emergendo 
come figura di uomo di Dio). Si radunarono pertanto in Mizpa, attinsero acqua, la sparsero davanti 
al Signore e digiunarono in quel giorno (un atteggiamento penitenziale; quel lamento che era stato 
segnalato poco prima si sta man mano trasformando in un proclama di confessione), dicendo: 
«Abbiamo peccato contro il Signore!». A Mizpa Samuele fu giudice degli Israeliti (come vi dicevo 
inizialmente è un titolo in più di quelli che si attribuiscono a Samuele: il profeta è anche un giudice 
che svolge una funzione carismatica in un certo momento della storia del popolo di Dio come è 
capitato ad altri personaggi prima di lui). 

Udirono anche i Filistei che gli Israeliti si erano radunati a Mizpa e i capi filistei mossero contro 
Israele (i Filistei fanno la voce grossa, si ritengono dominatori della scena civile e politica per non 
dire militare). Quando gli Israeliti lo seppero, ebbero paura dei Filistei. Dissero allora gli Israeliti a 
Samuele: «Non cessare di supplicare per noi il Signore Dio nostro perché ci liberi dalle mani dei 
Filistei» (Samuele è una delle figure di grande intercessore nella storia della salvezza: Mosè, 
Samuele, quello che avrebbe voluto essere Geremia e non è stato). Samuele prese un agnello da latte 
e lo offrì tutto intero in olocausto al Signore; lo stesso Samuele alzò grida al Signore per Israele e il 
Signore lo esaudì (Samuele intercede; celebra anche un sacrificio che è una competenza sacerdotale. 
È una figura molto complessa che sta emergendo sulla scena, in un contesto così drammatico, con 
note di particolare energia e drammaticità; una delle tante che sono ricorrenti nella storia della 
salvezza fino a quella figura drammatica e grandiosa più che mai che è quella di Giovanni Battista).

Mentre Samuele offriva l'olocausto, i Filistei si accostarono in ordine di battaglia a Israele; ma in 
quel giorno il Signore tuonò con voce potente contro i Filistei, li disperse ed essi furono sconfitti 
davanti a Israele. Gli Israeliti uscirono da Mizpa per inseguire i Filistei e li batterono fin sotto Bet-
Car. Samuele prese allora una pietra e la pose tra Mizpa e Iesana e la chiamò Eben-Ezer, dicendo: 
«Fin qui ci ha soccorso il Signore». Così i Filistei furono umiliati e non invasero più il territorio 
d'Israele: la mano del Signore fu contro i Filistei per tutto il periodo di Samuele. Tornarono anche in 

https://comboni2000.org 8

https://comboni2000.org/


possesso d'Israele le città che i Filistei avevano sottratto agli Israeliti, da Ekron a Gat: Israele liberò 
il loro territorio dal dominio dei Filistei. Ci fu anche pace tra Israele e l'Amorreo". Una tregua 
generale. Amorreo è il titolo con cui si indicano gli abitanti della terra di Canaan prima dell'avvento 
delle tribù di Israele.

"Samuele fu giudice d'Israele (il giudice è una figura carismatica. È importante cogliere la 
connessione tra il cap. 7 e quanto leggeremo nel cap. 8 perché Samuele, alla fine del cap. 7, profeta in 
ascolto della Parola, è giudice) per tutto il tempo della sua vita. Ogni anno egli compiva il giro di 
Bètel, Gàlgala e Mizpa (il giudice in qualche momento può diventare un condottiero; in altri momenti
è una figura di riferimento che svolge il ruolo di uno sceicco a cui diversi gruppi o tribù fanno 
riferimento, risolve i conflitti, gestisce situazioni che esigono un intervento autorevole, ma 
competente), esercitando l'ufficio di giudice d'Israele in tutte queste località. Poi ritornava a Rama, 
perché là era la sua casa e anche là giudicava Israele. In quel luogo costruì anche un altare al 
Signore (osserviamo quello che succede adesso. Ripartiremo a febbraio, ma intanto vi incoraggio ad 
andare avanti). 

Quando Samuele fu vecchio, stabilì giudici di Israele i suoi figli (siamo alle prese con una svolta 
perché Samuele deve constatare che i suoi figli sono inaffidabili perché quella funzione carismatica 
che è propria del "giudice" non può essere trasmessa in eredità; non si può riprodurre artificialmente il
carisma e la sua gratuità; c'è una discontinuità generazionale per quanto riguarda la "giudicatura". 
Infatti è capitato in un caso, il caso di Gedeone, nel quale il figlio vuole subentrare al padre e ci fa una
figuraccia terrificante). Il primogenito si chiamava Ioèl, il secondogenito Abià; esercitavano l'ufficio 
di giudici a Bersabea. I figli di lui però non camminavano sulle sue orme, perché deviavano dietro il 
lucro, accettavano regali e sovvertivano il giudizio. Si radunarono allora tutti gli anziani d'Israele e 
andarono da Samuele a Rama. Gli dissero: «Tu ormai sei vecchio e i tuoi figli non ricalcano le tue 
orme. Ora stabilisci per noi un re (qui è la svolta: la richiesta di un re) che ci governi, come avviene 
per tutti i popoli»". 

Samuele profeta svolge una funzione decisiva per quanto riguarda l'istituzione della monarchia; la 
monarchia è un'istituzione nella quale la dinastia è determinante come garanzia di stabilità: stabilità interna
nella vita di un popolo che è sfilacciato per come ogni tribù ha una sua autonomia; diversi territori con 
tensioni e complicazioni che possiamo ben comprendere. La monarchia, con il suo impianto 
amministrativo, garantisce una stabilità nel tempo e dà unità a un popolo che è caratterizzato, al suo 
interno, da presenze un po' tumultuose; ma darà anche unità nelle relazioni diplomatiche e militari verso 
l'esterno. "Abbiamo bisogno di un re come gli altri popoli". Samuele non è d'accordo: "noi abbiamo come 
sovrano solo il Signore". E sarà il Signore che dirà a Samuele: "dà loro un re". E su questo bisognerà che 
ci intendiamo. C'è una debolezza a cui un'istituzione presterà soccorso: "quella debolezza soccorsa, aiutata,
inquadrata, all'interno di una struttura istituzionale, diventa rivelazione della Mia misericordia". E Samuele
obbedisce; Samuele è un profeta; ungerà il primo re.

http://www.incontripioparisi.it

Secondo incontro del ciclo 2017-2018

https://comboni2000.org 9

https://comboni2000.org/

	Primo Libro di Samuele - capitoli 4-7 P. Pino Stancari, sj
	Il culto intorno all'Arca Santa, sacramento dell'Alleanza
	Il conflitto con i Filistei, che conquistano anche l'Arca
	La situazione precipita: la morte di Eli e della nuora
	L'iniziativa rimane al Signore: l'Arca si impone ai Filistei
	Una processione per restituire l'Arca
	L'Arca torna a Israele, al quale Dio chiede conversione radicale
	Samuele giudice e liberatore. Si profila una monarchia


